








Agnieszka Krawczyk (ORCID: 0000-0003-0211-3132) – Uniwersytet Łódzki
Wydział Nauk o Wychowaniu, Katedra Badań Edukacyjnych

91-408 Łódź, ul. Pomorska 46/48 

RECENZENCI
Dariusz Kubinowski, Mirosław Sobecki

REDAKTOR INICJUJĄCY
Urszula Dzieciątkowska 

OPRACOWANIE REDAKCYJNE
Joanna Misztal

SKŁAD I ŁAMANIE
AGENT PR

KOREKTA TECHNICZNA
Wojciech Grzegorczyk

PROJEKT OKŁADKI
Polkadot Studio Graficzne 

Aleksandra Woźniak, Hanna Niemierowicz

Zdjęcie wykorzystane na okładce: © Depositphotos.com/piccaya

© Copyright by Agnieszka Krawczyk, Łódź 2023
© Copyright for this edition by Uniwersytet Łódzki, Łódź 2023

Wydane przez Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego
Wydanie I. W.10846.22.0.M

Ark. wyd. 16,9; ark. druk. 17,875

ISBN 978-8331-136-4
e-ISBN 978-83-8331-137-1

Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego
90-237 Łódź, ul. Matejki 34A

www.wydawnictwo.uni.lodz.pl
e-mail: ksiegarnia@uni.lodz.pl

tel. 42 635 55 77

Publikacja jest udostępniona na licencji Creative Commons Uznanie autorstwa-
Użycie niekomercyjne-Bez utworów zależnych 4.0 (CC BY-NC-ND)

https://doi.org/10.18778/8331-137-1

http://orcid.org/0000-0003-0211-3132
https://doi.org/10.18778/8331-137-1


SPIS TREŚCI

WPROWADZENIE............................................................................................................. 	 9

ROZDZIAŁ PIERWSZY. TEORETYCZNE PODSTAWY PRACY
1. Sposoby ujmowania międzykulturowości w literaturze. Pogranicze w do-

świadczeniach osobistych........................................................................................... 	 17
1.1. Wieloaspektowość ujmowania kultury................................................................ 	 17
1.2. Perspektywa pedagogiki międzykulturowej w odniesieniu do prowadzonych 

badań.......................................................................................................................... 	 24
1.2.1. Geneza pedagogiki międzykulturowej...................................................... 	 24
1.2.2. Wymiary wielo- i międzykulturowości..................................................... 	 29
1.2.3. Nadrzędny cel pedagogiki międzykulturowej – kształcenie kompetencji 

międzykulturowej oraz uczenie dialogu................................................... 	 33
1.3. Pogranicze administracyjne i symboliczne......................................................... 	 36

2. Od bohatera literackiego do bohatera dnia codziennego. Narracja o do-
świadczaniu międzykulturowości............................................................................. 	 41
2.1. Narracja o doświadczaniu międzykulturowości................................................. 	 41

2.1.1. Od formalizmu do współczesnej narratologii......................................... 	 43
2.1.2. Znaczenie narracji poza literaturoznawstwem........................................ 	 50
2.1.3. Podmioty narracji.......................................................................................... 	 53
2.1.4. Praktyczne znaczenie (auto)narracji......................................................... 	 56
2.1.5. Doświadczenia międzykulturowe zawarte w narracji. Podsumowanie..... 	 58

2.2. Miejsce doświadczenia w życiu człowieka.......................................................... 	 60
2.2.1. Doświadczanie międzykulturowości. Podsumowanie.......................... 	 62

ROZDZIAŁ DRUGI. TEORETYCZNO-METODOLOGICZNE PODŁOŻE 
BADAŃ
1. Teoretyczno-metodologiczne podstawy pracy..................................................... 	 65

1.1. Przedmiot badań i jego teoretyczne założenia.................................................... 	 65
1.2. Problematyka i cel badań........................................................................................ 	 68
1.3. Zasady doboru i charakterystyka próby badawczej........................................... 	 71
1.4. Charakterystyka metody badawczej..................................................................... 	 77

1.4.1. Sposób gromadzenia materiału badawczego........................................... 	 77



6 Spis treści

1.4.2. W poszukiwaniu metody interpretacji...................................................... 	 78
1.4.3. Charakterystyka metody analizy i interpretacji...................................... 	 82
1.4.4. Porządkowanie tekstu.................................................................................. 	 87
1.4.5. Językowo-narracyjna analiza tekstu.......................................................... 	 88
1.4.6. Podsumowanie.............................................................................................. 	 103

1.5. Sposób prezentacji analizy danych........................................................................ 	 104

ROZDZIAŁ TRZECI. PRZYPADKI KLUCZOWE
1. N1: „Jestem […] raczej samotnikiem”................................................................... 	 107

1.1. Przebieg życia – konteksty gromadzenia doświadczeń..................................... 	 108
1.2. Rekonstrukcja doświadczeń międzykulturowych............................................. 	 111
1.3. Podsumowanie.......................................................................................................... 	 117

2. N4: „Ja to tak wierzę, że jak zaczyna się robić to, co się ma robić, to nagle  
cały świat temu sprzyja”............................................................................................... 	 119
2.1. Przebieg życia – konteksty gromadzenia doświadczeń..................................... 	 121
2.2. Rekonstrukcja doświadczeń międzykulturowych............................................. 	 123
2.3. Podsumowanie.......................................................................................................... 	 134

3. N5: „Żeby przetrwać, trzeba mieć wiedzę”............................................................ 	 136
3.1. Przebieg życia – konteksty gromadzenia doświadczeń..................................... 	 138
3.2. Rekonstrukcja doświadczeń międzykulturowych............................................. 	 140
3.3. Podsumowanie.......................................................................................................... 	 151

4. N9: „Ja nie wiedziałem, że jestem Żydem. Ja po prostu robiłem żydostwo”...... 	 152
4.1. Przebieg życia – konteksty gromadzenia doświadczeń..................................... 	 153
4.2. Rekonstrukcja doświadczeń międzykulturowych............................................. 	 155
4.3. Podsumowanie.......................................................................................................... 	 165

ROZDZIAŁ CZWARTY. KONTEKSTY DOŚWIADCZANIA 
MIĘDZYKULTUROWOŚCI
1. Źródła wiedzy o własnym pochodzeniu.................................................................. 	 167

1.1. Sposoby transmisji kultury żydowskiej w rodzinie pochodzenia................... 	 167
1.2. Stosunek rodziców i rodzeństwa do kultury żydowskiej.................................. 	 174

1.2.1. Rodzice............................................................................................................ 	 174
1.2.2. Rodzeństwo.................................................................................................... 	 178

1.3. Międzygeneracyjny przekaz traumy..................................................................... 	 181
2. Obszary spotkania dwóch (lub więcej) kultur...................................................... 	 187

2.1. Rodzina pochodzenia jako miejsce pierwszych doświadczeń kulturowych.... 	 187
2.2. Początki bycia Żydem wśród znajomych............................................................. 	 193
2.3. Międzykulturowe wartości w rodzinie prokreacji.............................................. 	 199



7Spis treści

3. Potrzeba wspólnotowości............................................................................................ 	 209
3.1. Wspólnota w kręgach towarzyskich...................................................................... 	 209
3.2. Organizacje żydowskie jako (mikro) wspólnoty................................................ 	 213

3.2.1. Okoliczności wstąpienia do organizacji żydowskich............................. 	 215
3.2.2. Organizacje żydowskie jako wspólnota doświadczeń kulturowych....... 	 219

3.3. Miejsce Izraela w życiu narratorów....................................................................... 	 226
4. Intelektualizm i mistycyzm jako przeciwległe bieguny kultury żydowskiej...... 	 230

4.1. Edukacja jako wartość kulturowa dla osób pochodzenia żydowskiego................. 	 231
4.1.1. Otwartość rodziny pochodzenia na wiedzę............................................. 	 231
4.1.2. Opinie narratorów na temat edukacji katolickiej.................................... 	 235

4.2. Mistycyzm jako wyjaśnianie niewyjaśnialnego.................................................. 	 239
5. Znaczenie pochodzenia żydowskiego...................................................................... 	 241

5.1. Definiowanie własnego pochodzenia................................................................... 	 241
5.2. Elementy kultury żydowskiej obecne w teraźniejszym życiu.......................... 	 249

ZAKOŃCZENIE................................................................................................................. 	 253

OSOBISTE ZNACZENIE BADAŃ................................................................................ 	 267

BIBLIOGRAFIA................................................................................................................... 	 271

SPIS TABEL........................................................................................................................... 	 283

ANEKS.................................................................................................................................... 	 285





WPROWADZENIE

Inspiracją do podjęcia niniejszego tematu była historia Łodzi, miasta, które w naj-
lepszych latach swojego istnienia cechowało się wielokulturowością1. Rozkwit 
zawdzięczało przedstawicielom czterech kultur: polskiej, rosyjskiej, niemieckiej 
i żydowskiej. Spośród obcokrajowców najsilniej zaznaczyli tu swoją obecność 
przedstawiciele dwóch ostatnich z wymienionych grup narodowościowych. Ich 
pojawienie się w Łodzi związane było z przemianą osady rolniczej w miasto prze-
mysłowe, co rozpoczęło się w latach 20. XIX wieku2. Od tamtej pory cechą cha-
rakterystyczną miasta była różnorodność kulturowa: przedstawiciele poszczegól-
nych grup narodowych nosili typowe dla swojej kultury stroje, porozumiewali 
się za pomocą języków narodowych, w odmienny sposób obchodzili święta reli-
gijne, spożywali odmienne posiłki, a czas wolny spędzali w sposób charaktery-
styczny dla danej kultury. Z czasem te różnice stopniowo słabły. Niektórzy bada-
cze efekt integracji określają mianem kultury łódzkiej, która była swojego rodzaju 
połączeniem wybranych składników różnych kultur3.

1  O Łodzi wielokulturowej pisałam w: A. Krawczyk, Łódzkie organizacje nie-
mieckie i żydowskie w kontekście teorii stowarzyszeń, „Prace Etnograficzne” 2015, nr 43, 
s. 155–156.

2  Między innymi: B. Baranowski, Łódź i okolice na przełomie XVIII i XIX w. 
(1793–1820/1923), [w:] B. Baranowski, J. Fijałek (red.), Łódź. Dzieje miasta do 
1918 r., t. 1, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa–Łódź 1988, s. 134–136; 
A. Grzegorczyk (red.), Ilustrowana Encyklopedia Historii Łodzi. Początek XIX wieku. 
Wizja Nowego Miasta, zeszyt nr 3, Suplement historyczny miesięcznika „Piotrkow-
ska 104”, Urząd Miasta Łodzi Biuro Analiz Medialnych i Wydawnictw, s. 69–73; 
W. Puś, Zmiany liczebności i struktury narodowościowej ludności Łodzi do roku 1939, 
[w:] M. Koter, M. Kulesza, W. Puś, S. Pytlas (red.), Wpływ wielonarodowego dziedzic-
twa kulturowego Łodzi na współczesne oblicze miasta, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Łódzkiego, Łódź 2005, s. 9; B. Sierecka-Nowakowska, Rozwój przestrzenny Łodzi prze-
mysłowej u progu XXI wieku w oparciu o dziedzictwo przyrodniczo-kulturowe, Monogra-
fie Politechnika Łódzka, Łódź 1999, s. 13.

3  M. Laurentowicz, M. Budziarek (red.), Triada. Trzy wielkie społeczności Polacy 
– Niemcy – Żydzi, Muzeum Historii Miasta Łodzi, Łódź 2001, s. 26.



10 Wprowadzenie

Historycy i kulturoznawcy badający wielokulturowość miasta z jednej 
strony zwracają uwagę na polonizację łódzkich obcokrajowców, z drugiej zaś 
zaznaczają, że również polscy łodzianie przyjmowali jako swoje niektóre ele-
menty ich zwyczajów4. Reprezentanci poszczególnych grup etnicznych i naro-
dowych powoływali szkoły, stowarzyszenia, instytucje kulturalne (kina, teatry, 
księgarnie, biblioteki etc.), które swoją ofertę kierowały również do przedsta-
wicieli pozostałych narodowości5.

Charakter wielokulturowego miasta Łódź zachowała aż do lat wojennych, 
lecz w wyniku I i – przede wszystkim – II wojny światowej stała się miastem 
silnie zdominowanym przez jedną kulturę. Nie oznacza to jednak, że wśród 
współczesnych łodzian nie ma przedstawicieli innych kultur niż polska. Należą 
do nich na przykład potomkowie przedstawicieli grup narodowych tworzą-
cych przedwojenną Łódź wielokulturową6. Obiektywnym wskaźnikiem ich 
obecności są stowarzyszenia narodowościowe, świątynie religijne etc.

Początkowo w badaniach planowałam uwzględnić przedstawicieli istot-
nych dla historii miasta trzech kultur: niemieckiej, rosyjskiej i żydowskiej. Kon-
centracja na przedstawicielach ostatniej z wymienionych grup wynika z niedo-
stępności przedstawicieli kultury rosyjskiej w Łodzi i trudności z dostępem do 

4  Dotyczy to nie tylko zwyczajów. Do tej pory w lokalnym języku łódzkim można 
usłyszeć słowa, które zakorzenione są w językach przedstawicieli innych kultur i które 
przez mieszkańców pozostałych polskich regionów nie są znane.

5  Między innymi: M. Koter, M. Kulesza, W. Puś, S. Pytlas (red.), Wpływ wielo- 
narodowego…, s. 9; A. Kozłowski, Niemieckie szkolnictwo w Łodzi na przełomie 
XIX i XX wieku, [w:] M. Wilk (red.), Niemcy w Łodzi do roku 1939, Ośrodek Badań 
Niemcoznawczych Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 1996, s. 21; H. Krajewska, Życie 
filmowe w Łodzi w latach 1986–1939, seria Zeszyty Muzeum Kinematografii nr 2, 
Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Łódź 1992, s. 6; A. Kuligowska, Scena obiecana. 
Teatr polski w Łodzi 1844–1918, Wydawnictwo Łódzkie, Łódź 1995, s. 318; W. Puś, 
Żydzi w Łodzi w latach zaborów 1793–1914, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkie-
go, Łódź 1998, s. 108; J. Strzałkowski, Drukarnie i księgarnie w Łodzi do 1944 roku, 
Łódź 1994, s. 22; D. Sztobryn, Działalność kulturalno-oświatowa diaspory niemieckiej 
w Łodzi do 1939 roku, Urząd Miasta Łodzi, Łódź 1999, s. 7, 55, 73; J. Walicki, Łódzka 
Gmina Żydowska w XIX w., [w:] M. Kulesza, M. Łapa, J. Walicki (red.), Rola wspólnot 
wyznaniowych w historii miasta Łodzi, Ibidem, Łódź 2010, s. 131.

6  Trudno jednak podać dokładny rozkład procentowy pochodzenia etnicznego 
i narodowego łodzian. Zgodnie z informacjami otrzymanymi od kierownika Referatu 
Usług Informacyjnych ŁOBR Główny Urząd Statystyczny nie dysponuje danymi doty-
czącymi liczby osób o narodowości żydowskiej (cytat pochodzi z wiadomości e-mail).



11Wprowadzenie

przedstawicieli kultury niemieckiej7, a także nieostrych różnic pomiędzy nimi 
a osobami należącymi do kultury dominującej.

Aktualnie zagadnienia związane z „Łodzią wielu kultur” analizowane są 
przede wszystkim przez historyków, kulturoznawców i antropologów. Wśród 
istniejących opracowań pedagogicznych niewiele dotyczy tej tematyki. 
W związku z tym chciałabym uzupełnić opracowania dotyczące Łodzi wielo-
kulturowej o aspekt pedagogiczny. Jednocześnie w pracach dotyczących peda-
gogiki międzykulturowej dostrzegam niewiele opracowań poruszających 
kwestie istnienia wielokulturowości na terenach oddalonych od granic pań-
stwowych. Wobec powyższego chciałabym uzupełnić również i to zagadnienie.

Wybór tematu rozprawy ma również uwarunkowania osobiste. Doświad-
czenia wielo-/międzykulturowe nie są mi obce, a samo doświadczanie wielo-/
międzykulturowości częściowo było i moim udziałem. Otóż wśród moich 
przodków były osoby pochodzenia ukraińskiego, co w pewnym stopniu 
zostało zniwelowane, gdy w czasach młodości moich pradziadków wymagane 
było podjęcie decyzji o przyjęciu jednego wyznania przez małżonków. Wów-
czas pradziadek, reprezentant prawosławia, zdecydował się na przyjęcie kato-
licyzmu, którego przedstawicielką w umiarkowanym stopniu była prababcia. 
Elementy kultury ukraińskiej, przekazywane (nieświadomie) przez babcię, 
a także zawarte w opowieściach rodzinnych, towarzyszyły mi od najwcze-
śniejszych lat, lecz nigdy nie były one tak silne ani nie odegrały tak znaczącej 
roli w kształtowaniu mojej osobowości, jak ma to miejsce w przypadku osób 
pochodzenia żydowskiego. 

Niemniej jako pierwszy kierunek studiów wybrałam filologię słowiańską. 
W trakcie edukacji na co dzień stykałam się z przedstawicielami różnych grup 
etnicznych i narodowych (głównie wschodniosłowiańskich i bałkańskich), 
a także wraz z kołem naukowym brałam udział w badaniach terenowych doty-
czących pogranicza kulturowego, które było ujmowane dosłownie – jako teren 
leżący blisko granic państwowych. Badania owe odnosiły się przede wszystkim 
do kształtowania się języka, rozwoju literatury i życia na styku dwóch (lub wię-
cej) religii. 

7  Na etapie planowania badań próbowałam skontaktować się z przedstawicielami 
Niemieckiego Towarzystwa Kulturalno-Społecznego w Łodzi oraz Niemieckojęzycz-
nego Koła Biblijnego przy Parafii Ewangelicko-Augsburskiej im. św. Mateusza w Ło-
dzi, jednak nikt nie odbierał telefonu, a na żaden z wysłanych e-maili do dzisiaj nie 
otrzymałam odpowiedzi. 



12 Wprowadzenie

Źródłem zainteresowania dla podjętego tematu była historia Łodzi, a także 
moje osobiste doświadczenia. Natomiast znaczenie międzykulturowości w roz-
woju człowieka stanowi uzasadnienie podjęcia przeze mnie tego tematu.

Książka składa się z czterech rozdziałów, wśród których zarysowują się 
trzy warstwy: teoretyczna (rozdział pierwszy), teoretyczno-metodologiczna 
(rozdział drugi) oraz analityczna (rozdział trzeci i czwarty). Przedstawione 
w pierwszym rozdziale zagadnienia są źródłem założeń konstytuujących przed-
miot badań i możliwości jego poznania, to znaczy założeń tworzących pod-
stawy przeprowadzonych przeze mnie badań empirycznych.

U podstaw doświadczania międzykulturowości leży doświadczanie kultury. 
Pierwsze ze zjawisk nie jest niczym innym jak doświadczaniem wielu kultur, 
czyli w przypadku pracy objętej powyższym tematem – polskiej i żydow-
skiej, a w nieznacznym stopniu również innych mniejszościowych. W moich 
badaniach międzykulturowość i pogranicze ujawniają się w indywidualnych 
doświadczeniach i mają charakter osobisty. Aby jednak doświadczenia te 
mogły zaistnieć, niezbędny jest określony kontekst. Nie mogą być one wytwa-
rzane w społecznej próżni. Oznacza to, że doświadczanie zarówno kultury, jak 
i wielo-/międzykulturowości, a także wchodzenie na różnego typu pogranicza 
ma charakter społeczny. Dana jednostka musi mieć w swoim otoczeniu osoby, 
które ją wprowadzają do określonych kręgów kulturowych i uczą funkcjonowa-
nia w nich. Poszczególne jednostki włączają do swoich doświadczeń wybrane 
elementy kultur, z którymi mają do czynienia na co dzień.

Kultura należy do najbardziej znaczących czynników w wychowaniu. Eks-
ponuje to pedagogika społeczna, ujmując człowieka jako istotę biologiczną, spo-
łeczną, a także kulturową. Aby móc uczestniczyć w wielu kulturach, najpierw 
należy stać się użytkownikiem każdej z nich. Poznanie danej kultury odbywa się 
po uprzednim wprowadzeniu do niej jednostki przez jej obecnych członków. Jest 
to zabieg długotrwały, najczęściej nieuświadomiony proces wrastania w kulturę 
poprzez rozwój zgodny z jej zasadami. Jeśli ów proces toczy się w kilku kulturach 
jednocześnie, może wzbogacać doświadczenia jednostki, ale może też stanowić 
źródło napięć, które wymaga od niej podjęcia określonych działań.

Narracja jest tu rozumiana jako tekst wytworzony w efekcie opowieści 
o życiowych doświadczeniach. Ma on strukturę złożoną z trzech trójjedności: 
kompozycyjnej/treściowej, strukturalnej i teoretycznej, co pozwala uznać go za 
tekst narracyjny. Wypowiedzi uznane za narracje nie tyle odzwierciedlają rze-
czywistość w jej realnej postaci, co zawierają w sobie wymiar indywidualny, spo-
łeczny i kody kulturowe charakterystyczne dla danej grupy etnicznej lub narodo-
wej. Odzwierciedlają więc doświadczanie międzykulturowości, które możliwe 
jest poprzez indywidualną recepcję różnych zasobów społeczno-kulturowych.



13Wprowadzenie

W drugim rozdziale przedstawiam założenia metodologiczne badań. Nar-
racje, które poddawane są analizie, zostały wytworzone przez młode osoby 
dorosłe pochodzenia żydowskiego. Pochodzenie żydowskie przez długi czas 
stanowiło kontrowersyjne zagadnienie w polskiej kulturze (i stanowi je nadal, 
choć w niektórych kręgach w nieco mniejszym stopniu niż kiedyś, w innych 
jednak ulega wyostrzeniu), co powoduje, że starsi ludzie niechętnie opowia-
dają o swoich doświadczeniach z nim związanych. Dopiero wśród osób znaj-
dujących się w fazie wczesnej dorosłości (według koncepcji Erika H. Eriksona) 
nastąpiło swojego rodzaju przebudzenie i gotowość do opowiadania o swojej 
przynależności kulturowej. Koncentracja na doświadczeniach osób młodych 
wynika zatem z ich dostępności w łódzkim świecie żydowskim. Ich narracje, 
w których odzwierciedlają się osobiste doświadczenia i kody kulturowe cha-
rakterystyczne dla tej grupy narodowej, stanowią materiał empiryczny.

Badania prowadzone były w ramach orientacji jakościowej, w dyscypli-
nie pedagogika. Główne pytanie, na które poszukiwałam odpowiedzi, brzmi 
następująco: jakie doświadczenia międzykulturowe odzwierciedlają się w nar-
racjach młodych osób dorosłych pochodzenia żydowskiego? Odniesieniem dla 
struktury problematyki badawczej jest przebieg biografii, jednak prowadzone 
przeze mnie badania nie były badaniami biograficznymi ani nie stosowałam 
metody biograficznej. Biograficzne uporządkowanie problematyki wynika 
z tego, że międzykulturowe doświadczenia są zdobywane na kolejnych etapach 
życia człowieka. Końcowa problematyka nieco różni się od tej, którą sformu-
łowałam przed rozpoczęciem zbierania materiału badawczego. Modyfikowanie 
problemów w toku prowadzonych badań jest zgodne z zasadami jakościowej 
orientacji. Celem była rekonstrukcja międzykulturowych doświadczeń mło-
dych osób dorosłych. Z dyscyplinarnego usytuowania badań wynika przyjęty 
sposób postrzegania doświadczeń międzykulturowych jako przestrzeni dla 
radzenia sobie z różnicami. Jeśli uświadomimy sobie, że jedną z cech współcze-
snych warunków życia jest niejednorodność, wieloznaczność, to umiejętność 
radzenia sobie z różnicami można zaliczyć do podstawowych umiejętności 
człowieka.

Wybrany przeze mnie przedmiot badań wymagał opracowania adekwat-
nej metody badawczej. Za znaczące w narracji uznałam sposoby mówienia 
o swoim życiu, przywołujące doświadczenia międzykulturowe. W związku 
z tym potrzebna była metoda, która dałaby możliwość przeprowadzenia ana-
lizy językowej. Podczas interpretacji danych korzystałam z językowo-narracyj-
nej metody analizy tekstu. Stanowi ona kompilację dwóch metod znanych 
w naukach filologicznych, czyli gramatyki komunikacyjnej (językoznawstwo) 
i narratologii (literaturoznawstwo), wzbogaconej o zagadnienia dotyczące 



14 Wprowadzenie

gramatyki języka polskiego, które nie są elementem żadnej metody. Chcia-
łabym za jej pomocą wypełnić pewną lukę, jaka – moim zdaniem – istnieje 
wśród metod dostępnych w pedagogice i w naukach społecznych w ogóle. 
Otóż badacze najczęściej korzystają z adaptacji obcojęzycznych metod, co 
utrudnia uwypuklenie niuansów języka polskiego w analizowanych narracjach. 
Możliwość dokonywania precyzyjnych językowo analiz pozwala zminimalizo-
wać zarzut subiektywności, jaki bywa kierowany w stosunku do prowadzenia 
analiz w badaniach jakościowych. W pierwszym kroku pracy z tekstem wyko-
rzystywane są zasady gramatyki polskiej. W drugim – analizy prowadzone są 
przy wykorzystaniu wybranych elementów gramatyki komunikacyjnej (w uję-
ciu Grażyny Habrajskiej i Aleksego Awdiejewa). Zabiegi stosowane w tych 
dwóch krokach mają na celu zrekonstruowanie formy językowej, jaką narrator 
nadał swojej wypowiedzi. Ponadto ich celem jest stworzenie podłoża dla ana-
liz prowadzonych w kolejnych krokach i zawężenie możliwości wyboru naj-
bardziej prawdopodobnej interpretacji. W dwóch kolejnych krokach, trzecim 
i czwartym, dokonywana jest analiza zgodna z założeniami narratologii (w uję-
ciu Mieke Bal). Polega ona na wyborze najbardziej prawdopodobnych warian-
tów z bazy stworzonej w dwóch pierwszych krokach. Towarzyszy jej herme-
neutyczna interpretacja traktowana jako pojmowanie i przyswajanie (w ujęciu 
Paula Ricoeura).

W kolejnych dwóch częściach książki prezentuję wyniki analiz materiału 
empirycznego. W trzecim rozdziale prezentuję przypadki kluczowe, czyli losy 
tych osób, których doświadczenia uznałam za najbardziej swoiste. Przedsta-
wiane rekonstrukcje ukazują indywidualne konfiguracje warunków nabywania 
doświadczeń międzykulturowych. Jednocześnie stanowią punkt wyjścia dla 
wyróżnienia kategorii omawianych w następnym rozdziale. Przypadkami klu-
czowymi są historie trzech kobiet i jednego mężczyzny, ułożone w takiej kolej-
ności, by każdy kolejny przypadek miał cechy zbieżne z poprzednim, a jedno-
cześnie innymi cechami różnił się od niego w sposób kontrastowy. 

W ostatnim, czwartym rozdziale przedstawiam rekonstrukcję międzykul-
turowych doświadczeń młodych osób dorosłych pochodzenia żydowskiego. 
W wyniku szczegółowych analiz i interpretacji całego materiału badawczego 
wyprowadziłam pięć kategorii analitycznych. Pierwszą stanowią źródła wiedzy 
o własnym pochodzeniu. Charakteryzują je sposoby transmisji kultury żydow-
skiej w rodzinie pochodzenia, stosunek rodziców i rodzeństwa do kultury 
żydowskiej, a także międzygeneracyjny przekaz traumy. Drugą kategorią są 
obszary spotkania dwóch (lub więcej) kultur. Tworzą je: rodzina pochodzenia, 
która stanowi miejsce pierwszych doświadczeń międzykulturowych; grono 
rówieśnicze i jego reakcja na wieść o pochodzeniu żydowskim narratorów; 



15Wprowadzenie

rodzina prokreacji, w której zachodzi konieczność łączenia międzykulturo-
wych wartości wnoszonych przez partnerów. Jako trzecią kategorię wyróżniłam 
potrzebę wspólnotowości. Moi rozmówcy realizowali ją w kręgach towarzy-
skich i organizacjach żydowskich. Dla wielu ważne jest też istnienie Izraela, bo 
daje im poczucie wspólnoty ze wszystkimi Żydami. Czwartą kategorię stanowi 
intelektualizm i mistycyzm jako przeciwległe bieguny kultury żydowskiej. Inte-
lektualizm ujawnia się w otwartości rodziny pochodzenia na wiedzę, a także 
w racjonalnej ocenie przez moich rozmówców edukacji katolickiej. Mistycyzm 
zaś stanowi próbę wyjaśniania tego, czego racjonalnie wyjaśnić się nie da. Za 
piątą kategorię uznałam znaczenie, jakie narratorzy nadają własnemu pocho-
dzeniu. Robią to poprzez definiowanie własnego pochodzenia, a także poprzez 
wybór tych elementów kultury żydowskiej, które są obecne w ich teraźniej-
szym życiu. Prezentowane w rozdziale czwartym analizy prowadzą do wyróż-
nienia typów radzenia sobie z doświadczaniem różnic w kontekście międzykul-
turowości, które prezentuję w podsumowaniu niniejszej książki.





Rozdział pierwszy

TEORETYCZNE PODSTAWY PRACY

1. Sposoby ujmowania międzykulturowości  
w literaturze. Pogranicze w doświadczeniach 

osobistych

1.1. Wieloaspektowość ujmowania kultury

Wszystkie dyscypliny naukowe poznające człowieka zajmują się kulturą. 
Można zatem przyjąć, że tam jest człowiek, gdzie jest kultura – i na odwrót. 
Oznacza to, że zazwyczaj nie można mówić o jednym bez odniesienia do 
drugiego, gdyż oba byty przenikają się w nierozerwalnym splocie wzajem-
nych wpływów i oddziaływań. Powszechności kultury nie towarzyszy jednak 
jednoznaczność terminologiczna1.

Pojęcie „kultury” definiowane jest na wiele różnych sposobów2 i cechuje 
się dużą eklektycznością3. Zostało sformułowane w 1871 roku przez Edwarda 
B.  Tylora dla określenia złożonej całości życia człowieka, którą budują 
zarówno wierzenia, wiedza, jak i sztuka, zdolności oraz nawyki4. W tym uję-
ciu kultura odnosi się do pewnego sposobu życia ludzi5. Przez wielu bada-
czy traktowana była jako wytwór człowieka, kompensujący mu braki natury 
fizycznej. Takiego zdania był Johann G. Herder, który uważał, że jest ona 

1  Do niektórych zagadnień teoretycznych zamieszczonych w pierwszym rozdzia-
le odnosiłam się również w artykule: M. Karkowska, A. Krawczyk, Doświadczanie wie-
lokulturowości osób pochodzenia żydowskiego w perspektywie dialogu międzypokoleniowe-
go, „Podstawy Edukacji” 2021, nr 14.

2  E. Nowicka, Świat człowieka – świat kultury, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa 2006, s. 49.

3  W.J. Burszta, Antropologia kultury. Tematy, teorie, interpretacje, Wydawnictwo 
Zysk i S-ka, Poznań 1998, s.47.

4  E. Nowicka, Świat człowieka…, s. 47.
5  W.J. Burszta, Antropologia kultury…, s. 47.



18 Doświadczanie międzykulturowości…

przede wszystkim narzędziem, za pomocą którego człowiek przystosowuje 
się do walki o byt6. Można nawet uznać, że kultura stanowi swojego rodzaju 
reakcję obronną człowieka przed siłami natury.

Zdaniem Ewy Nowickiej aby uzyskać pełną definicję omawianego poję-
cia, należałoby zestawić ze sobą podstawowe aspekty zjawiska, jakim jest kul-
tura. Autorka ujmuje je w cztery następujące wątki: „kultura jest – związana 
z człowiekiem; jest zjawiskiem ponadjednostkowym (społecznym)”; jest 
„regularna”; jest „zbiorem zjawisk wyuczonych”. Pierwszy z wymienionych 
aspektów został już przeze mnie przywołany na wstępie: kultura nie istnieje 
bez człowieka, co oznacza, że jest on zarówno jej twórcą, jak i odbiorcą. Czło-
wiek wiedzie społeczny tryb życia, co prowadzi do drugiego aspektu kultury, 
zgodnie z którym kształtuje ona życie poszczególnych jednostek, ale również 
one mogą wnosić do niej swój wkład. Kultura jest przekazywana z pokole-
nia na pokolenie i w tym przekazie podlega zmianom. Ujmowanie kultury 
w trzecim aspekcie oznacza, że zjawiska, które się na nią składają, mają okre-
śloną strukturę i są powtarzalne, dzięki czemu można je ujmować w prawi-
dłowości. Czwarty aspekt kultury wyraża się w tym, że jest ona przekazywana 
poprzez celowe i świadome lub nieintencjonalne i nieuświadomione uczenie 
się, a nie przez dziedziczenie7, co jednocześnie jest pewnym przeciwstawie-
niem się naturze8. Aspekty wyróżnione analitycznie w praktyce życia nierozer- 
walnie splatają się ze sobą. Pedagogiczny wymiar kultury wyraża się przede 
wszystkim w ostatnim z wymienionych aspektów. Przekaz wartości płynących 
z danej kultury odbywa się w ramach kształcenia formalnego, ale też w trakcie 
wychowania szeroko pojmowanego, zgodnie z którym wychowawcą może być 
każdy człowiek, bez względu na jego wiek i pełnioną funkcję.

Kulturę jako zjawisko ponadjednostkowe, czyli społeczne9, eksponuje 
między innymi Ralph Linton. Uważa on, że pomiędzy otoczeniem przyrod-
niczym (naturą) a jednostką znajduje się środowisko ludzkie, na które składa 
się: „zorganizowana grupa jednostek”, czyli społeczeństwo i charakterystyczny 

6  Ibidem, s. 15.
7  E. Nowicka, Świat człowieka…, s. 49–52.
8  O dychotomii pomiędzy kulturą a naturą, vide: J. Jagoszewska, „Cultura” jako 

kultura. Pojęcie uprawy ducha z punktu widzenia teorii kultury, „Prace Kulturoznaw-
cze” 2001, nr 12; J. Małczyński, Niepojęte ocieplenie stosunków? Clifford Geertz i nauki 
przyrodnicze, „Prace Kulturoznawcze” 2012, nr 14, t. 1; B. Tuchańska, Nauka i kultura 
w kulturalizmie hermeneutycznym, „Prace Kulturoznawcze” 2012, nr 14, t. 1.

9  Drugi aspekt kultury według Ewy Nowickiej.



19Teoretyczne podstawy pracy

dla niego sposób życia, czyli właśnie kultura10. Definiuje ją jako11 „dziedzictwo 
społeczne członków danego społeczeństwa lub jako konfigurację wyuczonych 
zachowań i ich rezultatów, których elementy składowe są podzielane i prze-
kazywane przez członków danego społeczeństwa”12. Druga z definicji wska-
zuje, że całokształt poszczególnych zachowań i ich rezultatów stanowiących 
elementy kultury determinuje wzór przyjęty przez daną społeczność13. Na 
owe zachowania składa się każda forma aktywności człowieka, bez względu 
na to, czy jest ona podejmowana w sposób jawny lub ukryty, czy ma charak-
ter fizyczny lub psychiczny14. Z kolei rezultatami zachowań są zarówno stany 
psychiczne człowieka (postawy, wartości, wiedza), jak i działania wyuczone 
lub będące wynikiem wpływu otoczenia zewnętrznego. Poszczególne typy 
zachowań muszą być więc podzielane i przekazywane. Podzielanie danego 
zachowania oznacza, że powinno być ono wspólne przynajmniej dla kilku 
członków danej społeczności, gdyż takie, które jest charakterystyczne tylko 
dla jednej osoby, nie stanowi kultury całej zbiorowości. I wreszcie, aby dana 
kultura mogła istnieć niezależnie od obecności w niej jej obecnych członków, 
podzielane przez nią zachowania muszą być przekazywane15„wzdłuż i wszerz”. 
Oznacza to, że kultura rozgrywa się w społeczności, a obecni jej członkowie 
z podzielanymi w niej wartościami zostali zapoznani przez członków poprzed-
nich pokoleń i obecnego, sami zaś przekazują je zarówno pomiędzy sobą, jak 
i członkom następnych generacji.

Społeczny wymiar zjawisk kulturowych realizowany jest w obrębie 
trzech lub czterech płaszczyzn: materialnej, behawioralnej, psychologicznej 
i aksjonormatywnej. Pierwsza z nich określa człowieka jako istotę posługu-
jącą się materialnymi przedmiotami do zaspokojenia swoich podstawowych 
potrzeb życiowych. Człowiek ma „jakiś” stosunek do przedmiotów material-
nych – zarówno tych, które pochodzą z przyrody (na przykład góra, rzeka), 
jak i tych, które zostały przez niego stworzone (na przykład dom, łuk). Płasz-
czyzna behawioralna zjawisk kultury obejmuje każde zachowanie moto-
ryczne i werbalne człowieka. Marvin Harris i Clifford Geertz uważają, że 
sposób zachowania ludzi jest trzonem kultury, nie zaś jej zaplecze materialne 

10  R. Linton, Kulturowe podstawy osobowości, Państwowe Wydawnictwo Nauko-
we, Warszawa 1975, s. 25.

11  Czwarty aspekt kultury według Ewy Nowickiej.
12  R. Linton, Kulturowe podstawy…, s. 47–48.
13  Trzeci aspekt kultury według Ewy Nowickiej.
14  Pierwszy aspekt kultury według Ewy Nowickiej.
15  R. Linton, Kulturowe podstawy…, s. 48–53.



20 Doświadczanie międzykulturowości…

lub normy, które owymi zachowaniami kierują. Z kolei Stanisław Ossowski, 
Ward Goodenough, Claude Lévi-Strauss za najistotniejszą uznają płaszczyznę 
psychologiczną. Ich zdaniem podstawą każdego zachowania człowieka jest 
„jakieś” przeżycie psychiczne. Dlatego zrozumienie psychologicznych podstaw 
jest konieczne dla zrozumienia wcześniejszych płaszczyzn. Jednocześnie zna-
czenia, emocje i oceny mogą ulegać zmianie, pojawiać się, znikać, a także może 
im być nadawany nowy sens. Inne stanowisko głosi, że z przeżyciami psychicz-
nymi łączy się nierozerwalnie płaszczyzna aksjonormatywna. Wówczas normy 
i wartości interpretowane są w kategoriach indywidualnych przeżyć. Z kolei 
według badaczy, którzy wyróżniają aspekt aksjonormatywny jako odrębny, 
normy i wartości nie mogą być określane wyłącznie w kategoriach przeżyć 
psychicznych. Są one traktowane jak byty idealne lub abstrakcje wyróżniane 
przez badacza16. Za linię graniczną oddzielającą dwie ostatnie płaszczyzny 
można by uznać subiektywne i obiektywne postrzeganie danych zjawisk przez 
poszczególne osoby. Przeżycie psychiczne jest zależne od subiektywnego kry-
terium przyjmowanego przez poszczególne jednostki, z kolei przypisanie zna-
czeń aksjonormatywnych do określonych wydarzeń wynika z porządku przy-
jętego w danej społeczności (na przykład prawnego lub religijnego)17. Każda 
z czterech płaszczyzn jest uwarunkowana kulturowo, a kultura rozumiana jest 
jako zjawisko, któremu nadawane są społeczne właściwości. Zastosowanie 
i wykorzystanie różnych przedmiotów materialnych powinno być adekwatne 
do właściwości przypisanych im przez dany krąg kulturowy. Z kolei zachowa-
nia mieszczą się w przyjętych normach, a odstępstwo od danej normy może wią-
zać się z negatywnymi konsekwencjami. Jeśli przyjąć, że podstawą zachowań 
są przeżycia psychiczne, a zachowania muszą być zakorzenione w kulturze, to 
znaczy, że przeżycia też są uwarunkowane kulturowo. Kultura daje nam pełen 
zestaw emocji i spośród niego wybieramy te, które są adekwatne do danego zdarze-
nia. Innymi słowy „coś się dzieje”, więc w efekcie pojawiają się emocje w sto-
sunku do tego wydarzenia i „jakaś” nasza reakcja na nie. Następnie pojawiają 
się konkretne zachowania, które są bardziej lub mniej adekwatne, ale miesz-
czą się w puli akceptowanych zachowań. Podsumowując dotychczasowe 

16  E. Nowicka, Świat człowieka…, s. 55–59.
17  Za przykład mogłaby tu posłużyć sytuacja, w której żona zabija męża znę-

cającego się nad nią od kilkunastu lat. Jej przeżycie psychiczne sprawiło, że uznała 
ona swoje działanie za adekwatne do warunków, w jakich się znalazła. Prawnie lub 
religijnie, czyli w odniesieniu do warunków aksjonormatywnych, nie zostałoby ono 
jednak uznane za właściwe, choć w obu przypadkach z pewnością można by znaleźć 
okoliczności łagodzące.



21Teoretyczne podstawy pracy

rozważania, kultura może istnieć jedynie w zbiorowości, nie istnieje kultura 
jednostkowa. W danym momencie i na poszczególnych etapach życia każdy 
człowiek jest członkiem różnych grup (uczniowskiej, studenckiej, zawodo-
wej, rodzinnej, związanej z zainteresowaniami realizowanymi w czasie wol-
nym etc.18). I spośród kultur tych grup w sposób świadomy lub nie wybiera 
określone elementy. Jeśli jednak wybrane zachowanie realizuje w innej grupie, 
która go nie zna lub nie pochwala, może spotkać się z niezrozumieniem lub 
odtrąceniem. Im młodsza jest taka jednostka, tym trudniejszym doświadcze-
niem będzie dla niej konfrontacja zachowań należących do różnych porządków 
kulturowych. Niezależnie od istnienia kultury grupowej, należy zauważyć, że 
jednostka rozumie poszczególne jej elementy w charakterystyczny dla siebie 
sposób, łączy w swoich doświadczeniach jednoczesną przynależność do kilku 
grup, a także wybiera spośród wszystkich dostępnych jej składników różnych 
kultur te, które z jakiegoś powodu są dla niej istotne. Następnie włącza je do 
swoich życiowych doświadczeń. Stąd można mówić, że nie ma dwóch iden-
tycznych sposobów rozumienia poszczególnych składników kultury ani dwóch 
jednakowych ich połączeń. Swoboda w odczytywaniu kultury przez jednostkę 
nie jest jednak nieograniczona, gdyż – będąc członkiem danej społeczności 
– myśli określonymi kategoriami kulturowymi i w odniesieniu do nich nadaje 
sens i znaczenie wybieranym przez siebie elementom. Kultura stanowi „prze-
wodnik po rzeczywistości społecznej każdej grupy”19, a wiedza o danej kul-
turze potrzebna jest nie tylko do tego, by stać się jej członkiem. Umiejętność 
wskazania wyróżniających ją cech niezbędna jest również badaczom, którzy 
analizują zagadnienia dotyczące ludzkiego życia. Wynika to z faktu, że jed-
nostka powinna być ujmowana w ramach tej kultury, do której należy, nie zaś 
„kultury w ogóle”20. Nieznajomość cech, które charakteryzują kulturę danej 
grupy społecznej, może spowodować niedostrzeganie przez badacza pewnych 
cech charakterystycznych dla przedstawicieli grupy lub sprzyjać błędnej inter-
pretacji ich działań. Jednocześnie usytuowanie badacza na zewnątrz grupy 
może sprawić, że dostrzeże on zjawiska, które przez uczestnika danej kultury 
nie są zauważane. 

Zdaniem Philipa Bagby’ego do kultury zalicza się to, czego człowiek 
może się nauczyć, co oznacza, że stanowi ona całokształt wiedzy o rzeczach 
i ludziach, o ich stylach działania, wyznawanych wartościach. Wspomniany 
autor dzieli wymienione elementy na zewnętrzne i wewnętrzne, przy czym 

18  P. Sztompka, Socjologia, Wydawnictwo Znak, Kraków 2002, s. 233–236.
19  W.J. Burszta, Antropologia kultury…, s. 52.
20  R. Linton, Kulturowe podstawy…, s. 46.



22 Doświadczanie międzykulturowości…

pierwsze są łatwo obserwowalne, a drugie również mogą takie być, choć 
nie muszą. Zjawiska wewnętrzne odbywają się zazwyczaj w umysłach ludzi 
i mogą być przekazywane jedynie pośrednio21, mają charakter symboliczny22. 
Z kolei Claude Lévi-Strauss uważa, że znaczenie zjawiska kulturowego to 
z jednej strony jego subiektywny sens nadawany przez uczestnika danej kul-
tury, ale z drugiej – te aspekty, które przez członka społeczności mogą nie być 
dostrzegane, ale odkrywane przez badacza23. Członkowie danej społeczności 
nie zawsze zdają sobie sprawę z podłoża niektórych zwyczajów, mogą je wyko-
nywać automatycznie, choć nie wyklucza to posiadania własnej woli. Mogą 
również nadawać pośredni sens wybranym elementom kultury, co oznacza, że 
nie zawsze zdają sobie sprawę z rzeczywistego znaczenia, jakie mają dla nich 
owe poszczególne elementy. Zadaniem badacza kultury może być wydobycie 
ukrytych znaczeń danej kultury.

Pedagogiczny wymiar kultury realizuje się przede wszystkim poprzez sze-
roko rozumiane wychowanie nowych członków danego społeczeństwa. Każdy 
człowiek rodzi się w jakimś środowisku, które ma charakter kulturowy i od 
początku swojego życia wprowadzany jest do kultury danej zbiorowości. Jed-
nocześnie też zinternalizowanie przez niego norm, wartości, zwyczajów etc. 
panujących w danej grupie pozwala owej społeczności zachować swoją cią-
głość kulturową, co odbywa się poprzez wspomniane wcześniej przekazywa-
nie treści kultury przedstawicielom swojej i kolejnych generacji, a współcze-
śnie również przedstawicielom wcześniejszych pokoleń24. Z kolei wyznawanie 
określonych wartości przez członków danej grupy nadaje jej określony charak-
ter. Helena Radlińska tak ujmowany proces wychowania wiąże ze wzrostem, 
wrastaniem i wprowadzaniem. Pierwsze z trzech wymienionych pojęć ozna-
cza zarówno wzrost fizyczny, jak i duchowy. Wrastanie polega na włączaniu 

21  E. Nowicka, Świat człowieka…, s. 52.
22  M. Karkowska, Socjologia wychowania. Wybrane elementy. Mechanizmy socjali-

zacji i edukacja szkolna, Wydawnictwo Wyższej Szkoły Humanistyczno-Ekonomicznej 
w Łodzi, Łódź 2009, s. 83.

23  E. Nowicka, Świat człowieka…, s. 33.
24  Jest to zgodne z wyróżnieniem trzech typów kultur: postfiguratywnej, kofigu-

ratywnej i prefiguratywnej, dokonanym przez Margaret Mead, vide: M. Mead, Kultura 
i tożsamość. Studium dystansu międzypokoleniowego, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa 2000. Jest to również zbieżne z definiowaniem wychowania i wychowawcy 
przez pedagogikę społeczną, zgodnie z którą wychowawcą może być każdy, niezależ-
nie od jego wieku i formalnych kwalifikacji, vide: między innymi: A. Kamiński, Funkcje 
pedagogiki społecznej. Praca socjalna i kulturalna, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 
Warszawa 1975.



23Teoretyczne podstawy pracy

się w sferę wpływów płynących z jakiegoś środowiska, czego rezultatem jest 
zakorzenienie w nim. Wprowadzanie to z kolei zapoznawanie nowych człon-
ków danego środowiska z panującymi w nim zwyczajami, normami, obycza-
jami, wierzeniami, wiedzą etc.25. Ponadjednostkowy, czyli społeczny charakter 
kultury zapewnia jednostce możliwość jej doświadczania. Aby dany członek 
nowej społeczności mógł w niej prawidłowo funkcjonować, musi zostać zapo-
znany z zasadami panującymi wśród jej obecnych członków. Regularność kul-
tury sprawia, że jednostka może dostrzegać prawidłowości nią rządzące, zrozu-
mieć i wrosnąć w nią. Wrastanie i wprowadzanie wspomagają doświadczanie 
kultury, co odbywa się zarówno poprzez świadome i intencjonalne uczenie 
się jej, jak i poprzez nieuświadomione i nieintencjonalne codzienne uczestni-
czenie w wydarzeniach danej społeczności.

Zasady, z którymi musi się zapoznać osoba nowa w danej kulturze, można 
sprowadzić do zjawisk kulturowych rozmieszczonych na czterech płaszczy-
znach. Możliwość doświadczania kultury danej zbiorowości zapewniana jest 
między innymi przez zapoznanie nowego członka ze znaczeniami, jakie dla 
obecnych uczestników mają poszczególne przedmioty materialne i ze sposo-
bami, w jakie są użytkowane. Istotne jest też to, aby nowa osoba wiedziała, jakie 
zachowania są w danej kulturze aprobowane. Stany psychiczne, które towarzy-
szą jednostce, również mieszczą się w zestawie dostępnych dla przedstawicieli 
danej zbiorowości. Jednostka, która dołącza do nowej grupy, może odkryć 
w sobie emocje, których do tej pory nie znała, które nie były przez nią uświa-
domione lub których nie umiała zwerbalizować. Uczucia, reakcje psychiczne 
są indywidualne, ale i tak mieszczą się w granicach wytyczonych przez daną 
kulturę. Sposób użytkowania danego przedmiotu, dopuszczalne zachowania 
i reakcje psychiczne regulowane są przez wartości i normy przyjęte przez użyt-
kowników danej kultury. Poznanie ich i przestrzeganie sprawia, że nowy członek 
grupy może doświadczać danej kultury. Jednak o tym, czy sama znajomość 

25  J.A. Pielkowa, Wybrane problemy edukacji środowiskowej, [w:] E. Marynowicz-
-Hetka, J. Piekarski, E. Cyrańska, Pedagogika społeczna jako dyscyplina akademicka. 
Stan i perspektywy, Stała Konferencja Pedagogiki Społecznej pod patronatem Komi-
tetu Nauk Pedagogicznych PAN, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Wyższa 
Szkoła Pedagogiczna ZNP w Warszawie, Łódzkie Towarzystwo Naukowe, Łódź 1998, 
s. 328; H. Radlińska, Oświata i kultura wsi polskiej, Warszawa 1979, s. 207; H. Radliń-
ska, Stosunek wychowawcy do środowiska społecznego. Szkice z pedagogiki społecznej, 
Warszawa 1935, [za:] T. Kukołowicz, Pozycja wartości w relacjach: człowiek – środowi-
sko – wychowanie, [w:] E. Marynowicz-Hetka, J. Piekarski, E. Cyrańska (red.), Pedago-
gika społeczna…, s. 168–169.



24 Doświadczanie międzykulturowości…

i przestrzeganie określonych norm są wystarczające do zapewnienia sobie peł-
nego ich doświadczania, wspomnę nieco później.

Poznawanie kultury, utożsamianie się z nią, odbieranie jej treści, ale też 
dobudowywanie własnych z pewnością stanowi ważny element doświadczania 
kultury. Doświadczanie to można jednak czerpać z więcej niż jednej zbioro-
wości. Nigdy nie jest tak, że jednostka stanowi ścisłe odzwierciedlenie wszyst-
kich elementów danej kultury. Skoro należy ona do kilku kręgów kulturowych, 
to elementy z nich pochodzące włącza do swoich doświadczeń i sama staje się 
ich kompilacją. Wątek budowania doświadczeń przez pryzmat przynależności 
do kilku kultur będzie jednak rozwijany w kolejnej części.

Bycie wprowadzonym do kultury i zapoznanym z nią jest istotne również 
dla badaczy. Badacz danej kultury jako osoba z zewnątrz, podobnie jak nowy 
członek, jest wprowadzany do niej i zapoznawany z jej treściami przez obec-
nych członków. To w pewnym stopniu może mu pomóc w spojrzeniu na kul-
turę ich oczami, ale jednocześnie pozwala mu na zachowanie w stosunku do 
niej pewnego dystansu, co jest pomocne w odkrywaniu prawidłowości regulu-
jących funkcjonowanie jej użytkowników.

1.2. Perspektywa pedagogiki międzykulturowej  
w odniesieniu do prowadzonych badań

1.2.1. Geneza pedagogiki międzykulturowej

Wielo- i międzykulturowość zyskały wymiar pedagogiczny, gdy badacze zaczęli 
interesować się edukacją i wychowaniem w warunkach zróżnicowania kulturo-
wego. Pierwsze oznaki takiego zainteresowania pojawiały się w państwach licz-
nie zamieszkiwanych przez migrantów, na przykład w Stanach Zjednoczonych 
Ameryki, Australii, Kanadzie, Europie Zachodniej. 

Za pierwsze badania nad edukacją i wychowaniem w warunkach zróż-
nicowania kulturowego społeczeństw można uznać te, które prowadzone 
były przez amerykańskie Biuro do spraw Wychowania Międzykulturowego. 
Zostało ono powołane w 1939 roku z połączenia Biura do spraw Wychowania 
w Prawach Człowieka Uniwersytetu Columbia oraz Serwisu Biura do spraw 
Wychowania Międzykulturowego tej samej uczelni. Jego twórcami byli człon-
kowie Stowarzyszenia Wychowania Progresywnego i mniejszość żydowska, 
która udzielała wsparcia finansowego. Działalność Biura ukierunkowana była 
przede wszystkim na wspieranie edukacji, czyli szkolenia nauczycieli i pra-
cowników administracji szkół w Nowym Jorku, a także wspieranie projektów 



25Teoretyczne podstawy pracy

międzykulturowego wychowania oraz prowadzenie badań nad relacjami przed-
stawicieli wielu kultur zamieszkujących centra miast. Z kolei w 1941 roku 
została opublikowana recenzja tekstu Edwarda Haskella pod tytułem Lance. 
Novel about multicultural man, w którym po raz pierwszy została użyta kate-
goria wielokulturowości. Artykuł Williama E. Vickery’ego i Stewarta G. Cole’a 
pod tytułem Intercultural education in American schools: Proposed objectives and 
methods, wydany w 1943 roku, zapoczątkował ogólnoświatowe badania nad 
edukacją międzykulturową26.

Największy rozwój badań nad wielo- i międzykulturowością w Stanach 
Zjednoczonych Ameryki przypada na lata 60. XX wieku27. Mówiono wówczas 
głównie o edukacji międzykulturowej, która miała objąć szkolnictwo w zakre-
sie desegregacji rasowej, odpowiednią edukację nauczycieli i pedagogów, roz-
szerzenie planów nauczania o treści wielokulturowe, zorganizowanie funduszy 
na kształcenie dwujęzyczne dzieci z rodzin mniejszościowych28. W Europie 
idea edukacji międzykulturowej nie była w tym czasie znana, ale w Niemczech, 
Austrii i Szwajcarii rozwijała się „pedagogika dla obcokrajowców”, która odpo-
wiadała na potrzebę kształcenia sił roboczych, napływających do przemysłu 
rozwijającego się w tych krajach29. „W polityce oświatowej początkowo dominu-
jącymi przedmiotami refleksji pedagogicznej […] były – wprowadzenie do sys-
temu szkolnego dzieci imigrantów oraz uwarunkowania ich sukcesu szkolnego”30. 

Podsumowując, zainteresowanie wielo- i międzykulturowością zapocząt-
kowały kraje postkolonialne, które od początku istnienia zamieszkiwane są 
przez społeczeństwa wieloetniczne. Z kolei w Europie prekursorami były te 
kraje, do których napływała siła robocza z mniej zamożnych państw. Pojawiła 
się zatem konieczność znalezienia rozwiązań edukacyjnych w kontekście zróż-
nicowania kulturowego społeczeństw. 

26  P.P. Grzybowski, Edukacja międzykulturowa – konteksty. Od tożsamości po język 
międzynarodowy, Impuls, Kraków 2011, s. 14–15.

27  Ibidem, s. 16; Z. Kwieciński, B. Śliwerski, Pedagogika podręcznik akademic-
ki, t. 1, Warszawa 2004, s. 418; J. Maciejewski, M. Bodziany, Integracja i asymilacja 
kulturowa jako obszar odniesień po koegzystencji narodów w wielokulturowym świecie, 
[w:] J. Horyń, J. Maciejewski, Społeczeństwo wielokulturowe wyzwaniem w pracy na-
uczyciela andragoga, Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 2011, 
s. 19; B. Orłowska, Edukacja i dialog w społeczności wielokulturowej, [w:] ibidem, s. 181.

28  B. Orłowska, Edukacja i dialog…, s. 181; Z. Kwieciński, B. Śliwerski, 
Pedagogika podręcznik…, s. 418.

29  B. Bartz, Idea wielokulturowego wychowania w nowoczesnych społeczeństwach, 
Instytut Technologii Eksploatacji, Duisburg–Radom 1997, s. 9.

30  P.P. Grzybowski, Edukacja międzykulturowa…, s. 17.



26 Doświadczanie międzykulturowości…

Na początku lat 80. XX wieku nastąpiła zmiana społeczna w podejściu 
do międzykulturowości. Jej podłożem było rozszerzenie zainteresowań osób 
uczęszczających na kursy języków obcych. Były one zainteresowane już nie 
tylko nauką danego języka, lecz także poznaniem kultury kraju, którego miesz-
kańcy posługują się nim31. Można przyjąć, że nowe podejście do nauki języka 
obcego dominowało w krajach z dużym napływem siły roboczej. Osoby osie-
dlające się w nowym miejscu chciały poznać kulturę i zasady funkcjonowania 
w kraju, w którym planują rozpocząć nowe życie. Również państwom zależało 
na zasymilowaniu obcokrajowców, gdyż stanowiło to ułatwienie codziennych 
stosunków międzyludzkich na różnych poziomach. W tym czasie w Niem-
czech były prowadzone dyskusje nad usystematyzowaniem znaczenia pojęć 
„wielokulturowe” (multikulturelle) i „międzykulturowe” (interkulturelle), które 
wcześniej, również w innych krajach, używane były zamiennie. Według Man-
freda Hohmanna pierwsze pojęcie oznacza sytuację wywołaną przez migrację, 
którą daje się zaobserwować w społeczeństwie, a także procesy rozwojowe 
z niej wynikające. Drugie zaś używane jest dla określenia celów i koncepcji, 
które stawiane są jako zadania do rozwiązania przez pedagogów, polityków 
i pracowników socjalnych32. 

Można zatem uznać, że pedagogika międzykulturowa w swoich począt-
kach stanowiła projekt o politycznym podłożu. Najpierw miała dotyczyć 
edukacji dzieci imigrantów w ramach kształcenia charakterystycznego dla 
danego kraju. To jednak nie było wystarczające, gdyż w tych działaniach nie 
były uwzględniane kwestie różnic kulturowych. Z kolei dorosłych kształcono 
wyłącznie pod względem języka i kwalifikacji zawodowych. Niekompletność 
edukacji imigrantów utrudniała ich integrację i asymilację do kultury i społe-
czeństwa, w którym żyli. 

Współcześnie, ze względu na dostęp do internetu, zwiększające się moż-
liwości przemieszczania się po świecie (w celach edukacyjnych, zawodo-
wych, turystycznych etc.), społeczeństwa będą stawały się coraz bardziej wie-
lokulturowe. Jednocześnie coraz bardziej zwraca się uwagę na prawa grup 
mniejszościowych. W związku z powyższym konieczne jest tworzenie nowych 
rozwiązań edukacyjnych. Aby edukacja imigrantów mogła być skuteczna, osoby 
odpowiedzialne za nią powinny przenieść punkt ciężkości z nowych członków 
na całe społeczeństwa. Oznacza to, że w treści należy uwzględniać nie tylko 
zagadnienia dotyczące kultury dominującej, lecz także mniejszościowych.

31  E. Chromiec, Edukacja w kontekście różnicy i różnorodności kulturowej. Z inspi-
racji naukowych obszaru niemieckojęzycznego, Impuls, Kraków 2006, s. 102.

32  B. Bartz, Idea wielokulturowego…, s. 8.



27Teoretyczne podstawy pracy

Dwudziesty pierwszy wiek został uznany za wiek migracji. I choć prze-
mieszczanie się jako zjawisko istniało praktycznie od początku ludzkości, to 
nigdy jego skala nie była tak duża jak współcześnie33. Współczesna wielokul-
turowość wywołana migracjami na świecie nie jest sytuacją jednoznaczną. 
Ludzie migrują z powodów edukacyjnych, zawodowych, osobistych, ale też 
nasilają się antagonizmy pomiędzy nacjami niejako zmuszonymi do życia 
we wspólnej przestrzeni34. Niemniej migracje dały początek refleksji nad 
wielo- i międzykulturowością, a ich ekspansja przyczyniła się do zauważania 
konieczności podejmowania związanych z nią działań, co przy okazji pozwo-
liło usystematyzować pojęcia związane z funkcjonowaniem ludzi w warun-
kach zróżnicowania kulturowego35.

Na tle krajów zachodnich Polska jest krajem dość jednolitym kulturowo, 
choć można w niej wyróżnić „wyspy wielokulturowe”, czyli obszary, które 
zamieszkują przedstawiciele różnych kultur. Przede wszystkim są to pograni-
cza, na których występuje duże zróżnicowanie etniczne i narodowe. Nie jest 
to równoznaczne ze stwierdzeniem, że centrum kraju jest całkowicie jedno-
lite kulturowo, choć przedstawiciele innych kultur stanowią zdecydowaną 
mniejszość.

Jedną z pierwszych osób, które w polskim czasopiśmiennictwie użyły poję-
cia „wychowanie międzykulturowe” był Zbyszko Melosik36. Zainteresowanie 
edukacją i wychowaniem międzykulturowym w Polsce przed 1989 rokiem 
miało jedynie deklaratywny charakter. Wówczas raczej dążono do ujednolicenia 
narodu, co było związane z wydarzeniami Marca 1968 roku, a także przymu-
sowymi przesiedleniami Niemców i Ukraińców. Rok 1989 należy zatem uznać 
za początek zainteresowania międzykulturowością37. Intensywny rozwój pol-
skiej refleksji nad edukacją międzykulturową przypada na lata 90. XX wieku. 
Zwracano wówczas uwagę na konieczność budowania dialogu pomiędzy 

33  B. Grabowska, Zachowania tożsamościowe przejawiane przez młodzież w ob-
szarze kultury, [w:] T. Lewowicki, A. Szczurek-Boruta, B. Grabowska (red.), Kultura 
w edukacji – konteksty teoretyczne i społeczno-polityczne, Wydawnictwo Adam Marsza-
łek, Toruń 2013, s. 191.

34  Przedstawiciele niektórych nacji są zmuszeni do migrowania z powodu trwają-
cych w ich krajach wojen lub konfliktów.

35  Usystematyzowanie pojęć, jakimi posługują się poszczególne dyscypliny, 
może świadczyć o rozwoju tych dyscyplin.

36  M. Karkowska, Socjologia wychowania…, s. 90.
37  T. Szkudlarek, Pedagogika międzykulturowa, [w:] Z. Kwieciński, B. Śliwerski, 

Pedagogika podręcznik…, s. 422.



28 Doświadczanie międzykulturowości…

przedstawicielami odmiennych grup kulturowych38. Dialog ten  powinien 
odbywać się na różnych poziomach – zarówno edukacyjnym, jak i dotyczącym 
codziennego funkcjonowania we wspólnych środowiskach.

Pedagogika międzykulturowa jest obecnie uznawana za subdyscyplinę 
pedagogiki, która zajmuje się zagadnieniami dotyczącymi edukacji w warun-
kach zróżnicowania kulturowego. Jej podłoże stanowią teorie pochodzące 
z różnych dyscyplin, głównie z antropologii, socjologii, psychologii, językoznaw-
stwa, historii etc. Do zadań pedagogiki międzykulturowej należy nie tylko 
refleksja nad edukacją w warunkach zróżnicowania kulturowego, lecz także 
proponowanie rozwiązań praktycznych, uzupełnianie treści kształcenia ogól-
nego o aspekt wielo- i międzykulturowości39. Kwestie edukacji w warunkach 
zróżnicowania kulturowego regulowane są przez dokumenty tworzone przez 
Radę Europy, Komisję Europejską, a także UNESCO40, co sprawia, że nadal jej 
podłoże ma charakter polityczny.

Jednocześnie pedagogikę międzykulturową charakteryzują: „brak jednoli-
tości terminologicznej, wielość paradygmatów, nie zawsze skuteczna współpraca 
środowisk naukowych i nauczycielskich”. Może to oznaczać, że omawiana sub-
dyscyplina będzie ulegać ewolucji41. Należy również dodać, że rozwiązania pro-
ponowane przez tę subdyscyplinę mają w znacznej mierze charakter życzeniowy 
i powinnościowy. Oznacza to, że ich autorzy mówią o tym, jak powinno być, lub 
jak wyglądałby idealny model edukacji międzykulturowej. Może to wynikać ze 
wspomnianej już niejednoznaczności, która może stanowić trudność dla formu-
łowania i wprowadzania konkretnych rozwiązań, czego przyczyną z kolei może 
być brak współpracy środowisk naukowych z nauczycielskimi.

W Polsce badaniami nad wielo- i międzykulturowością przede wszyst-
kim zajmują się pracownicy Katedry Edukacji Międzykulturowej Uniwer-
sytetu w Białymstoku, Katedry Pedagogiki Ogólnej Uniwersytetu Śląskiego 

38  M. Sobecki, Komunikacja międzykulturowa w perspektywie pedagogicznej. Stu-
dium pogranicza polsko-litewsko-białorusko-ukraińskiego, Wydawnictwo Akademickie 
Żak, Warszawa 2016, s. 152.

39  P.P. Grzybowski, Edukacja międzykulturowa, s. 17, 20.
40  J. Nikitorowicz, Międzykulturowość jako kategoria kultury i edukacji, [w:] T. Le-

wowicki, A. Szczurek-Boruta, B. Grabowska (red.), Kultura w edukacji…, s. 20–21; 
W. Rabczuk, UNESCO – orędownik różnorodności kulturowej, edukacji międzykulturo-
wej i dialogu międzykulturowego, [w:] T. Lewowicki, E. Ogrodzka-Mazur, A. Gajdzica 
(red.), Kultura w edukacji międzykulturowej – doświadczenia i propozycje praktyczne, 
Wydawnictwo Adam Marszałek, Toruń 2013, s. 20–24, 27.

41  P.P. Grzybowski, Edukacja międzykulturowa…, s. 20.



29Teoretyczne podstawy pracy

w Cieszynie, Instytutu Nauk Pedagogicznych Uniwersytetu Opolskiego i Wyższej 
Szkoły Nauk Pedagogicznych Związku Nauczycielstwa Polskiego w Warszawie. 
W 1994 roku został założony przez Tadeusza Lewowickiego Społeczny Zespół 
Badań Kultury i Oświaty Pogranicza, który jest jednostką należącą do Federa-
cji Zespołów Badań Pogranicza. W 2004 roku przy Komitecie Nauk Pedago-
gicznych Polskiej Akademii Nauk został powołany Zespół Pedagogiki Kultury 
i Edukacji Międzykulturowej. Obecnie kieruje nim Jerzy Nikitorowicz42. Instytucje 
te, poza warszawskimi, usytuowane są blisko granic państwowych i w związku 
z tym badania ich pracowników dotyczą przede wszystkim wielo- i międzykul-
turowości znajdującej się blisko granic państwowych.

Jeśli w pracach dotyczących międzykulturowości prezentowane są bada-
nia empiryczne, to najczęściej dotyczą one funkcjonowania przedstawicieli 
wielu kultur na jednym obszarze, znajdującym się blisko granic państwowych, 
a także funkcjonowania szkół na pograniczu. Ponadto badacze zajmują się 
problemami Polaków mieszkających za granicą i obcokrajowców w Polsce, 
sytuacją szkolną polskich dzieci w zagranicznych szkołach i sposobami funk-
cjonowania dzieci pochodzących z mniejszości kulturowych w polskich szko-
łach masowych. Poruszane są również zagadnienia dotyczące nauki języków 
obcych, głównie dzieci i młodzieży, ale także osób dorosłych, nauczania języka 
polskiego obcokrajowców43. W bazie OPI nie ma takich, które dotyczą wielo- 
i międzykulturowości na terenach oddalonych od granic administracyjnych, 
zakorzenionych w doświadczeniach indywidualnych jednostek44.

1.2.2. Wymiary wielo- i międzykulturowości

Wielo- i międzykulturowość, podobnie jak kultura, nie mogą istnieć poza 
zbiorowością, w społecznej próżni. Koncepcje edukacji międzykulturowej 
istnieją zawsze w rzeczywistych warunkach społeczno-kulturowych i ekono-
micznych45. Może to wynikać z faktu, że pedagogika międzykulturowa jest 
ściśle związana z praktyką, czyli dostosowana do potrzeb konkretnych jedno-
stek i grup społecznych. Stanowi ona przede wszystkim odpowiedź na bieżące 

42  https://knped.pan.pl/index.php?option=com_content&view=article&id 
=171&catid=49&Itemid=188 [dostęp: 8.12.2020].

43  Przedstawiona tematyka prac pochodzi z bazy OPI.
44  Stan na rok 2017.
45  Z. Melosik, Teoria i praktyka edukacji wielokulturowej, Oficyna Wydawnicza 

Impuls, Kraków 2007, s. 209.

https://knped.pan.pl/index.php?option=com_content&view=article&id=171&catid=49&Itemid=188
https://knped.pan.pl/index.php?option=com_content&view=article&id=171&catid=49&Itemid=188


30 Doświadczanie międzykulturowości…

problemy społeczne46. Co więcej, biorąc pod uwagę historię zainteresowania 
wielo- i międzykulturowością na świecie i w Polsce, można stwierdzić, że w ogóle 
powstała ona jako odpowiedź na praktyczne potrzeby edukacyjne w warunkach 
zróżnicowania kulturowego.

O wielokulturowości można mówić, gdy zachodzi współistnienie trzech 
powiązanych ze sobą, choć odrębnych, stanów rzeczy47. Pierwsze dwa można 
uznać za poziomy, gdyż do wejścia na drugi konieczne jest zaistnienie poprzed-
niego. Pierwszy, empiryczny poziom – według Janusza Muchy – cechuje 
się widocznym zróżnicowaniem kulturowym członków społeczeństwa oraz 
kształtowaniem ich tożsamości w odniesieniu do przynależności do różnych 
grup kulturowych. W takim rozumieniu wielokulturowość uznaje się za cechę 
zmienną, „występującą w różnym natężeniu w różnych społeczeństwach 
świata euroamerykańskiego, a może i wszelkich światów społecznych”48. Drugi 
poziom dotyczy uświadomienia sobie przez ludzi, że osoby żyjące obok mogą 
wyznawać inne wartości niż oni, a także przyznania im prawa do odmienno-
ści kulturowej i uznawania jej za „normalną”. Ten stan rzeczy, podobnie jak 
poprzedni, stanowi cechę zmienną społeczeństw i również może występować 
z różnym natężeniem, gdyż akceptacja odmienności z różnych względów może 
być większa lub mniejsza. Za wielokulturowość w trzecim rozumieniu uznaje 
się sytuację, w której środowiska opiniotwórcze nadają pozytywną wartość 
istnieniu (w jednym systemie politycznym) środowisk należących do różnych 
kultur. Ponadto w takim kontekście przedstawiciele wspomnianych środowisk 
potrafią przekonać znaczną część społeczeństwa do swojego poglądu, a także 
tworzyć instytucje, które dbają o współistnienie wielokulturowości, a jej idee 
znajdują swoje odzwierciedlenie w praktyce społecznej. Również i tu wielokul-
turowość jest uznawana za cechę zmienną, ponieważ włączone do akceptowa-
nych mogą być tylko wybrane środowiska odmienne kulturowo, a włączenie 
ich nie musi być trwałe49. 

46  A. Szczurek-Boruta, Edukacja i odkrywanie tożsamości w warunkach wielokultu-
rowości, Oficyna Wydawnicza Impuls, Katowice–Cieszyn–Kraków 2007, s. 27.

47  O rozumieniu wielokulturowości przez pryzmat trzech stanów rzeczy pisałam 
w: A. Krawczyk, Wielokulturowość oddalona od pogranicza. Na przykładzie doświadczeń 
biograficznych członków łódzkich stowarzyszeń żydowskich, [w:] A. Rzepkowska (red.), 
Odmienność w kulturze, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika 
w Toruniu, Toruń 2017, s. 142–143.

48  J. Mucha, Oblicza etniczności. Studia teoretyczne i empiryczne, Zakład Wydawni-
czy Nomos, Kraków 2005, s. 52.

49  Ibidem, s. 51–53.



31Teoretyczne podstawy pracy

W Polsce problematyka wielokulturowości odnoszona jest przede 
wszystkim do terenów leżących na pograniczu administracyjnym. Nie ozna-
cza to jednak, że elementów wielokulturowości nie można odnaleźć na tere-
nach oddalonych od granic państwowych. Przede wszystkim należałoby się 
zastanowić, jak wyraża się zróżnicowanie kulturowe na danym obszarze – czy 
świadczy o nim istnienie symboli religijnych (na przykład synagoga, cerkiew)? 
Czy doniesienia w prasie lokalnej na temat wydarzeń, których uczestnikami 
są przedstawiciele innej niż dominująca kultury świadczą o zainteresowaniu 
nimi ze strony środowisk opiniotwórczych? Czy istnienie stowarzyszeń naro-
dowościowych i zasady ich funkcjonowania oparte na przepisach odpowied-
nich ustaw świadczą o formalnej zgodzie na ich istnienie? Za potwierdzenie 
powyższych rozważań może posłużyć zdanie Mariana Golki. Otóż wielokul-
turowość występuje wszędzie tam, gdzie na tym samym terenie lub w bezpo-
średnim sąsiedztwie występują grupy społecznie zróżnicowane pod względem 
kulturowym, językowym, religijnym50.

Zdaniem Jerzego Nikitorowicza współczesną wielokulturowość można 
ujmować w odniesieniu do następujących czynników i zakresów: terytorial-
nego (kontekst zasiedziałości), procesualnego (kontekst „ujawniających się 
odrębności, ożywienia ruchów etnicznych, narodowościowych, powstawania 
nowych, niepodległych państw”), kontekst migracji i demokratyzacji (wywołał 
u ludzi poczucie odrębności i samodzielnego kreowania własnej osobowości, 
co z kolei spowodowało nowy rodzaj tożsamości – podwojonej, rozszczepionej 
lub rozproszonej)51. 

Trzy stany rzeczy, wyróżnione przez Janusza Muchę oraz cztery czynniki 
i zakresy wyróżnione przez Jerzego Nikitorowicza odnoszą się do uznania wie-
lokulturowości przez społeczność, w której ona występuje. Istotna jest również 
świadomość indywidualna. Zbyszko Melosik wskazuje na cztery stadia świado-
mości kulturowej. Osoba znajdująca się na pierwszym z nich, stereotypizacji, 
charakteryzuje się postrzeganiem odmiennych kulturowo w kategoriach „inny, 
obcy, głupi, gorszy”. Drugie stadium to odrzucenie, polegające na wykazywaniu 
zdziwienia odmienną kulturą, niedowierzaniu w zasady w niej panujące, a także 
na „porażeniu” nią. Na tym stadium może wystąpić szok kulturowy, który bywa 
doznawany nie tylko w sytuacji kontaktu z przedstawicielami innych kultur, 

50  M. Golka, Oblicza wielokulturowości, [w:] M. Kempny, A. Kapciak, S. Łodziń-
ski (red.), U progu wielokulturowości. Nowe oblicza społeczeństwa polskiego, Oficyna Na-
ukowa, Warszawa 1997, s. 54–55.

51  J. Nikitorowicz, Edukacja regionalna i międzykulturowa, Wydawnictwa Akade-
mickie i Profesjonalne, Warszawa 2009, s. 59.



32 Doświadczanie międzykulturowości…

lecz także w konfrontacji z własną kulturą pochodzenia. Trzecie stadium świa-
domości kulturowej to inkulturacja, która polega na uruchomieniu mechani-
zmów pozwalających na wejście w inną kulturę oraz znalezienie uzasadnień dla 
niezrozumiałych dotychczas panujących w niej zasad. Ostatnie, czwarte sta-
dium to transspekcja, dzięki której kontakt z obcą kulturą ma charakter emo-
cjonalny, towarzyszy mu empatia, a nawet włączenie niektórych elementów 
nowej kultury do swoich doświadczeń, traktowanie ich jak własnych52. Świa-
domość kulturową buduje się poprzez kontakt z przedstawicielami nowych dla 
jednostki grup etnicznych lub narodowych. Może się to odbywać na różne 
sposoby – poprzez kontakt z przedstawicielami innych kultur na terenie wła-
snego lub obcego kraju; a także poprzez kontakt z kulturą swoich przodków, 
do której młody człowiek nie został wprowadzony lub wprowadzenie miało 
charakter fragmentaryczny.

Należałoby wspomnieć jeszcze o nierównowadze kultur, jaka zachodzi 
pomiędzy grupami dominującymi i mniejszościowymi. Mianem mniejszości 
określa się grupy, które różnią się od dominującej pod względem fizycznym, spo-
łecznym, kulturowym, religijnym, językowym, a także pod względem przynależ-
ności narodowej i przyjmowanych tradycji. Mniejszość narodową stanowią 
jednostki zamieszkujące dane państwo i mające jego obywatelstwo. Różni je od 
grupy większościowej pochodzenie etniczne lub narodowe i przynależność kultu-
rowa, mają poczucie odrębności i starają się ją zachować53. Jednocześnie zmuszone 
są do funkcjonowania w kulturze propagowanej przez dominującą większość. 
Może się zdarzyć, że wartości płynące z obu porządków są sprzeczne. Pogodzenie 
funkcjonowania w nich przez poszczególne jednostki stanowi źródło napięć, któ-
rego przezwyciężenie może być dla jednostki budujące lub destrukcyjne.

Jak już wspomniałam, wielo- i międzykulturowość mają charakter spo-
łeczny, a do ich zaistnienia konieczne jest budowanie zbiorowości przez przed-
stawicieli przynajmniej dwóch kultur. Społeczne uwarunkowania nie wyklu-
czają jednak możliwości doświadczania międzykulturowości w indywidualny 
sposób. Dla indywidualnego doświadczania międzykulturowości istotna jest 
umiejętność refleksyjnego analizowania różnic kulturowych, to znaczy dostrze-
gania i zastanawiania się nad odmiennymi sposobami myślenia i zachowania 
się54. Świadomemu odnoszeniu się do dwóch kultur musi towarzyszyć znajo-
mość zasad panujących w każdej z nich. Związane jest to między innymi ze 

52  Z. Melosik, Ideał wychowawczy XXI wieku, [za:] M. Karkowska, Socjologia wy-
chowania…, s. 90.

53  J. Nikitorowicz, Edukacja regionalna…, s. 149–151.
54  M. Sobecki, Komunikacja międzykulturowa…, s. 159.



33Teoretyczne podstawy pracy

znajomością, rozumieniem i właściwym stosowaniem przedmiotów material-
nych, którym w określonych kulturach przypisywane są konkretne właści-
wości. Ważna jest również znajomość określonych norm i zachowywanie się 
zgodnie z nimi. Oznacza to, że różnice kulturowe ujawniają się poprzez nakre-
ślenie, co należy do danej („mojej”) kultury, a co nie (czyli należy do „obcej/
drugiej”). Doświadczanie międzykulturowości jest procesem, który może 
polegać na ciągłym zwiększaniu świadomości kulturowej budowanej na pod-
stawie kontaktu z przynajmniej dwiema kulturami i rozwijanej wraz ze zdoby-
waniem kolejnych doświadczeń życiowych. Kontakt może się odbywać bezpo-
średnio poprzez wchodzenie w relacje z przedstawicielami odmiennych kultur 
i pośrednio poprzez kontakt z ich dorobkiem materialnym.

1.2.3. Nadrzędny cel pedagogiki międzykulturowej – kształcenie 
kompetencji międzykulturowej oraz uczenie dialogu

Jak już wspomniałam, Polska nie jest tak wielokulturowym krajem jak państwa 
zachodnie, ale w niektórych jej regionach występują „wielokulturowe wyspy”. 
Jednocześnie należy zaznaczyć, że nie istnieją jednoznaczne kryteria określa-
jące moment, w którym dane społeczeństwo można nazwać wielokulturowym 
lub wieloetnicznym. Jerzy Smolicz twierdzi, że jest to uzależnione od konkret-
nych zmian w systemie wartości przedstawicieli danej społeczności, a także od 
charakteru instytucji mniejszościowych55.

Człowiek do urzeczywistniania siebie potrzebuje kontaktu z innymi ludźmi. 
W społeczeństwie wielokulturowym relacje te są trudniejsze niż w monokulturo-
wym, przede wszystkim dlatego, że niezbędna jest otwarta postawa. Otwartość 
cechuje się wymianą wartości kulturowych, co oznacza zarówno przyjmowanie, 
jak i dzielenie się treściami charakterystycznymi dla poszczególnych kultur, skła-
dającymi się na daną społeczność56. Zdaniem Metoda Resmana przynależność 
do grupy mniejszościowej może zapewnić jednostce wielokulturowe doświad-
czenia, ale tylko wtedy, gdy będzie ona utrzymywała stałe kontakty z przedstawi-
cielami i z samą kulturą większościową57.

Do doświadczania międzykulturowości nie jest konieczne stałe przeby-
wanie w wielokulturowym społeczeństwie. Spotkanie z drugą kulturą może się 

55  B. Bartz, Idea wielokulturowego…, s. 9.
56  A. Minczanowska, Znaczenie wychowania przez i do dialogu w edukacji między-

kulturowej, [w:] T. Lewowicki, E. Ogrodzka-Mazur, A. Gajdzica (red.), Kultura w edu-
kacji międzykulturowej…, s. 30.

57  A. Grobelšek, Izzivi multi-/interkulturnosti v šolskem prostoru, „Socialna peda-
gogika” 2010, nr 14, t. 2, s. 158.



34 Doświadczanie międzykulturowości…

dokonywać na wielu płaszczyznach codziennego życia, na których odbywa 
się wymiana doświadczeń i konfrontacja wartości. Znajomość, akceptowanie 
i respektowanie wartości prezentowanych przez przedstawicieli innych kultur 
może prowadzić do zbudowania międzykulturowych doświadczeń. Nie kształ-
tują się one jednak w sposób samoistny. Do ich zaistnienia konieczne jest pod-
jęcie przez daną jednostkę „jakiegoś” działania, przeżycie emocji wynikających 
z kontaktu z przedstawicielami innych kultur niż własna, i z przedmiotami 
przez nich użytkowanymi. Kluczowa jest tu jednak refleksja związana z owym 
kontaktem i podejmowanymi działaniami. Oznacza to nie tylko przebywanie 
w środowisku zróżnicowanym kulturowo, lecz także nadanie temu „jakiegoś” 
osobistego znaczenia.

Przebywaniu w jednej przestrzeni przedstawicieli różnych kultur towa-
rzyszy konieczność prowadzenia dialogu międzykulturowego. Idea dialogu 
została wyeksponowana na przełomie XX i XXI wieku pod wpływem prze-
mian społeczno-politycznych, takich jak na przykład zamiana antagonizmu 
politycznego pomiędzy Wschodem a Zachodem w nowy model relacji pomię-
dzy kulturami, rozpad Jugosławii i towarzysząca mu wojna na Bałkanach, fala 
migracji, problemy związane z bezpieczeństwem wynikające z islamskiego ter-
roryzmu, procesy globalizacyjne o zróżnicowanym charakterze. Aby nauczyć 
się żyć w nowych warunkach, należało znaleźć sposoby rozwiązywania niezna-
nych dotąd problemów. Za narzędzie, które miało temu służyć, uznano właśnie 
dialog międzykulturowy, promowanie go, a także powoływanie instytucji mię-
dzynarodowych i lokalnych, tworzenie odpowiednich przepisów i uzgodnień 
międzypaństwowych (na przykład w ramach UNESCO)58.

Jedną z najważniejszych ludzkich kompetencji we współczesnym świe-
cie jest umiejętność prowadzenia dialogu59. Do rozpoczęcia takiego dialogu 
potrzebna jest chęć nawiązania kontaktu z przedstawicielami odmiennych 
kultur. Prowadzenie go, a także przechodzenie do coraz wyższych jego form 
jest możliwe w momencie, gdy tożsamość poszczególnych jednostek wchodzą-
cych we wzajemne relacje jest dojrzała, a także ukształtowana i zakorzeniona 
we własnej kulturze60. Oznacza to, że świadome doświadczanie własnej kultury 
stanowi podstawę prowadzenia dialogu międzykulturowego.

Umiejętność prowadzenia dialogu międzykulturowego jest konieczna do 
podejmowania aktywności w różnych sferach społecznych, nie tylko w ramach 

58  W. Rabczuk, UNESCO – orędownik…, s. 15–16.
59  A. Minczanowska, Znaczenie wychowania…, s. 32.
60  I. Morawska, Dialog kultur jako wyzwanie edukacyjne, [w:] B. Myrdzik, M. Kar-

watowska, Dialog kultur w edukacji, Wydawnictwo UMCS, Lublin 2009, s. 96.



35Teoretyczne podstawy pracy

kontaktu z przedstawicielami innych kultur etnicznych, narodowych, reli-
gijnych lub językowych, lecz także w kontakcie z osobami odmiennej płci, 
przedstawicielami innych grup zawodowych, z osobami niepełnosprawnymi. 
Aby jednak móc prowadzić taki dialog, konieczne jest nabycie kompetencji 
międzykulturowej. Stała się ona przedmiotem nauczania lub treningowego 
szkolenia w naukach humanistycznych i naukach o zarządzaniu. Pod wpły-
wem książek Edwarda T. Halla i Della Hymesa została zaliczona do kluczo-
wych kompetencji61, jakie powinien nabyć człowiek chcący prawidłowo 
funkcjonować we współczesnym świecie62. Zdaniem Elżbiety Chromiec 
kompetencja międzykulturowa określana jest jako „kompleksowa i wielowy-
miarowa umiejętność, będąca wynikiem długiego procesu zdobywania wie-
dzy i umiejętności, refleksji nad różnicą kulturową, nabywania doświadczeń 
oraz rozwoju osobowości”63. Podczas nabywania owej kompetencji jednostki 
zdobywają umiejętność odnajdywania się w sytuacjach, które są różnorodne 
pod względem kulturowym64. Kompetencja międzykulturowa jest zgodna 
z trzecim filarem edukacji wyróżnionym w Raporcie dla UNESCO, „uczyć 
się, aby żyć wspólnie, uczyć się współżycia z innymi”65, a jej zadaniem jest 
ułatwienie przystosowania się do zachodzących zmian społecznych. Alfabe-
tyzm kulturowy jest obecnie kluczową umiejętnością, taką jak umiejętność 
pisania, czytania i liczenia66.

Podsumowując dotychczasowe rozważania, nabywanie kompetencji mię-
dzykulturowej sprawia, że prowadzenie dialogu, a także wzajemne rozumienie 
się z przedstawicielami innych kręgów kulturowych staje się możliwe. Można 
uznać, że kompetencja międzykulturowa jest kluczowa dla nabywania wrażli-
wości na inne kultury, a tym samym dla możliwości doświadczania wartości 
z nich płynących.

61  Pozostałe to: zdolność kooperacji, kreatywność, myślenie systemowe, zarządzanie pro-
jektami, zdolność do ryzyka etc., [w:] E. Chromiec, Edukacja w kontekście różnicy…, s. 102.

62  Ibidem, s. 101–102.
63  Ibidem, s. 103.
64  Ibidem, s. 106.
65  J. Delors, Edukacja: jest w niej ukryty skarb, Raport dla UNESCO Międzynaro-

dowej Komisji do spraw Edukacji dla XXI wieku, Stowarzyszenie Oświatowców Pol-
skich, Warszawa 1998, s. 6.

66  W. Rabczuk, UNESCO – orędownik…, s. 16.



36 Doświadczanie międzykulturowości…

1.3. Pogranicze administracyjne i symboliczne

Granica administracyjna stanowi symboliczną linię oddzielającą jedną kulturę 
od drugiej. Pierwszą myślą, która przychodzi do głowy, gdy słyszy się słowo 
„pogranicze”, jest wyobrażenie sobie obszaru, który leży po jednej lub obu 
stronach linii granicznej. Pogranicze definiowane jest jako specyficzny teren, 
który zamieszkują przedstawiciele różnych tradycji kulturowych. Zdaniem 
Doroty Misiejuk67 może ono przybierać formę hybrydyczną, gdy składa się 
z nieprzystających do siebie elementów. Może też stanowić strukturę kulturową, 
składającą się z ogólnie uznawanych tradycji lub z takich, które transmitowane 
są jedynie w sferze prywatnej68. Pogranicze jest również terenem heteroge-
nicznym, na którym łączą się poprzez trwałe i wzajemne kontakty odmienno-
ści dwóch lub więcej grup etnicznych czy narodów69. W ujęciu historycznym 
i etnograficznym jest ono uznawane za „mniej lub bardziej określony i w pew-
nym stopniu historycznie zmienny obszar, na którym następuje wymiana kultu-
rowa i społeczna pomiędzy dwoma lub wieloma narodami”, a także konkuren-
cyjne wzory kulturowe, mozaika wartości, zwyczajów, tożsamości etc.70

Pogranicze jest analizowane przez socjologów z uwzględnieniem kilku 
wymiarów. Andrzej Sadowski wyróżnia trzy: przestrzenny – pogranicze 
jako obszar, czyli teren znajdujący się blisko granicy, a daleko od centrum; 
społeczno-kulturowy, czyli pogranicze jako „kontakt społeczno-kulturowy” 
pomiędzy przedstawicielami przynajmniej dwóch grup etnicznych lub narodo-
wych; osobowościowo-kulturowy, czyli „pogranicze jako miejsce kształtowania 
się nowego człowieka i jego kultury”71. Pierwszy z aspektów oznacza dosłowne 
rozumienie pogranicza jako obszaru powstałego na skutek politycznych decyzji 
i umów pomiędzy państwami. Drugi aspekt ma szeroko rozumiany charakter 

67  O zagadnieniach omawianych w tym akapicie pisałam w: A. Krawczyk, Wielo-
kulturowość oddalona…, s. 144.

68  D. Misiejuk, Wychowanie na pograniczu kulturowym. Zagadnienia transferu war-
tości a marginalizacja tradycji. Wyzwania edukacji międzykulturowej, [w:] T. Lewowicki, 
A. Szczurek-Boruta, J. Suchodolska (red.), Pedagogika międzykulturowa wobec wyklu-
czenia społecznego i edukacyjnego, Wydawnictwo Adam Marszałek, Toruń 2011, s. 127.

69  A. Młynarczuk, Pogranicze jako środowisko stymulujące otwartość podmiotu na 
pluralizm kulturowy – znaczenie dialogu międzykulturowego, [w:] J. Nikitorowicz, J. Ha-
licki, J. Muszyńska (red.), Kultury narodowe na pograniczach, Trans Humana, Białystok 
2006, s. 88.

70  J. Nikitorowicz, Edukacja regionalna…, s. 128.
71  Ibidem, s. 128.



37Teoretyczne podstawy pracy

społeczny, to znaczy konieczne jest przebywanie na jego obszarze przedsta-
wicieli różnych kultur, którzy mogą wchodzić ze sobą w interakcje. Trzeci 
z aspektów odnosi się do osobistych doświadczeń człowieka, które mogą być 
kształtowane w odniesieniu do wielokulturowości. Dziedzictwo na pograniczu 
rozumianym jako obszar obejmuje elementy kultury materialnej i niematerial-
nej, wartości ujmowane pozytywnie lub negatywnie, może być ono pomijane 
lub deprecjonowane. Efektem sprowadzania pogranicza wyłącznie do obszaru 
może być ujmowanie go jako „ujednolicania znaczenia tożsamości kulturowej 
i tożsamości społecznej”72, co może się odzwierciedlać w stereotypach panu-
jących w danej społeczności (na przykład stereotyp podejścia Żyda do finan-
sów). Awans społeczny ludzi uzależniony jest od ich zintegrowania się z kulturą 
dominującą, a brak integracji skutkuje marginalizacją. Owa integracja przeja-
wia się w przyjmowaniu postaw zgodnych z obowiązującą tradycją, interpreto-
waniem symboli kulturowych adekwatnie do przyjętej w danej grupie ideolo-
gii73. Niezależnie od tego pogranicze stwarza możliwość dialogu i otwarcia się 
na kulturę innych74. Niemniej do dialogu potrzebna jest chęć przedstawicieli 
wszystkich występujących na danym terenie kultur, traktowanie ich jako rów-
norzędnych i wnoszących pozytywne wartości do całej grupy społecznej.

Jerzy Nikitorowicz wyróżnia następujące aspekty pogranicza kulturowego75: 
terytorialny (stykowy i przejściowy)76, treściowo-kulturowy, interakcyjny, oso-
bowy77. Pomiędzy wymienionymi wymiarami istnieją zależności, które kształ-
tują bardziej złożone modele, co wynika z faktu, że życie na pograniczu sprzyja 
kontaktom międzykulturowym78. Bodźcem do rozpoczęcia dialogu między-
kulturowego jest wychowanie i przebywanie na pograniczu terytorialnym, 
co jednak samo w sobie nie gwarantuje otwartości. Konieczne jest wejście na 
pogranicze treściowo-kulturowe, co pozwala wybrać odpowiednie dla siebie 

72  D. Misiejuk, Wychowanie na pograniczu…, s. 127.
73  Ibidem, s. 127.
74  A. Młynarczuk, Pogranicze jako…, s. 88.
75  O aspektach pogranicza wyróżnionych przez Jerzego Nikitorowicza pisałam 

w: A. Krawczyk, Wielokulturowość oddalona…, s. 144–145.
76  Pogranicze stykowe jest to niewielki obszar, na którym występują sąsiadują-

ce grupy, tworząc bariery i ograniczenia wymiany międzykulturowej. Kontakty pomię-
dzy nimi mają charakter okazjonalny lub wymuszony. Z kolei pogranicze przejściowe 
obejmuje cały teren ukształtowany historycznie. Kontakty pomiędzy przedstawiciela-
mi różnych grup są otwarte. Może tu występować wymiana wartości, przenikanie się 
kultur lub wyniszczanie, [za:] J. Nikitorowicz, Edukacja regionalna…, s. 129.

77  A. Młynarczuk, Pogranicze jako…, s. 88.
78  P.P. Grzybowski, Edukacja międzykulturowa…, s. 47.



38 Doświadczanie międzykulturowości…

wartości, budować tożsamość z wykorzystaniem elementów wszystkich obec-
nych na danym obszarze kultur79. Poszczególne elementy trudno jest jedno-
znacznie przypisać do jednej kultury, nie stanowią one mieszanki, z której można 
wyodrębnić poszczególne składniki. Zaś sam skład owej mieszanki nie zawsze jest 
związany z wyborem konkretnej kultury, a raczej z wyborem pasujących do danej 
osoby składników. Aby proces dialogu był dojrzały, jednostka powinna jedno-
cześnie wchodzić na pogranicze treściowo-kulturowe i interakcyjne, co jest trud-
nym zadaniem, gdyż określenie własnej tożsamości wymaga uznania odrębności 
swojej kultury od otaczających. Z kolei szeroko rozumiane wychowywanie się na 
pograniczu pozwala jednostce wejść na pogranicze myślowe, świadomościowe, 
czyli osobowe, które osiąga się poprzez własny wysiłek podejmowany w celu 
świadomego poznania wartości należących do przedstawicieli odmiennych kul-
tur80. Podsumowując, aby świadomie uczestniczyć w kontaktach z przedstawi-
cielami innych kultur, trzeba przede wszystkim ten kontakt utrzymywać, a także 
uczestniczyć w relacjach w sposób świadomy i otwarty.

Każdy z aspektów pogranicza odnosi się do istotnej kwestii, która była 
już podnoszona przy omawianych wcześniej zagadnieniach. Otóż do zaistnie-
nia pogranicza – w każdym z aspektów – konieczna jest zbiorowość. Oznacza 
to, że pogranicze, podobnie jak kultura, wielo- i międzykulturowość, ma cha-
rakter społeczny. Aby jednostka mogła doświadczać pogranicza, w jej życiu 
musi zaistnieć przede wszystkim pierwszy poziom (stan rzeczy) wielokulturo-
wości, co oznacza, że musi ona przebywać w zróżnicowanym kulturowo środo-
wisku, a także być świadoma tego zróżnicowania. Owa świadomość cechuje się 
znajomością płaszczyzn charakterystycznych dla własnej i obcej kultury. Taki 
człowiek zna zastosowanie i nadawane znaczenia przedmiotom materialnym, 
które używane są przez przedstawicieli poszczególnych kultur. Ponadto wie 
on, zgodnie z jakimi zasadami zachowują się przedstawiciele otaczających go 
kultur, a także zna zasady wyznawane przez poszczególne osoby. Wchodząc 
na drugi poziom (stan rzeczy) wielokulturowości, jednostka ta nie tylko zna 
zasady, lecz także przyznaje innym prawo do odmienności. Aby jednak móc 
doświadczać pogranicza, przede wszystkim trzeba biegle poruszać się po każ-
dej z płaszczyzn wyznaczających daną kulturę. Nie jest to sytuacja, w której 
osoba doświadczająca pogranicza przechodzi od jednej do drugiej, zostawiając 
treści każdej z nich wyłącznie w jej obszarze. Jest to natomiast sytuacja, w któ-
rej dana jednostka wypracowuje sposoby doświadczania obu kultur jednocze-
śnie, łączenia poszczególnych ich elementów w spójną całość.

79  A. Młynarczuk, Pogranicze jako…, s. 88–89.
80  Ibidem, s. 89.



39Teoretyczne podstawy pracy

Zdaniem Przemysława P. Grzybowskiego określenie przynależności 
poszczególnych jednostek do kultury jest codziennym problemem w „sytu-
acji pogranicza”81. Jak już wspomniałam, przenoszenie się do innej kultury (na 
inny obszar danego kraju, do innego kraju czy na inny kontynent, jak również 
zawieranie małżeństw z przedstawicielami innych grup etnicznych lub naro-
dowych) i korzystanie z wynikających z niej wartości nie oznacza jednocze-
snego odcięcia się od swojej kultury pochodzenia82. Stanowi to kolejny, psy-
chologiczny aspekt pogranicza, którego doświadczanie wzbogaca i zwiększa 
możliwości wyboru, gdyż pozwala w codziennych sytuacjach obcować z osobami 
o odmiennych poglądach83. Pogranicze psychologiczne84 w pewnym sensie stanowi 
odpowiednik aspektu osobowościowo-kulturowego według klasyfikacji Andrzeja 
Sadowskiego i osobowościowego wyróżnionego przez Jerzego Nikitorowicza.

Jednym z aspektów wejścia na pogranicze osobiste może być dokonanie 
konwersji. Nie sposób o niej nie wspomnieć w odniesieniu do osób pocho-
dzenia żydowskiego, dla których religia stanowi nieodłączny element życia. 
Konwersja jest pojęciem istotnym z punktu widzenia osób chcących stać się 
pełnoprawnymi członkami społeczności kulturowej, do której nie zostały 
wprowadzone w dzieciństwie. Motyw konwersji został wprowadzony do kul-
tury europejskiej przez judaizm, a następnie przyjęty przez chrześcijaństwo. 
Obecnie występuje we wszystkich religiach. Pojęcie to odnosi się właśnie do 
praktyk religijnych i jest używane dla określenia przyjęcia lub odrzucenia war-
tości duchowych wyznaczanych przez pewien obrządek. Konwersja polega na 
„przemianie duszy jednostki”, świadomym odejściu od jednej i przejściu do 
innej formy religijności. Zgodnie z naukami teologii odnosi się ona wyłącznie 
do duchowego wymiaru i jest procesem, który trwa przez całe życie85. Do kon-
sekwencji konwersji zalicza się zmianę dotychczasowego stylu życia, przeko-
nań, wartości, grup odniesienia i autorytetów86.

81  P.P. Grzybowski, Edukacja międzykulturowa…, s. 48–49.
82  J. Nikitorowicz, Edukacja regionalna…, s. 127.
83  A. Młynarczuk, Pogranicze jako…, s. 89–90.
84  O pograniczu psychologicznym pisałam w: A. Krawczyk, Wielokulturowość od-

dalona…, s. 146.
85  N. Ruman, Funkcjonowanie dziecka we wspólnocie. Aspiracje samodzielnego wy-

boru wyznania – aspekt teologiczno-społeczny, [w:] T. Lewowicki, A. Różańska, U. Klajmon-
-Lech (red.), Religia i edukacja międzykulturowa, Wydawnictwo Adam Marszałek, To-
ruń 2012, s. 234.

86  M. Libiszewska-Żółtkowska, Konwersja – motywy i konsekwencje, „Przegląd 
Religioznawczy” 2003, nr 3, s. 155.



40 Doświadczanie międzykulturowości…

Pojęcie to odnosi się też do zmiany poczucia przynależności etnicznej 
lub narodowej87. Przez analogię do konwersji w znaczeniu teologicznym inne 
nauki określają jej mianem „przechodzenie do polskiej ojczyzny potomków 
ludzi, którzy byli od niej oderwani przez losy wojenne i powojenne, zmiany 
granic i deportacje na wschodzie i zachodzie […] odchodzenia od polskiej 
ojczyzny na rzecz wyboru”88 innej. Przytoczone powyżej rozumienie konwer-
sji wskazuje, że nie istnieje konieczność zerwania więzi z kulturą wcześniejszej 
identyfikacji. Na podstawie badań Antoniny Kłoskowskiej można wskazać, 
że niektóre jednostki zachowują podwójną tożsamość – dwukulturowość lub 
dwunarodowość. Jeśli taki stan rzeczy zostanie zaakceptowany przez jednostkę 
i jej otoczenie, to może być dla niej doświadczeniem wzbogacającym, w przeciw-
nym razie „będzie źródłem niepokojącej ambiwalencji”. Konwersja może mieć 
charakter międzypokoleniowy, gdy przystępują do niej członkowie przynaj-
mniej dwóch pokoleń (na przykład rodzice i dzieci). Taka forma najczęściej 
występuje w rodzinach niejednorodnych pod względem kulturowym, gdzie 
dominującą rolę w okresie socjalizacji dzieci odgrywały matki89. 

Współcześnie konwersja ma raczej charakter kulturowy a nie formalny 
i wiąże się głównie ze zmianą poczucia przynależności, świadomości kul-
tury. Decyzję o konwersji może podjąć zarówno osoba, która dowiedziała się 
o odmiennym od dominującego pochodzeniu swoich przodków, jak i taka, 
która wchodzi w związek małżeński z przedstawicielem kultury innej niż domi-
nująca. Niemniej podjęcie decyzji o konwersji może być efektem świadomego 
doświadczania międzykulturowości i chęcią włączenia odmiennych doświad-
czeń do swojej codzienności.

Istotnym czynnikiem dla doświadczania międzykulturowości przez pry-
zmat pogranicza jest stadium świadomości kulturowej, na którym znajduje 
się dana jednostka. Najbardziej świadome doświadczanie odbywa się na eta-
pie transspekcji, gdzie pojawia się internalizacja niektórych elementów nowej 
kultury. O głębokim doświadczaniu międzykulturowości można mówić, gdy 
jednostka naprawdę utożsamia się z wartościami płynącymi z obu kultur, umie 
zapanować nad pojawiającymi się pomiędzy nimi sprzecznościami tak, by czuć 
się komfortowo w każdej z nich. Może to prowadzić do nowego rodzaju toż-
samości, nazwanej przez Jerzego Nikitorowicza podwojoną lub rozproszoną, 
a tym samym do zbudowania doświadczeń międzykulturowych.

87  A. Kłoskowska, Kultury narodowe u korzeni, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa 2005, s. 141.

88  Ibidem, s. 140.
89  Ibidem, s. 140, 145.



41Teoretyczne podstawy pracy

Jak już wspomniałam, pogranicze to obszar usytuowany wokół linii oddziela-
jącej od siebie dwie kultury. Oznacza to, że człowiek będący na pograniczu zawsze 
„bardziej” będzie po którejś jego stronie. Może to mieć przełożenie również na 
pogranicze w znaczeniu symbolicznym, oznaczającym odejście od rozumie-
nia pogranicza w kategoriach terenu leżącego z dala od centrum, wyznaczanego 
przez podziały administracyjne. Dla osoby, znajdującej się w sposób symboliczny 
na pograniczu kultur, w poszczególnych momentach zawsze któraś z nich będzie 
stanowiła dodatkową. Wybór danej kultury jako bliższej na danym etapie życia 
nie musi być cechą stałą, może się zmieniać w zależności od różnych czynników. 
Ponadto „spotkanie” dwóch kultur może się odbywać w indywidualnych doświad-
czeniach, które budowane są zarówno w oparciu o realny kontakt z przedstawi-
cielami odmiennych kultur, jak i o refleksję na temat własnego pochodzenia oraz 
wybór właściwych dla siebie wartości. Przynależność danej jednostki do przynaj-
mniej dwóch kultur, codzienne funkcjonowanie w nich, przeplatanie się poszcze-
gólnych ich składników można uznać za pogranicze w doświadczeniach osobistych, 
a także za symboliczne (lub formalne) dokonanie konwersji.

2. Od bohatera literackiego do bohatera 
dnia codziennego. Narracja o doświadczaniu 

międzykulturowości

2.1. Narracja o doświadczaniu międzykulturowości

Słowo „narracja” występuje zarówno w języku naukowym, jak i potocznym. 
W drugim przypadku używane jest jako synonim opowiadania (czegoś, przez 
kogoś, komuś) lub jako zbiór opowieści danej grupy społecznej wyznającej 
wspólne zasady lub podzielającej te same przekonania (na przykład mówi się 
o narracjach politycznych). 

W naukach społecznych „narracja” także utożsamiana jest z opowieścią, 
ale nadaje się jej również określone znaczenie teoretyczne90. Badacze narracji 
uznają ją za kategorię wieloznaczną i wszechobecną, występującą w różnych 
orientacjach i dziedzinach naukowych91. Zdaniem Rolanda Barthesa jest ona 

90  M. Reut, Narracja i tożsamość. Pytanie o „ja” jako problem etyczny i pedagogicz-
ny, Wydawnictwo Naukowe Dolnośląskiej Szkoły Wyższej, Wrocław 2010, s. 11.

91  Ibidem, s. 20.



42 Doświadczanie międzykulturowości…

ponadczasowa, istnieje równolegle z dziejami ludzkości92. Jarosław Marzec 
upatruje popularności pojęcia „narracja” w jego uniwersalności, a inni badacze 
w modzie, która sprawia, że w danym czasie jakieś pojęcie stosowane jest z bar-
dzo dużą częstotliwością, a następnie wypierane przez kolejne93.

Aby przedstawić sposoby naukowego definiowania narracji, należy zacząć 
od przywołania sposobów rozumienia owego pojęcia przez jednych z pierw-
szych jego użytkowników, czyli literaturoznawców94. Według Słownika termi-
nów literackich narracja jest „wypowiedzią monologową”, składającą się z serii 
zdarzeń, które po sobie następują. W owych zdarzeniach uczestniczą bohate-
rowie funkcjonujący w jakimś środowisku, które umożliwia im odgrywanie 
określonych ról95. Zatem aby móc określić dany utwór jako narracyjny, należy 
w nim rozpoznać kolejne wydarzenia, bohatera (lub bohaterów) i jego (lub 
ich) środowisko. Niezbędne jest również współistnienie trzech komponen-
tów strukturalnych, do których należą: początek, dzięki któremu odbiorca 
poznaje zamiary bohatera; rozwinięcie, w którym przedstawiane są sposoby 
pokonywania komplikacji na drodze do celu; a także zakończenie lub jego 
obietnica96. Ramy teorii narracji wyznaczane są przez trzy komponenty. Pierw-
szy z nich to tekst narracyjny, w którym podmiot przedstawia odbiorcy swą 
opowieść. Medium może tu być dowolne, na przykład język, obraz, dźwięk, 
budowla lub ich dowolna kombinacja. Drugi komponent stanowi opowieść, 
która wypełnia treścią tekst narracyjny, a także stanowi podstawę dla trzeciego 

92  R. Barthes, Wstęp do analizy strukturalnej opowiadań, „Pamiętnik Literacki” 
1968, nr 4, s. 327–328.

93  Popularność dowolnego terminu może wynikać z dwóch powodów. Pierw-
szym z nich jest lingwistyczne uwiedzenie badacza przez ów termin, drugim zaś głębokie 
przemiany mentalne, które dokonują się zarówno w wiedzy o świecie, jak i w ludz-
kich sposobach myślenia, [w:] B. Baczko, Wyobrażenia społeczne. Szkice o pamię-
ci i nadziei zbiorowej, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1994, s. 21;  
J. Marzec, Narratologia ponowoczesna: uniwersalizm metafory narracji w kulturze 
współczesnej, „Teraźniejszość – Człowiek – Edukacja” 2000, nr 2, t. 10, s. 91.

94  Do omawianych w tej części zagadnień odnosiłam się też w artykule: A. Kraw-
czyk, „Skrivnosti” Nika Grafenauera jako ujawnianie tajemnic, „Kultura i Wychowanie” 
2020, nr 1, t. 17, s. 141–157.

95  M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński (red.), 
Słownik terminów literackich, Wrocław 1989, s. 303.

96  P. Nowak, Pragmalingwistyka a narracja: tożsamość, kooperacja, sprzeczność, 
[w:] J. Wasilewski (red.), Narracje w życiu. O grupie i jednostce, Instytut Dziennikar-
stwa Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 2016, s. 200; K. Wasilewska, „Ja” w auto- 
narracji o pierwszym macierzyństwie, [w:] ibidem, s. 171–172.



43Teoretyczne podstawy pracy

komponentu, czyli dla fabuły. Na nią z kolei składają się wydarzenia doświad-
czane lub wywoływane przez bohatera, ułożone w sposób logiczny i chronolo-
giczny97. Podsumowując, aby dany utwór można było zaklasyfikować jako nar-
racyjny lub mający taki aspekt, muszą być w nim widoczne trzy trójjedności: 
kompozycyjna/treściowa (wydarzenia, bohater/bohaterowie, jego/ich środo-
wisko), strukturalna (początek, rozwinięcie, zakończenie) i teoretyczna (tekst 
narracyjny, opowieść, wydarzenia). Wymienione jedności nie istnieją niezależ-
nie od siebie, ale przenikają się w całej budowie utworu.

Narracja to nie tylko kategoria literaturoznawcza czy estetyczna kategoria 
porządkująca działania artystyczne. Zdaniem Davida Carra stanowi ona ele-
mentarną właściwość umysłu i zdolność poznawczą człowieka, którą nauka 
jedynie wypożycza ze świata społecznego. Wszystko, co człowiek robi w swoim 
życiu, ma charakter narracyjny98. Można ją rozumieć również jako „konstru-
owanie siebie i świata”, czyli jako rozumienie swojego funkcjonowania w owym 
świecie, co następuje poprzez odniesienie siebie do kontekstu społecznego 
i tradycji. Te zaś stanowią kolejną narrację, w której na co dzień funkcjonu-
jemy99. Jak już wspomniałam, narracja istnieje równolegle z dziejami ludzkości. 
Trudno zatem rozstrzygnąć, czy to narracja kształtuje umysł człowieka, czy 
też jest jedynie wytworem tego umysłu. Można jednak przypuszczać, że two-
rzą one (umysł i narracja) nierozerwalny związek, gdyż już obrazki na ścianach 
jaskiń ludzi pierwotnych układały się w spójne historie z początkiem, rozwinię-
ciem i zakończeniem, wypełnione wydarzeniami, przeżywającymi je bohate-
rami i opowieściami o ich losach.

2.1.1. Od formalizmu do współczesnej narratologii

W poniższym paragrafie chciałabym przedstawić historię rozwoju podejść 
do narracji, co ma na celu usytuowanie jej w szerszym kontekście. Narra-
cją jako pierwsi zainteresowali się historiografowie, co nastąpiło w latach 40. 
XX wieku. W latach 60. do użytkowników omawianej kategorii dołączyli folk-
loryści i literaturoznawcy, co spowodowało, że stała się ona jednym z najczęściej 

97  M. Bal, Narratologia. Wprowadzenie do teorii narracji, Eidos Wydawnictwo 
Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2012, s. 3–4.

98  B. Hardy, Towards a poetics of fiction, „Noel: A Forum on Fiction” 1968, nr 1, 
t. 2, [za:] M. Urbaniak, Narracyjny model struktury poznawczej – zarys koncepcji Davida 
Carra, [w:] K. Skowronek (red.), Idee i Myśliciele. Biografie, opowieści, autorytety, Wy-
dział Humanistyczny Akademii Górniczo-Hutniczej, t. XXI, Kraków 2015, s. 14.

99  M. Matysek-Imielińska, Badania Oskara Lewisa: między narracją i „gęstym opi-
sem”, „Prace Kulturoznawcze” 2010, nr 11, s. 150.



44 Doświadczanie międzykulturowości…

podejmowanych zagadnień w literaturze100. Wśród badaczy narracji wyróżnić 
można trzy generacje. Do pierwszej zaliczani są formaliści (pierwsza połowa 
XX wieku), do drugiej – strukturaliści (lata 60. i 70. XX wieku), do trzeciej 
–  przedstawiciele filozoficznej hermeneutyki i fenomenologii (koniec dru-
giej połowy XX wieku)101. Obecnie trudno jest mówić o wyodrębnieniu się 
czwartej generacji narratologów, choć niektóre ze współczesnych poglądów na 
temat narracji wykraczają poza prezentowane przez przedstawicieli wspomnia-
nych trzech generacji.

Rosyjscy badacze literatury z nurtu formalizmu byli jednymi z pierwszych, 
którzy w sposób świadomy zajmowali się narracją. Ich głównym przedstawicie-
lem był Władimir Propp, który swoje poglądy przedstawił w Morfologii bajki. 
Proponowaną metodę oparł na „taksonomicznej koncepcji” Karola Linneusza, 
a także odnosząc się do Johanna W. Goethego na „organicznej koncepcji struk-
tury”102. Formalistów interesowała określona forma fabularna, jaką stanowiła 
„narracyjna sekwencja zdarzeń”103 i w której szukali „uniwersalnych kodów 
fabularnych”. Podstawowy podmiot analizy stanowiła dla nich bajka magiczna, 
której prosta konstrukcja pozwalała odtworzyć „czystą” formę narracji104. Wła-
dimir Propp porównywał różnice pomiędzy działaniami podejmowanymi 
przez bohaterów i zdarzeniami, w których brali udział105. Rosyjscy formali-
ści zwrócili uwagę na trzy aspekty opowiadania. Pierwszy z aspektów, temat 
(fabuła), to „mityczny, transcendentny stan”, który wypełnia opowiadanie sta-
nami uznawanymi przez społeczeństwo za powszechnie obowiązujące. Innymi 
słowy, jest to motyw przewodni, myśl płynąca z opowieści106. Boris Tomaszew-
ski charakteryzuje przebieg fabuły jako przechodzenie pomiędzy różnymi sta-
nami107. Drugi aspekt opowiadania, sjużet (dyskurs), zbudowany jest z toposu 
i służy do realizacji fabuły przez formę, która buduje intrygę i język. Zarówno 

100  A. Burzyńska, Idea narracyjności w humanistyce, [w:] B. Janusz, K. Gdowska, 
B. de Barbaro (red.), Narracja. Teoria i praktyka, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiel-
lońskiego, Kraków 2008, s. 23–24.

101  M. Urbaniak, Narracyjny model…, s. 14–15.
102  P. Ricoeur, Czas i opowieść, t. 2, Konfiguracja w opowieści fikcyjnej, Eidos Wy-

dawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2008, s. 61.
103  M. Urbaniak, Narracyjny model…, s. 14.
104  P. Ricoeur, Czas i opowieść, t. 2, s. 60.
105  D. Urbaniak-Zając, Narracja a biograficzna perspektywa badawcza, „Nauki 

o Wychowaniu. Studia interdyscyplinarne” 2017, nr 1, t. 4, s. 52.
106  J. Bruner, Życie jako narracja, „Kwartalnik Pedagogiczny” 1990, nr 2, s. 7.
107  T. Todorov, Théorie de la littérature. Textes des formalistes russes, Édition du Seuil, 

Paris 1966, s. 54–55, [za:] P. Ricoeur, Czas i opowieść, t. 2, s. 133.



45Teoretyczne podstawy pracy

temat, jak i sjużet mają charakter „ponadczasowy i czasowo uporządkowa-
ny”108. Trzeci aspekt, forma (gatunek), ma swoje źródło w Poetyce Arystotelesa 
i jest „zbiorem gramatyk generujących różne rodzaje wątków opowiadań”109. 
Oznacza to, że każdy przejaw ekspresji literackiej (i nie tylko) powinien speł-
niać konkretne wymogi kompozycyjne. 

Dla dokładniejszego zobrazowania swojej metody Władimir Propp sformu-
łował cztery tezy. Po pierwsze, uznał funkcje za podstawowe, niezmienne czę-
ści bajki, niezależne od bohatera, którego działanie jest rozpatrywane przez 
pryzmat roli, jaką odgrywa w toku akcji. Po drugie, liczba funkcji musi być 
ograniczona do trzydziestu jeden, a liczba bohaterów do siedmiu. Zgodnie 
z trzecią tezą następowanie każdej kolejnej funkcji i ich chronologia są nie-
zmienne. Jednocześnie Władimir Propp nie wskazywał na konkretny przedział 
czasowy, w jakim występują funkcje. Oznacza to, że w jednej bajce może się ona 
rozgrywać w czasie dłuższym lub krótszym niż w innej, ale nigdy nie może nastę-
pować w odwróconej kolejności. Czwarta teza stanowi dopełnienie trzeciej. Wła-
dimir Propp podkreśla, że pod względem konstrukcyjnym110 wszystkie bajki 
spełniają tę samą funkcję111, na którą składa się „pewne abstrakcyjne przed-
stawienie akcji”112. Oznacza to, że są one jedynie wariantami tej samej bajki113. 
Autor w swoich rozważaniach nie wychodził poza obszar bajki rosyjskiej z tego 
względu, że jego analizy odnosiły się ściśle do jej kompozycji. Nie przekładał 
ich na pozostałe formy literackiej lub artystycznej ekspresji, gdyż te budowane 
były na innych zasadach114. Nie zmienia to faktu, że dał on podłoże do narracyj-
nych analiz specjalistom również od innych gatunków, gdyż metoda, którą opra-
cował, została przeniesiona do badań innych tekstów literackich i pozostałych 
utworów zaliczanych do kultury w szerokim rozumieniu115.

Do strukturalistów, przedstawicieli francuskiej szkoły narratologicznej, 
należeli Algirdas Greimas, Tzvetan Todorov, Claude Brémond, Roland Bar-
thes, Harald Weinrich. Narrację postrzegali oni w nieco bardziej złożony sposób 
niż formaliści, dostrzegając w niej „strukturę znaczeniową” lub „formę organi-
zacji komunikatów”. Pojęcie „narracja” rozumieli jako „akcję, zdarzenie, ruch”, 

108  J. Bruner, Życie jako…, s. 7.
109  Ibidem, s. 8.
110  P. Ricoeur, Czas i opowieść, t. 2, s. 61–63.
111  D. Urbaniak-Zając, Narracja a…, s. 52.
112  P. Ricoeur, Czas i opowieść, t. 2, s. 61.
113  Ibidem, s. 63.
114  Ibidem, s. 61–63.
115  D. Urbaniak-Zając, Narracja a…, s. 52.



46 Doświadczanie międzykulturowości…

czyli jako działanie i jego opis rozwijające się równocześnie i uporządkowane 
chronologicznie. W takim ujęciu utwór narracyjny ma początek, zakończenie 
i przestrzeń do interpretacji. Zdaniem Rolanda Barthesa strukturaliści starali 
się odtworzyć gramatykę, zgodnie z którą budowana jest narracja. Przy tym 
Algirdas Greimas i Claude Brémond uznawali składnię za naturalną właści-
wość człowieka, niezależną od czasów i kultury, w której żyje116. Formą, w któ-
rej zauważyli pewne prawidłowości strukturalne i fabularne, było opowiadanie. 
Dostrzegli, że występuje ono w każdej dziedzinie artystycznej i w życiu wszyst-
kich ludzi117. 

Claude Brémond dokonał krytyki funkcji wyróżnionych przez Władi-
mira Proppa. Zwrócił uwagę na zbyt techniczny sposób ich porządkowania, co 
zamykało drogę dla wprowadzania wariantów i przeniesienia ich poza rosyj-
skie bajki magiczne118. Przedstawiciele drugiej generacji narratologów odróż-
nili formę, czyli wariant tej samej bajki, od struktury, czyli dowolnego systemu 
intryg119. Uznali, że należy nieco złagodzić zasady przyjęte przez rosyjskich for-
malistów, aby rozszerzyć pole badawcze. Zasady wypracowane przez poprzed-
nią generację powinny być traktowane jak drogowskaz, którym nie trzeba 
się kierować, a jedynie warto się nim sugerować. Claude Brémond zwraca 
uwagę na pewne ograniczenia występujące w bajce magicznej, jak to, że przewi-
duje ona jedynie zwycięską walkę. Tymczasem aby wygrać walkę, rzeczywiście 
niezbędne jest jej podjęcie, ale samo to nie gwarantuje sukcesu. W tym kontek-
ście strukturaliści wspominają o „sekwencji elementarnej”, która wymaga, aby 
działanie bohatera podlegało trzem fazom. W pierwszej fazie pojawia się moż-
liwość, w wyniku której w drugiej bohater decyduje o podjęciu lub niepodję-
ciu działania. W trzeciej podjęcie działania może zostać zakończone lub nie120. 
Fazy wymieniane przez strukturalistów sprawiają, że funkcje narzucone przez 
formalistów ulegają rozszerzeniu o nowe możliwości kompozycyjne, a także 
znaczenia nabierają elementy treściowe.

Do filozoficznych hermeneutów i fenomenologów należą: David Carr, 
Hayden White, Frank Kermode, Barbara Hardy, Paul Ricoeur, Hubert Haber-
mas. Inspiracją dla nich było stanowisko formalistów, strukturalistów, a także 
poglądy Edmunda Husserla na temat wewnętrznej świadomości czasu Desein 

116  M. Urbaniak, Narracyjny model…, s. 14.
117  Ibidem; R. Barthes, Wstęp do analizy strukturalnej…, s. 13.
118  P. Ricoeur, Czas i opowieść, t. 2, s. 70–71.
119  Ibidem, s. 61–63.
120  Ibidem, s. 70–71.



47Teoretyczne podstawy pracy

i Martina Heideggera dotyczące czasowości ekstatycznej121. Przedstawiciele 
trzeciej generacji narratologów nie odrzucali dokonań swoich poprzedni-
ków, ale wybierali te elementy, na podstawie których tworzyli własne zało-
żenia. Frank Kermode zauważył, że dwa pierwsze aspekty wyróżnione przez 
Władimira Proppa, temat (fabuła) i sjużet (dyskurs) realizują formę dostrze-
żoną przez strukturalistów, czyli opowiadanie, w którym łączy się „ponadcza-
sowa tajemnica z aktualnym skandalem”122. Bezpośrednio ze strukturalizmu 
David Carr wprowadził kategorię „narracji” do filozoficznej hermeneutyki, 
a Paul Ricoeur do fenomenologii123. Przedstawiciele trzeciej generacji narra-
tologów rozwinęli stanowisko strukturalistów dotyczące znaczenia gramatyki 
dla narracji. Uznali, że struktura narracji stanowi odzwierciedlenie składni, 
za pomocą której są kształtowane zachowania wszystkich ludzi. Odnieśli ją 
także do doświadczania i budowania ludzkiej tożsamości124. Filozoficzni her-
meneuci i fenomenolodzy sprawili, że pojęcie „narracja” przeniknęło z litera-
turoznawstwa do kolejnych dyscyplin humanistyki. Koncentrowali się na pro-
cesie poznania, rozumienia i samorozumienia, a omawiane pojęcie dzięki nim 
„uzyskało status przedpoznawczych operacji podmiotowych i formy, w jakiej 
dokonuje się proces rozumienia”125. Ten pogląd może stanowić poparcie dla 
stanowiska, zgodnie z którym narrację uznaje się za pierwotną kategorię rzą-
dzącą ludzkim myśleniem o świecie i o tym, jaką rolę odgrywa w nim człowiek.

Współcześni narratolodzy odchodzą od postrzegania indywidualnej pod-
miotowości za pomocą tradycyjnych kryteriów ontologicznych. Oznacza to, 
że rezygnują z postrzegania podmiotu jako „substancji, istoty” lub „esencji” na 
rzecz podkreślania jego temporalności, czyli istnienia i rozwijania się w czasie. 
Przyjmują, że człowiek nigdy nie jest skończonym projektem, choć pod wzglę-
dem czasowym kiedyś się kończy. Jednocześnie nie postrzegają środowiska 
społecznego i kultury danego człowieka jako czegoś, co jest poza nim lub sta-
nowi tło dla jego funkcjonowania, lecz jako tę samą strukturę126. Jest to zgodne 
z perspektywą pedagogiki.

Aktualnie najobszerniejszym zbiorem informacji na temat narracji jest 
narratologia. Ze względu na to, że samo pojęcie „narracji” jest wieloznaczne, to 
i narratologia jest na tyle pojemna, że zajmuje się różnorodnymi tekstami, które 

121  M. Urbaniak, Narracyjny model…, s. 15.
122  J. Bruner, Życie jako…, s. 7.
123  M. Urbaniak, Narracyjny model…, s. 15.
124  Ibidem.
125  Ibidem.
126  Ibidem, s. 15.



48 Doświadczanie międzykulturowości…

powstały w odmiennych celach i pełnią niejednorodne funkcje. Współcześnie 
ogólne wyobrażenie na temat tego, czym w ogóle jest tekst narracyjny, nie budzi 
szczególnych wątpliwości, a jednak pojawiają się trudności z uznaniem danego 
utworu całkowicie bądź częściowo za narracyjny. Narratologia nie daje na to 
prostych odpowiedzi, lecz wskazuje na możliwości analityczne tekstów, które 
mają choćby aspekt narracyjny127. Ów aspekt wystarczy, by utwór można było 
odczytywać jako w pełni narracyjny. Oznacza to, że nie musi on być wypowie-
dzią monologową ani nawet prozatorską128, jeśli zawierają się w nim wspomniane 
trzy trójjedności: kompozycyjna/treściowa, strukturalna i teoretyczna.

Dla współczesnego rozumienia narracji istotny jest folklor narracyjny zali-
czany do tekstów potocznych, czyli tych, które cieszą się szczególnym zain-
teresowaniem w „środowisku swojego funkcjonowania”. To właśnie w nich 
odzwierciedla się język i cała kultura człowieka129. Są one powszechnie wyko-
rzystywane przez współczesną narratologię, której podstawowa teza głosi, że 
doświadczeniem ludzkim rządzą te same zasady, na których opiera się folklo-
ryzacja130. Teksty zaliczane do folkloru tworzone są przez pryzmat indywidual-
nych doświadczeń, a te z kolei zakorzenione są w świecie społecznym, w którym 
funkcjonuje twórca i przez pryzmat którego zdobywa indywidualne doświad-
czenia131. Zależność pomiędzy postrzeganiem świata w wymiarze indywidual-
nym i kolektywnym ma znaczenie nie tylko dla tworzenia narracji, lecz także dla 
jej odbioru. Dzięki istnieniu obu wymiarów odbiorca może dokonywać kate-
goryzacji (semiozy), która jest efektem doświadczania i postrzegania świata, 
a następnie zapamiętywania, odtwarzania i przekazywania przeżyć innym132. 

127  M. Bal, Narratologia. Wprowadzenie…, s. 1.
128  Zdarza się, że jako tekst narracyjny można interpretować poezję. Przykładem 

może być moja praca magisterska napisana pod kierunkiem prof. Zdzisława Dara-
sza, w której losy podmiotów lirycznych analizowałam jak losy bohaterów powieści: 
A. Krawczyk, Obrazy dzieciństwa, metafory życia. O poezji Nika Grafenauera, niepubli-
kowany maszynopis pracy magisterskiej, Uniwersytet Łódzki, Łódź 2009. Zagadnie-
nie to poruszałam również w następujących artykułach: A. Krawczyk, Bohatera literackiego 
droga przez życie. Na podstawie utworu „Pedenjped” Nika Grafenauera, [w:] M. Jurkow-
ska, D.O. Stankiewicz, M. Wojtowicz, Dziecko jako podmiot poznania, Uniwersytet 
w Białymstoku, Białystok 2016, s. 37–46, A. Krawczyk, „Skrivnosti” Nika Grafenauera 
jako…, s. 141–157.

129  J. Kajfosz, Magia w potocznej narracji, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, 
Katowice 2009, s. 8.

130  Ibidem, s. 8.
131  Ibidem, s. 9.
132  Ibidem, s. 135.



49Teoretyczne podstawy pracy

Istotna dla pracy z ludzkimi narracjami jest zależność pomiędzy rzeczywistością 
bezpośrednio doświadczaną a rzeczywistością odtwarzaną w pamięci. Z bie-
giem czasu autor przypisuje wspomnieniom znaczenia, których nie nadawał im 
w momencie, gdy doświadczał danych sytuacji133. 

Wyjście narracji poza obszar badań literackich wiązało się ze zwrotem nar-
ratywistycznym, czyli przeniesieniem refleksji nad narracją do dyscyplin poza-
literackich i poszerzeniem jej zakresu znaczeniowego. Dostrzeżono nawet, że 
samo życie przybiera formę narracji134. Dokonanie się zwrotu narratywistycz-
nego wywołało nowe problemy i spory teoretyczne, które można podzielić na 
dwa obszary. Pierwszy dotyczy genezy zdolności narracyjnych człowieka, drugi 
– określenia statusu faktów. Odnosząc się do pierwszego należy zaznaczyć, że 
zdolności narracyjne człowieka były uznawane przez naturalistów za wrodzone 
i organizujące sposoby jego postrzegania świata135. Uważali oni nawet, że mózg 
człowieka funkcjonuje zgodnie z zasadami narracji136. Temporaliści uznali, 
że organizowanie ludzkich doświadczeń w sposób narracyjny odbywa się za 
pośrednictwem kodów kulturowych, gdyż człowiek od najmłodszych lat ma 
kontakt z narracją literacką, która uczy go patrzenia na świat i prezentowania 
swoich doświadczeń w formie opowieści137. Antyrealiści uważają, że rzeczywistość 
nie ma charakteru narracyjnego, ale jest budowana przez nieuporządkowane 
i przypadkowe zdarzenia, a narracja stanowi „sztuczną formę”, która służy do 
zewnętrznego formowania prawdziwych wydarzeń138. W odniesieniu do dru-
giego sporu realiści twierdzą, że narracja i fakty istnieją niezależnie od siebie, 
a konstrukcjoniści, że istnieją jedynie narracje139. Stanowisko temporalistów 
jest zgodne z postrzeganiem narracyjnych właściwości człowieka przyjętym 
w niniejszej pracy.

Przedstawiciele poszczególnych generacji narratologów stworzyli ramy 
współczesnego rozumienia narracji. Formaliści pokazali, że ma ona jakąś 
formę. Choć analizy, które prowadzili, odnosiły się wyłącznie do formy 

133  Ibidem, s. 140–141.
134  A. Burzyńska, Idea narracyjności…, s. 22–23.
135  D. Urbaniak-Zając, Narracja a…, s. 56.
136  A. Burzyńska, Idea narracyjności…, s. 28.
137  D. Urbaniak-Zając, Narracja a…, s. 56.
138  T. Tokarz, Narracja historyczna jako subiektywna interpretacja przeszłości, 

[w:] L. Koczanowicz, R. Nahirny, R. Włodarczyk (red.), Narracje – (Auto)biografia 
– Etyka, Wydawnictwo Naukowe Dolnośląskiej Szkoły Wyższej we Wrocławiu, Wro-
cław 2005, s. 233–234.

139  D. Urbaniak-Zając, Narracja a…, s. 56.



50 Doświadczanie międzykulturowości…

stanowiącej przedmiot ich zainteresowania, to dali oni strukturalistom podstawy 
do wejścia w nowe przestrzenie badawcze. Ci z kolei dostrzegli, że utwór narra-
cyjny rzeczywiście powinien spełniać jakieś kryteria, ale znacznie je złagodzili. 
Za podstawę dla swojego nurtu uznali opowiadanie, czyli gatunek epicki, z któ-
rym współcześni badacze z obszaru nauk społecznych najczęściej utożsamiają 
całą narrację. Jednocześnie dali narracji gramatykę, to znaczy docenili jej zna-
czenie dla budowy i rozumienia całego tekstu. Filozoficzni hermeneuci i feno-
menolodzy, rozwijając poglądy swoich poprzedników, dali współczesnym 
badaczom przede wszystkim całościowe spojrzenie na narrację. Oznacza to, że 
dzięki nim aktualni badacze narracji są świadomi istnienia stałych, powtarza-
jących się motywów, istniejących w świadomości społecznej „od zawsze”. Za 
przykład toposu może tu posłużyć strach przed odmiennością, znany ludzkości 
jeszcze z apokryfów i mitologii, a obecny zarówno w literaturze, jak i w życiu 
codziennym do dnia dzisiejszego. Ponadto przedstawiciele trzeciej generacji 
rozszerzyli znaczenie gramatyki, na które zwrócili uwagę już strukturaliści. 
Z kolei współcześni narratolodzy dostrzegli temporalne właściwości człowieka 
i jego opowieści o życiu. Wszystkie wspomniane elementy – struktura, opo-
wiadanie, toposy, gramatyka i temporalność – stanowią bazę do prowadzenia 
rozważań na temat narracji.

2.1.2. Znaczenie narracji poza literaturoznawstwem

Wyjście narracji poza obszar nauk o literaturze i języku sprawiło, że niemal 
każda dziedzina humanistyki próbuje stworzyć własną jej definicję. Auto-
rzy przede wszystkim podkreślają jej związek z rolą pełnioną przez czło-
wieka w świecie i z relacjami, w jakie wchodzi on z innymi ludźmi140. Wchodzenie 
w interakcje, niezależnie od sposobu, jest kluczowe dla możliwości opowia-
dania o własnych doświadczeniach. Człowiek może w nie wchodzić z samym 
sobą lub z drugą osobą. Może się to odbywać w sposób bezpośredni (twarzą 
w twarz) lub pośredni (za pomocą jakiegoś medium)141. W drugim przy-
padku interakcje pomiędzy nadawcą a odbiorcą przebiegają za pośrednictwem 

140  J. Wasilewski, Opowieść wstępna od redakcji, [w:] J. Wasilewski (red.), Narracje 
w życiu…, s. 7.

141  D. Kępa-Figura, Wspólne narracje, czyli komunikacja (ujęcie językoznawcze), 
[w:] ibidem, s. 220; Z. Muszyński, Kompetencja narracyjna w kontekście innych kompe-
tencji i teorii rozumienia innych umysłów. Podejście Daniela Hutto, [w:] D. Filar, D. Pie-
karczyk (red.), Narracyjność języka i kultury, Wydawnictwo UMCS – Uniwersytet Ma-
rii Curie-Skłodowskiej, Lublin 2014, s. 62.



51Teoretyczne podstawy pracy

tekstu142, co ma swoje zastosowanie zarówno w badaniach nad literaturą, jak 
i w badaniach empirycznych nauk społecznych.

Wzrost popularności pojęcia „narracja” i rozpowszechnienie go poza 
literaturą sprawiły, że punkt ciężkości został przeniesiony z samej treści na nar-
ratora, który jeszcze w strukturalizmie odgrywał marginalną rolę. W nowym 
podejściu znalazł się na pierwszym planie jako odpowiedzialny za przebieg 
narracji, tworzący ją wokół siebie143. Kolejną istotną kwestią, o którą rozsze-
rzyło się rozumienie omawianego pojęcia, jest przypisanie człowiekowi tem-
poralnych właściwości, o czym wspomniałam już wcześniej. Oznacza to, że 
w żadnym momencie swojego istnienia nie jest on zakończonym tworem, lecz 
twórczym procesem144 rozwijającym się w czasie. Nowe spojrzenie literaturo-
znawców na narratora i bohatera, którzy przestali być płaskimi, jednowymia-
rowymi postaciami, a stali się bytami rozwijającymi się w literackim świecie, 
spotkało się z aprobatą ze strony przedstawicieli innych dyscyplin.

Historycy dali narracji możliwość uporządkowania wydarzeń, które odby-
wają się w różnym czasie i przestrzeni, przy jednoczesnym przekroczeniu rozu-
mienia rzeczywistości w kategoriach przyczynowo-skutkowych145. Zwrócili oni 
uwagę na znaczenie osobowości interpretatora, jego preferencji estetycznych, 
światopoglądu etc. dla przyjmowanej perspektywy w odniesieniu do analizo-
wanych zdarzeń146. Znajduje to swoje odzwierciedlenie również w analizach 
prowadzonych w naukach o literaturze lub naukach społecznych, w których nie 
zawsze dwa następujące po sobie zdarzenia stanowią przyczynę i skutek, jak 
również osobowość i doświadczenie interpretatora nie pozostaje bez znaczenia 
dla prowadzonych analiz.

Zdaniem Katarzyny Rosner nowe, holistyczne postrzeganie człowieka 
spowodowało zmiany w postrzeganiu ludzkiej tożsamości, która stała się 
podobna pod pewnymi względami do narracji. Obie stanowią indywidualny 
projekt każdego człowieka147. Powyższa właściwość narracji została wykorzy-
stana przez psychologów – podobnie jak uznanie umiejętności opowiadania 

142  D. Kępa-Figura, Wspólne narracje…, s. 119.
143  D. Urbaniak-Zając, Narracja a…, s. 55.
144  K. Rosner, Narracja, tożsamość i czas, Universitas, Kraków 2006, s. 6.
145  Z. Bauer, Antymedialny reportaż Ryszarda Kapuścińskiego, PAP, Warszawa 

2001, s. 30.
146  T. Tokarz, Narracja historyczna…, s. 235.
147  K. Rosner, Narracja, tożsamość i czas, Universitas, Kraków 2006, [za:] J. Cie-

ciuch, Między przedmiotem a metodą. Wątpliwości związane z koncepcją tożsamo-
ści narracyjnej McAdamsa, [w:] E. Dryll, A. Cierpka (red.), Psychologia narracyjna. 



52 Doświadczanie międzykulturowości…

– za naturalną zdolność człowieka148. Jerzy Trzebiński wyróżnia cztery sposoby 
rozumienia narracji przez przedstawicieli tej dyscypliny. Po pierwsze jest to spo-
sób rozumienia rzeczywistości przez człowieka, po drugie „opowiadanie komuś 
o czymś”, czyli komunikacja polegająca na wyrażaniu własnych odczuć, po trze-
cie struktura tekstu i po czwarte aktywność, jaką podejmuje narrator149. Katego-
ria narracji wykorzystywana jest też w psychologicznej praktyce, czyli w terapii, 
gdzie z jednej strony stosowane są gotowe narracje (metafory, przypowieści etc.), 
z drugiej zaś pracuje się na narracjach tworzonych przez pacjenta150.

Maria Reut zwraca uwagę na to, że w edukacji i wychowaniu istotne jest 
korzystanie z „narracyjnego sposobu konstruowania wiedzy”, co oznacza 
zwrot ku narracjom literackim. Jerome Bruner postuluje, by rozszerzyć patrze-
nie na edukację o aspekt narracyjny, dzięki czemu wychowanek będzie rozu-
miał zarówno świat naukowy, jak i potoczny, a także samego siebie i własne 
potrzeby151. W praktyce pedagogicznej narracje mogą być wykorzystywane na 
kilka sposobów. Po pierwsze, wychowawca korzysta z istniejących materiałów 
literackich, by zobrazować wychowankowi różne wartości, zachowania i spo-
soby funkcjonowania w świecie. Po drugie, pracuje z wychowankiem nad tworzo-
nymi przez niego narracjami, by poznać jego potrzeby, sposoby funkcjonowa-
nia, a tym samym zindywidualizować proces wychowawczy. Kształtowanie 
siebie i swojego życia poprzez mówienie o sobie pozwala uporządkować różne 
życiowe kwestie i nabrać dystansu do samego życia. Oba sposoby realizowa-
nia narracji przez pedagogiczną praktykę zbliżone są do tych, które wykorzy-
stywane są w psychologii (terapii). Nie są one jednak przedmiotem mojego 

Tożsamość, dialogowość, pogranicza, Eneteia Wydawnictwo Psychologii i Kultury, War-
szawa 2011, s. 118–119.

148  U. Dębska, A. Szemplińska, Niepełnosprawność intelektualna w kontekście nar-
racyjnym, [w:] E. Dryll, A. Cierpka (red.), Psychologia narracyjna…, s. 285.

149  G. Teusz, Rzeczywistość budowana słowami. Narracja jako proces współtwo-
rzenia tożsamości rodziny polskiej na emigracji, [w:] M. Piorunek (red.), Badania bio-
graficzne i narracyjne w perspektywie interdyscyplinarnej. Aplikacje – Egzemplifikacje  
– Dylematy metodologiczne, UAM Wydawnictwo Naukowe, Poznań 2016, s. 161; 
J.  Trzebiński, Problematyka narracji we współczesnej psychologii, [w:] B. Janusz,  
K. Gdowska, B. de Barbaro (red.), Narracja. Teoria…, s. 12–14; G. Wiącek, Bada-
nia narracyjne osób niepełnosprawnych. Przegląd problematyki i perspektywy badawcze, 
[w:] E. Dryll, A. Cierpka (red.), Psychologia narracyjna…, s. 268.

150  E. Dryll, A. Cierpka, Zagadnienia teoretyczne nurtujące polską psychologię nar-
racyjną. Wprowadzenie, [w:] E. Dryll, A. Cierpka (red.), Psychologia narracyjna…, 
s. 27–28.

151  M. Reut, Narracja i tożsamość…, s. 127–131.



53Teoretyczne podstawy pracy

zainteresowania w niniejszym opracowaniu. Po trzecie, narracja kształtowana 
jest przez uczestniczenie w szeroko pojmowanym wychowaniu, które nastę-
puje w toku całego ludzkiego życia (od urodzenia do śmierci). Narracja jest 
warunkowana przez wszystkie znaczące dla danej jednostki osoby, zdarzenia, 
dzieła sztuki etc., z którymi obcuje. Ostatnie rozumienie narracji w pedagogice 
jest zgodne z prezentowanym w niniejszej pracy.

2.1.3. Podmioty narracji

Odkąd narrator zyskał znaczenie dla konstrukcji narracji, to razem z auto-
rem i bohaterem zaczęli cieszyć się rosnącym zainteresowaniem czytelników. 
Zdarza się, że odbiorca, czytając dany utwór, chce dowiedzieć się czegoś 
o jego twórcy. Wiedzę tę zdobywa z ciekawości lub dla lepszego zrozumie-
nia utworu. Niejednokrotnie czytelnik tworzy w swojej głowie wyobrażenie 
na temat autora, które może być zbliżone lub bardzo dalekie od prawdy. Phi-
lippe Lejeune uważa, że jako czytelnicy zawieramy z autorem pakt powieściowy, 
w efekcie którego wiemy, że tożsamość autora i bohatera wzajemnie się wyklu-
czają152. Nie odbiera to jednak autorowi możliwości wplecenia w losy bohatera 
swoich doświadczeń, a czytelnikowi ich poszukiwania.

Autor, tworząc dane dzieło, wchodzi w relację ze swoimi bohaterami. 
Badania, które Renata Żurawska-Żyła i jej zespół przeprowadzili z sześcioma 
polskimi pisarzami153, pozwoliły wyróżnić trzy typy postawy autorów wobec 
bohaterów. Pierwsza z nich to autor wszechwiedzący ekspert, druga to autor 
widz i trzecia to autor partner. W zależności od przyjętej postawy poszczególni 
autorzy charakteryzują się odmiennym stylem twórczości i wybierają inne typy 
narracji. Autor pierwszego typu dominuje nad bohaterami, ustawia ich niżej 
w hierarchii, a także uzależnia ich od siebie. Niejako postrzega ich z góry, z boku 
i z pewnego dystansu. Zgodnie z rozumieniem autora, które Michaił Bachtin 
sformułował w powieści homofonicznej, ma on większą wiedzę i świadomość 
niż bohaterowie. Nie mają oni takiej autonomii jak bohaterowie z powieści poli-
fonicznej. Taki pisarz w trakcie procesu tworzenia nie prowadzi dialogu z boha-
terami, ale myśli o nich i za nich. Umieszczając ich bliżej lub dalej od siebie, 

152  D. Jewdokimow, Na tropie autora. Auto-narracje w twórczości F.M. Dostojew-
skiego, [w:] L. Koczanowicz, R. Nahirny, R. Włodarczyk (red.), Narracje – (Auto)bio-
grafia…, s. 11.

153  W badaniach udział wzięli: Olga Tokarczuk, Daniel Odija, Stefan Chwin, 
Ignacy Karpowicz. Zastosowany został dobór celowy, [za:] R. Żurawska-Żyła, Sche-
maty wewnętrznych organizacji. Ja a typy autorów w twórczości literackiej, [w:] E. Dryll, 
A. Cierpka (red.), Psychologia narracyjna…, s. 368.



54 Doświadczanie międzykulturowości…

automatycznie wyznacza ich pozycję. Autor drugiego typu również nie wchodzi 
w bliskie związki z bohaterami, ale nad nimi nie dominuje tak, jak autor pierw-
szego typu. Traktuje ich jak równych, niezależnych i odrębnych od siebie. Jed-
nocześnie pozwala im przebywać w tej samej przestrzeni, w której znajduje się 
on, choć zachowuje wobec nich dystans. Umieszczenie poszczególnych bohate-
rów na różnych pozycjach świadczy o bliższej lub dalszej zażyłości autora z nimi. 
Hubert J. M. Hermans tego typu związki określa mianem „»Ja« wewnętrznego” 
i „»Ja« zewnętrznego”, co w kontekście autorów literackich może oznaczać, że ci 
bohaterowie, z którymi autor wchodzi w związki pierwszego typu, reprezentują 
bliski mu światopogląd i idee, czyli odnoszą się do jego wewnętrznego świata. 
Z kolei bohaterowie relacji drugiego typu mogą być reprezentantami świata 
obiektów ważnych dla autora, czyli odnoszą się do osób z jego otoczenia lub do 
osób publicznych. W obu przypadkach autorzy raczej preferują trzecioosobową 
formę narracji. Z kolei autor trzeciego typu znajduje się w centrum wszystkich 
wydarzeń i jest otoczony przez bohaterów. Wyraźnie widoczna jest relacja pisarza 
i postaci, stopień zażyłości pomiędzy nimi, a także identyfikacja autora z boha-
terami. Tutaj bohaterowie stanowią odzwierciedlenie osobowości autora. Tacy 
autorzy wchodzą w relacje partnerskie z bohaterami, ale mogą być one zarówno 
pozytywne, jak i opozycyjne lub konfliktowe154. Trzy typy autorów mogą znaleźć 
swoje odzwierciedlenie w badaniach z zakresu pedagogiki. Narratorzy, tworząc 
swoje opowieści, wprowadzają osoby znaczące, w stosunku do których przyj-
mują jakąś postawę. Zazwyczaj jest ona efektem wzajemnej relacji, jaka w świecie 
realnym wytworzyła się pomiędzy autorem/narratorem a bohaterem narracji. 
Wyniki badań przeprowadzonych przez psychologów mogą pomóc w identyfi-
kacji roli, jaką odgrywają osoby znaczące dla życia autora, poprzez pozycję, jaką 
zajmuje on wobec nich w swojej narracji.

Zdarza się, że autor może być odbierany jako narrator, który opowiada 
i jest odpowiedzialny za kompozycję opowieści155. W tekście narracyj-
nym narrator pełni kluczową rolę, to on decyduje o specyfice tekstu, a także 
kształtuje „sytuację narracyjną”156. Odpowiednikami trzech typów autorów 
mogą być dwa rodzaje narratorów. Pierwszy z nich to narrator zewnętrzny, 
który opowiada o losach bohaterów, ale sam nie jest jednym z nich. Patrzy na 
nich z dystansem, relacjonuje wydarzenia, w których biorą oni udział. Dru-
gim rodzajem jest narrator postaci, czyli jeden z bohaterów opowiadający 
o losach swoich i towarzyszących mu osób. Pierwszy rodzaj narratora stanowi 

154  R. Żurawska-Żyła, Schematy wewnętrznych…, s. 370–374.
155  P. Ricoeur, Czas i opowieść, t. 2, s. 149.
156  M. Bal, Narratologia. Wprowadzenie…, s. 18.



55Teoretyczne podstawy pracy

odpowiednik dwóch pierwszych typów autorów, czyli wszechwiedzącego eks-
perta i widza. Podobnie jak oni, również i on nie wchodzi w relacje z boha-
terami, ale przedstawia ich sytuację z pewnego dystansu. W takim przypadku 
odbiorca nie ma pewności, czy omawiane wydarzenia miały miejsce, czy może 
są one jedynie wytworem wyobraźni narratora (autora). W drugim przypadku 
narrator może nam opowiedzieć nawet najbardziej nieprawdopodobną histo-
rię, ale i tak nosi ona znamiona prawdy, gdyż jest relacjonowana „od środka”, 
głosem osoby, która jej doświadcza. Mieke Bal dla zobrazowania tego podziału 
przywołuje opowiadanie Julia Cortázara pod tytułem Axolotl, w którym 
główny bohater zamienia się w axolotla i przedstawia historię widzianą swoimi 
oczami. Choć czytelnik wie, że jest to nieprawdopodobne, to ufa narratorowi, 
że mówi prawdę157. Ten rodzaj narratora stanowi odpowiednik autora partnera.

Elementem narracji, który istnieje od początku wszelkich analiz literac-
kich, jest bohater. W naukach społecznych nie mamy fikcyjnych bohaterów 
na miarę bohaterów literackich, ale osoby badane, tak jak i wszystkich ludzi, 
określić można mianem bohaterów dnia codziennego. Aby bohater literacki 
(podobnie podmiot liryczny) mógł stać się przedmiotem interpretacji czytel-
nika, musi zostać wymyślony przez autora. Zdaniem Romana Ingardena boha-
ter literacki, będący figurą estetyczną, a także przedmiotem intencjonalnym, 
nie istnieje w sposób niezależny od procesu twórczego zachodzącego w umyśle 
pisarza. Autor kreuje nową postać, która ma swoją osobowość, przemyślenia, 
sposoby funkcjonowania i podejmowania decyzji, co wymaga wyjścia poza 
własną perspektywę myślową, a to sprawia, że pisarz i bohater wchodzą we 
wzajemną interakcję158. To właśnie wokół bohatera i jego tożsamości w utwo-
rze pojawia się najwięcej kontrowersji związanych z definiowaniem go. Jednym 
ze sposobów owego definiowania jest rozpoznawalność bohatera w utwo-
rze przez czytelnika, choć w dużej mierze zależy to od właściwości samego 
odbiorcy. Od odbiorcy zależny jest też „stopień moralnej aprobaty” bohatera, 
który jest uwarunkowany kulturowo. W przypadku bohaterów wyłącznie lite-
rackich znaczące bywają też ich imiona159, które z punktu widzenia nauk spo-
łecznych zazwyczaj nie są istotne.

Autor może sterować narracją poprzez przedstawianie opowieści w róż-
nych osobach. W narracji trzecioosobowej narrator i główny bohater to dwie 
różne postacie, w narracji pierwszoosobowej stanowią jedność. Jeszcze ina-
czej sytuacja wygląda w autonarracji, gdzie autor, narrator i główny bohater to 
ta sama osoba. Podobnie jak każdy utwór narracyjny, również i autonarracja 

157  Ibidem, s. 21–22.
158  R. Żurawska-Żyła, Schematy wewnętrznych…, s. 363.
159  M. Bal, Narratologia. Wprowadzenie…, s. 134–135.



56 Doświadczanie międzykulturowości…

podlega określonym regułom kompozycyjnym, choć mogą występować liczne 
odstępstwa od nich. Dotyczy to zarówno autonarracji literackich, jak i opowie-
ści ludzi o ich doświadczeniach życiowych. Zdaniem Petera Wincha w naukach 
społecznych i humanistycznych nie jest możliwe ustalenie ścisłych kryteriów 
oceniania poprawności danego utworu, a jednocześnie utwór spełniający 
wszystkie wymogi formalne może być mniej ciekawy niż ten, który nie do 
końca jest napisany poprawnie160.

Podsumowując, literacka niejednoznaczność wzajemnej relacji autora, 
narratora i bohatera w naukach społecznych zostaje przezwyciężona. Oznacza 
to, że sylwetki trzech postaci, istotnych dla narracji w rozumieniu nauk o literatu-
rze, w naukach społecznych splatają się w jedną.

2.1.4. Praktyczne znaczenie (auto)narracji

Dzieła sztuki tworzone są dla ludzi i często o ludziach, a mimo to bywają trak-
towane jako coś odrębnego od ludzkiego życia. Przy tym bohaterowie literaccy 
niemal zawsze konstruowani są z ludzkich cech161. Całokształt człowieczego 
istnienia jest pierwowzorem dla sylwetki bohatera literackiego162. Równolegle 
ludzie kształtują swoje osobowości przez pryzmat obcowania między innymi 
z literaturą. Narracje literackie i narracje o doświadczeniach życiowych nie są 
zupełnie odrębnymi od siebie opowieściami, lecz wzajemnie się uzupełniają163, 
kultura i życie człowieka przenikają się ze sobą. Innymi słowy, człowiek czerpie 
inspiracje z kultury, a kultura z człowieka.

Zadaniem, jakie człowiek chce wykonać poprzez tworzenie opowieści, 
jest uporządkowanie chaosu ludzkich doświadczeń. Dąży do tego, żeby swoje 
życie uformować w nierozerwalną całość164, a zdolności narracyjne mu w tym 
pomagają. Wszystkie aktywności człowieka (śnienie, marzenie, pamiętanie, 
przewidywanie, rozpaczanie, krytykowanie, plotkowanie etc.) mają charakter 

160  J. Bruner, Życie jako…, s. 5.
161  Dotyczy to nawet literatury z nurtu fantastyki, fantasy, science fiction etc. An-

drzej Ziemiański podczas jednego ze spotkań autorskich wspomniał, że pierwowzo-
rem charakterologicznym lub wizualnym dla bohaterów jego książek zawsze są ludzie 
z jego otoczenia, choć zazwyczaj pojedynczy bohater stanowi kompilację cech kilku 
znanych mu osób.

162  M. Bal, Narratologia. Wprowadzenie…, s. 214–215.
163  M. Reut, Narracja i tożsamość…, s. 75.
164  E. Wolnicka, Narracja i egzystencja. Droga okrężna Paula Ricoeura od herme-

neutyki do ontoantropologii, Wydawnictwo KUL, Lublin 2010, s. 126–130.



57Teoretyczne podstawy pracy

narracyjny165. Zgodnie ze stwierdzeniem Elżbiety Dryll i Anny Cierpki „życie 
to narracja”166, ale żeby owa narracja mogła się urzeczywistnić, konieczne jest 
opowiadanie o niej167. Narracje ukierunkowują ludzkie doświadczenie, nadają 
mu jakąś perspektywę, co wynika z faktu, że dla jednej historii możemy stwo-
rzyć kilka wariantów168, w zależności właśnie od przyjętej perspektywy169. 
Opowieści te często prezentowane są innym, a odbiorca postrzega je przez 
pryzmat stanowiska przyjętego przez siebie170. Przyjmowane przez ludzi per-
spektywy nakładają się na siebie lub wzajemnie wykluczają, dlatego istotną rolę 
w komunikacji odgrywa interpretacja. Umożliwia ona rozumienie samego sie-
bie171 i innych. Interpretacja dokonuje się przez pryzmat kultury, w której czło-
wiek został wychowany i w której funkcjonuje. Opowieści oraz dokonywane 
w ich trakcie interpretacje porządkują i organizują zarówno myślenie o przeży-
tych doświadczeniach, jak i same doświadczenia. W efekcie człowiek staje się 
swoją własną autonarracją172, co jednocześnie pozwala określić status prawdy 
w narracjach badanych z punktu widzenia nauk społecznych.

Narracje przede wszystkim prowadzą do stworzenia (wykreowania bądź 
„przywołania do istnienia”) samego siebie i „oswojenia siebie”, co oznacza, że 
człowieka (tak jak bohatera literackiego) nie definiują jedynie jego działania, 
ale również jego myśli o samym sobie i sposoby wypowiadania się na wła-
sny temat. Dzięki autonarracji człowiek wchodzi w relację ze sobą, swoimi 
doświadczeniami, a także właściwościami i cechami173. Jerome Bruner twierdzi, 
że życie opowiadane i przeżywane są nierozłączne, co oznacza, że ludzka rze-
czywistość „nie jest taka, jaka jest”, ale jest taka, jak opowieść o niej. Sposoby 
myślenia i mówienia o sobie kształtowane są przez bardzo wiele czynników, 
spośród których te najbardziej pierwotne pochodzą z czasów wczesnego dzie-
ciństwa174, prowadzą przez dorastanie i dorosłość, otrzymywane są od rodzi-

165  B. Hardy, Towards a Poetics…, s. 5, [za:] A. Burzyńska, Idea narracyjności…, s. 32.
166  E. Dryll, A. Cierpka, Zagadnienia teoretyczne…, s. 35.
167  B. Hardy, Towards a Poetics…, s. 5, [za:] A. Burzyńska, Idea narracyjności…, s. 32.
168  A. Skibiński, Narracje i autonarracje tożsamości: kodowanie siebie-jako-innego, 

[w:] J. Wasilewski (red.), Narracje w życiu…, s. 167.
169  A. Burzyńska, Idea narracyjności…, s. 24.
170  P. Ricoeur, Czas i opowieść, t. 1, Intryga i historyczna opowieść, Eidos Wydaw-

nictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2008, s. 114.
171  M. Machowska, Autobiografia, narracja, pamięć fotograficzna, [w:] K. Skowro-

nek (red.), Idee i Myśliciele…, s. 44. 
172  J. Bruner, Życie jako…, s. 6.
173  A. Skibiński, Narracje i autonarracje…, s. 168–169.
174  J. Bruner, Życie jako…, s. 15.



58 Doświadczanie międzykulturowości…

ców, opiekunów i innych osób bardziej lub mniej znaczących, które człowiek 
spotyka we wszystkich środowiskach swojego przebywania i na wszystkich eta-
pach swojego życia.

Powyższe rozważania mają na celu doprowadzenie do stwierdzenia, że 
człowiek może być uznawany za wytwór własnej narracji, tworzony przez 
samego siebie i o sobie samym. Ludzie, opowiadając innym historie własnego 
życia, kreują siebie niczym autor bohatera literackiego. Opowieść tworzona 
i interpretowana przez nadawcę zawsze jest zakorzeniona w jakiejś, bliskiej mu, 
perspektywie. Następnie poddawana jest kolejnej interpretacji, tym razem ze 
strony odbiorcy. Obaj uczestnicy procesu komunikacji dokonują wspomnia-
nych działań przez pryzmat przyjętych przez siebie perspektyw. Te z kolei 
zakorzenione są w kulturach ich funkcjonowania. Wymiana doświadczeń kul-
turowych odbywa się poprzez interakcje zapośredniczone w narracji. 

2.1.5. Doświadczenia międzykulturowe zawarte w narracji 
Podsumowanie

Sposoby rozumienia narracji zawarte są w konkretnym kontekście kulturo-
wym. Zanurzenie w danym kręgu kultury sprawia, że poszczególne symbole 
odczytywane są przez człowieka w określony sposób, a także nadawane jest im 
określone znaczenie.

Z narracją najczęściej utożsamiane jest opowiadanie. Jeśli uznać je za 
czynność, to rzeczywiście każdy przejaw narracji sprowadza się właśnie do 
niej. Oznacza to, że narracja tworzona jest przez interakcje (jak kultura, wielo- 
i międzykulturowość), nie powstaje w społecznej próżni, ale poprzez zakorze-
nienie jej autora w określonej kulturze (lub kulturach), a także kierowana jest 
od nadawcy do odbiorcy. Wówczas jej medium może przybierać różne formy 
– od rozmowy dwóch osób, przez zapisaną formę czyichś doświadczeń lub 
przemyśleń, aż po film, sztukę teatralną, rzeźbę, fotografię czy nawet przyrodę. 
Sama kultura, w której uczestniczy człowiek, ma charakter narracyjny. I choć jej 
wąski zakres, sprowadzany do wszelkich przejawów ludzkiego artyzmu, z pew-
nością nie budzi żadnych wątpliwości, to ów charakter występuje również 
w kulturze rozumianej szeroko. Przede wszystkim kultura i narracja są zjawi-
skami społecznymi o charakterze temporalnym, czyli rozwijającymi się w cza-
sie, mającymi swoje rozpoczęcie i zakończenie, a także przestrzeń do interpre-
tacji. Otwartość narracji i kultury na interpretację sprawiają, że nigdy nie są 
one zakończonymi projektami. Kultura jest chronologicznie uporządkowana, 
narracja podobnie, choć ta ostatnia niekoniecznie w liniowy sposób. Niemniej 
zawarte w niej wątki ostatecznie zawsze można w taki sposób uporządkować.



59Teoretyczne podstawy pracy

Podobnie jak kultura, również i narracja związana jest z człowiekiem. Obie 
istnieją od początku ludzkości. Gdy tylko pojawił się człowiek, od razu zaczął 
tworzyć kulturę i ubierać ją w formę narracji. Oznacza to, że za pomocą narracji 
człowiek przekazywał treści kultury przedstawicielom tego samego i kolejnych 
pokoleń, a poznawał ją dzięki narracjom swoich poprzedników. Tym samym jest 
to dowód na społeczny, czyli ponadjednostkowy, charakter kultury. W narracji 
rozumianej jako opowiadanie przede wszystkim chodzi o odtworzenie gramatyki, 
zgodnie z którą jest ona konstruowana. Gramatyka zaś to nic innego jak odtwo-
rzenie wzoru, który został przyjęty w danej społeczności za obowiązujący i prze-
kazywany pomiędzy członkami społeczeństwa w ramach wzajemnego uczenia 
się jako dziedzictwo społeczne. Struktura narracji odzwierciedla składnię danego 
języka, a ta kształtuje zachowania wszystkich ludzi w danym społeczeństwie175. 
Doświadczanie międzykulturowości (podobnie jak i wszystkiego innego, czego 
tylko człowiek doświadcza) odbywa się za pomocą języka, którym dana osoba 
porozumiewa się z innymi, myśli etc. Oznacza to, że budowanie doświadczenia 
i nadawanie mu znaczenia jest zdeterminowane przez strukturę językową.

W życiu bohatera dnia codziennego, zwłaszcza tego, który doświadcza mię-
dzykulturowości, swoje zastosowanie znajduje „sekwencja elementarna” w taki 
sam sposób jak w życiu bohatera literackiego. Pojawiająca się w pierwszej fazie 
możliwość jest tożsama z pierwszym stanem rzeczy, wyróżnionym przez Janusza 
Muchę. Oznacza to, że człowiek znajduje się w środowisku wielu kultur, co daje 
mu możliwość zdobywania doświadczeń międzykulturowych. Drugi stan rzeczy, 
czyli uświadomienie sobie zróżnicowania kulturowego w społeczeństwie, sta-
nowi pomost pomiędzy pierwszą a drugą fazą działania bohatera. Człowiek zdaje 
sobie sprawę z tego, że żyje w wielokulturowym środowisku, a dzięki temu ma 
możliwość doświadczania nie tylko jednej kultury. W związku z tym podejmuje 
działanie, czyli rozpoczyna zdobywanie doświadczeń poprzez aktywne uczestni-
czenie w dwóch kulturach lub rezygnuje z owych doświadczeń, czyli funkcjonuje 

175  Tego typu pogląd prezentowany jest między innymi w hipotezie Sapira–Whor-
fa. Zgodnie z nią w języku człowieka zawierają się wyobrażenia na temat rzeczywisto-
ści i społeczeństwa, które tym językiem się posługuje. Innymi słowy, ludzie myślą języ-
kiem, czyli ich widzenie świata jest zależne od gramatyki języka, którego używają na co 
dzień, [za:] K. Polański (red.), Encyklopedia językoznawstwa ogólnego, Zakład Narodowy 
imienia Ossolińskich, Wrocław 1999, s. 237. Odnosząc tę hipotezę do osób doświad-
czających międzykulturowości i posługujących się kilkoma językami, prawdopodobnie 
można by przypuszczać, że ich postrzeganie świata jest bardziej wielowymiarowe niż 
w przypadku osób funkcjonujących w środowisku monokulturowym i posługujących 
się jednym językiem. Potwierdzeniem takiego przypuszczenia mogłoby być słoweńskie 
przysłowie, zgodnie z którym ile języków znasz, tylu ludzi jesteś wart.



60 Doświadczanie międzykulturowości…

niejako obok środowiska wielokulturowego, a nie w nim. Pozytywnej decyzji 
może towarzyszyć trzecie stadium świadomości kulturowej, czyli inkulturacja. 
Z negatywną zaś wiążą się dwa pierwsze stadia, czyli stereotypizacja i odrzucenie. 
W sytuacji, gdy bohater zdecyduje się podjąć działanie, przechodzi do trzeciej 
fazy. Może ona zostać zwieńczona wejściem na czwarte stadium świadomości 
kulturowej, czyli transspekcję. Wówczas działanie bohatera zostaje zakończone, 
czyli następuje zinternalizowanie wartości, nadawanie znaczenia doświadczaniu 
międzykulturowości, włączanie owego doświadczania jako aspektu do doświad-
czeń ogólnożyciowych. Jako że i na tym etapie bohater ma wolną wolę, to może zre-
zygnować z kończenia podjętego działania. Wówczas nie kontynuuje on stadium 
inkulturacji, czyli rezygnuje z doświadczania międzykulturowości, internalizowania 
wartości, nadawania im znaczenia i włączania doświadczanej międzykulturowości 
do ogólnożyciowych doświadczeń. Doprowadzenie działania do zakończenia zwią-
zane jest również z wejściem na pogranicze psychologiczne, na którym człowiek 
potrafi w taki sposób połączyć ze sobą wartości płynące z różnych kultur, by były 
one spójne, a życie w nich komfortowe dla niego.

2.2. Miejsce doświadczenia w życiu człowieka

Doświadczenie zdobywane jest zarówno w wymiarze społecznym, jak i indy-
widualnym, stanowi podstawę funkcjonowania w życiu publicznym i prywat-
nym176. Człowiek przynależy do określonej wspólnoty społeczno-kulturowej 
i przez jej pryzmat poznaje świat. Przez odniesienie do niej możliwe jest rozu-
mienie innych ludzi i rozumienie stanów ich świadomości177. Oznacza to, że 
podobnie jak kultura, wielo- i międzykulturowość, doświadczenie ma charak-
ter społeczny i bez odniesienia go do zewnętrznego świata nie jest możliwe 
włączanie poszczególnych jego aspektów do swoich wewnętrznych przeżyć.

Według Wilhelma Diltheya na życie człowieka składa się doświadczenie, 
przeżycie i rozumienie, które osiągane są poprzez ludzką aktywność w róż-
nych sferach178. Doświadczenie rozumiane jest jako proces, w trakcie którego 

176  T. Buksiński, Przemiany doświadczenia, [w:] T. Buksiński (red.), Doświadcze-
nie, Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu, Wydawnictwo Naukowe Insty-
tutu Filozofii, Poznań 2001, s. 11.

177  M. Furman, Doświadczenie intersubiektywne. Rozważania fenomenologiczne, 
„Czasopismo Filozoficzne” 2009, nr 4, t. 5, s. 102–103.

178  A. Musioł, Elementy estetyki w Wilhelma Diltheya ujęciu człowieka i kultury, 
„Kultura i Wartości” 2012, nr 4, s. 89–91.



61Teoretyczne podstawy pracy

jednostka doznaje przeżyć i w określony sposób je rozumie. Z jednej strony 
dzieje się to samoistnie, z drugiej niezbędna jest jej aktywność, którą podej-
muje w świadomy sposób179. „W wyniku doświadczania świata przyswajamy 
go sobie, pokonujemy jego obcość. I rozumiemy swoje miejsce w świecie”180. 
Docierające do jednostki wydarzenia z zewnątrz i towarzyszące im przeżycia 
wewnętrzne składają się na jej osobiste doświadczenia.

W starożytnej Grecji doświadczenie rozumiane było jako osobiste 
i pomocne człowiekowi w razie potrzeby, którą mogła stanowić trudna sytu-
acja życiowa. Mogło być ono przekazywane przez innych, ale za najbardziej 
wartościowe uznawano to, które jednostka zdobywała samodzielnie181.

Doświadczenie zawsze odnosi się do konkretnych sfer ludzkiego życia. 
Nie da się zaplanować nabywania go, ale następuje to bezwiednie w toku 
życia  każdego człowieka. Zdobywanie doświadczeń nasila się w trudnych 
i kryzysowych sytuacjach. Arystoteles wyróżnił trzy typy doświadczeń. 
Pierwszy z nich, moralny, kształtowany jest poprzez wchodzenie w relacje 
z ludźmi, a tym samym nabywanie społecznych kompetencji. Jednak prze-
bywanie wśród ludzi musi zostać poddane refleksji, by móc mówić o kształ-
towaniu doświadczenia moralnego. Wówczas zawiera ono w sobie wskazówki 
i normy dotyczące postępowania w różnych sferach życia człowieka. Drugi typ to 
doświadczenie techniczne, które – podobnie jak moralne – ma charakter prak-
tyczny. W trakcie nabywania go człowiek uczy się posługiwać poszczególnymi 
rzeczami zgodnie z ich zastosowaniem, a także wytwarza je zgodnie z przyję-
tymi zasadami/instrukcjami. Doświadczenie techniczne może być użyteczne 
w wymiarze osobistym (na przykład ugotowanie zupy) lub społecznym (na 
przykład zbudowanie mostu). Oba typy doświadczeń odnoszą się do praktyki 
ludzkiego życia i stanowią podstawę do podejmowania określonych działań. Te 
ostatnie odnoszone są jednak do poszczególnych sytuacji na podstawie wiedzy 
o wcześniejszych doświadczeniach podobnego typu, w których uczestniczyła 
dana osoba182. Trzeci typ doświadczenia to doświadczenie poznawcze. Ten typ 
kształtowany jest „na podstawie bezpośrednich spostrzeżeń i pamiętania o nich 
oraz wyobrażeń i rozmyślań nad nimi”183. Ponadto stanowi „podstawę poznaw-
czą” dla doświadczeń zaklasyfikowanych do dwóch pierwszych typów, a także 
dla zdobywania wiedzy ogólnej. Oznacza to, że doświadczenia poznawcze mogą 

179  T. Buksiński, Przemiany doświadczenia…, s. 7.
180  T. Buksiński, Doświadczenie w naukach społecznych, [w:] T. Buksiński (red.), 

Doświadczenie, s. 64.
181  Ibidem, s. 63.
182  Ibidem, s. 64–66.
183  Ibidem, s. 66.



62 Doświadczanie międzykulturowości…

występować w wymiarze osobistym i społecznym. Jednocześnie człowiek 
może zdobywać nowe doświadczenia dzięki temu, że ma już jakieś wcześniej-
sze, do których te nowe mogą być włączane184. Dotyczy to wszystkich trzech 
typów doświadczeń. Doświadczanie życia jest tak naprawdę doświadczaniem 
kultury, która uczy nas tego, w jaki sposób zachowywać się w określonych sytu-
acjach, w jaki sposób mogą być wykorzystywane przedmioty użytkowe, a także 
pomaga nam zdobywać i kształtować wiedzę o otaczającym nas świecie.

Alfred Schutz rozumie doświadczenie na dwa sposoby. Pierwsze jest uży-
wane dla określenia bieżących przeżyć. Drugie dotyczy przypominania sobie 
i poddawania refleksji wydarzeń ze świata zewnętrznego i minionych działań wła-
snych, które zostały już włączone do zewnętrznego świata. Drugi typ doświad-
czenia jest związany z nadawaniem sensu tym osobistym działaniom i przeży-
ciom, które zostały już zakończone. Jest to jedyny sposób rozumienia własnej 
i cudzej rzeczywistości. Nadawanie jej znaczenia ma charakter subiektywny, co 
może utrudnić rozumienie doświadczeń innych osób. Wzajemne rozumienie się 
jest jednak możliwe (choć nie w pełni) dzięki istnieniu wspólnej płaszczyzny zna-
czeń, do której możemy się odnieść podczas interpretacji185. Płaszczyzna ta jest 
pomocna również dla badacza, który rekonstruuje doświadczenia innych ludzi.

2.2.1. Doświadczanie międzykulturowości. Podsumowanie

Doświadczenia danego człowieka są o tyle ponadjednostkowe, że zdobywane są 
dzięki wchodzeniu w interakcje z innymi. Ich wymiar jednostkowy wyraża się 
w wybieraniu tych elementów, które jednostka uważa za najważniejsze dla sie-
bie i dokonywaniu bieżącej ich interpretacji.

Współczesność daje możliwość wyboru najlepszego dla siebie stylu 
życia. W tradycyjnych modelach życia możliwości wyboru nie były tak duże 
jak teraz. Wówczas ludzie funkcjonowali w określonych schematach, które 
sprawiały, że na każdym etapie życia wiedzieli, co nastąpi później. Przyszłość 
była przewidywalna. Odkąd modele tradycyjnego życia odeszły w zapomnie-
nie, ludzie zyskali większą swobodę w budowaniu swojej drogi w różnych 
sferach doświadczeń. Stracili jednak pewną dawkę poczucia bezpieczeństwa, 
jaką ich przodkom zapewniała przewidywalność przyszłości186. Odchodze-
nie od zasad wypracowanych przez minione pokolenia nie wynika z własnej 

184  Ibidem, s. 66–67.
185  Ibidem, s. 78–79.
186  D. Lalak, Życie jako biografia. Podejście biograficzne w perspektywie pedagogicz-

nej, Wydawnictwo Akademickie Żak, Warszawa 2010, s. 163.



63Teoretyczne podstawy pracy

woli współczesnego człowieka, ale raczej z dezaktualizacji tychże i z tempa 
zmian zachodzących w społeczeństwie. Zmiany te utrudniają utrwalanie reguł, 
gdyż zanim te ugruntują się i zaczną być podzielane przez większość, to stają 
się nieaktualne. Powyższe stwierdzenia nie są jednoznaczne z tym, że współ-
czesny człowiek żyje w całkowitym chaosie. Nie oznacza też, że ma on moż-
liwość dokonywania wyboru spośród nieskończenie wielu wzorów. Granice 
wyboru wyznaczane są przez normy społeczne, warunki kulturowe, w których 
żyje dana jednostka, oddziaływania instytucji, z którymi jest związana w toku 
swojego życia, a także jej indywidualne możliwości i ograniczenia187.

Granice wyboru wyznaczają ramę, w której mieszczą się doświadczenia 
danego człowieka. Jedyny możliwy dostęp do nich mamy poprzez narrację, przy 
czym na opowieść o doświadczeniach życiowych składają się te elementy, które 
autor uznaje za najważniejsze188. Podobnego wyboru dokonuje on względem stylu 
życia, przyjmowanych wartości etc. Wybór ten determinowany jest przez kulturę, 
do której należy narrator. W przypadku przynależności do wielu kultur przed jed-
nostką pojawia się możliwość podjęcia działania, z którego może ona skorzystać 
lub nie. Styl życia jednej z kultur może uczynić dominującym, a z pozostałych 
przyjąć tylko niektóre elementy, starać się zachować równowagę pomiędzy nimi 
lub zdecydować się na jeszcze inne rozwiązanie. Zawsze jednak pogodzenie war-
tości płynących z różnych kultur jest trudnym zadaniem. Granice wyboru, które 
wyznaczane są przez normy społeczne i warunki kulturowe, w których funkcjo-
nuje dana jednostka, a także oddziaływania ze strony instytucji, z którymi jest 
związana, powodują, że zróżnicowanie kulturowe w jej otoczeniu jest widoczne. 
Zapewnia to możliwość funkcjonowania w obrębie pierwszego stanu rzeczy. 
Uświadomienie sobie owego zróżnicowania jest zależne od indywidualnych moż-
liwości i ograniczeń danej jednostki. Zyskanie świadomości o otaczającej różno-
rodności kulturowej jest czynnikiem sprzyjającym wejściu na drugi poziom stanu 
rzeczy. Możliwość dostrzegania różnic prowadzi do osiągnięcia trzeciego i czwar-
tego stadium świadomości kulturowej, czyli inkulturacji lub transspekcji. Z kolei 
ograniczenia mogą spowodować pozostanie na jednym z dwóch pierwszych sta-
diów, czyli na stadium stereotypizacji lub odrzucenia. Jeżeli jednostka osiągnęła 

187  D. Urbaniak-Zając, Jak badać to, o czym nie wiemy? Kilka uwag o roli wstępnej 
wiedzy w badaniach empirycznych, [w:] M. Dudzikowa, S. Juszczyk, Pułapki epistemo-
logiczne i metodologiczne w badaniach nad edukacją. Jak sobie z nimi radzić?, Wydawnic-
two Uniwersytetu Śląskiego, Katowice 2017, s. 84.

188  Czasami opowieść narracyjna w badaniach społecznych może przybrać cha-
rakter powieści szkatułkowej. Oznacza to, że narrator przedstawia wiele różnych wąt-
ków, które dopiero po całościowym powiązaniu pokazują spójność omawianej historii.



64 Doświadczanie międzykulturowości…

wysoki poziom refleksyjności, a także ma dużą świadomość siebie i otaczającego 
ją świata, to zwiększa się jej wiedza na temat dostępnych wzorów życia. Oznacza 
to, że otaczającą wielość kultur może postrzegać jako sprzyjającą rozwojowi. Jeśli 
zaś dany człowiek nie przezwycięża swoich ograniczeń, to trudno jest mu dostrzec 
szanse w otaczającej go wielokulturowości. Wówczas najłatwiejszą strategią jest 
odrzucenie tego, co obce i niezgodne ze znanym wzorem189.

Efektem interpretowania doświadczeń napływających z otoczenia może 
być wejście na pogranicze społeczno-kulturowe (treściowo-kulturowe)190, co 
jest możliwe dzięki nawiązaniu kontaktu z osobami odmiennymi kulturowo 
i włączeniu do swoich doświadczeń treści płynących z ich kultur. Odbywa się 
to poprzez interakcje z innymi (aspekt integracyjny). Aspekt osobowościowo-
-kulturowy (osobowy) jest osiągany, gdy dany człowiek w swoich doświadcze-
niach splecie w jedność elementy obu kultur. Może to spowodować wejście na 
pogranicze psychologiczne.

Zakorzenienie doświadczeń w społecznie ukształtowanej kulturze powo-
duje, że i one mają charakter społeczny – podobnie jak kultura, wielo-, mię-
dzykulturowość i narracja. Zdobywanie doświadczeń przez daną jednostkę 
jest zakorzenione zarówno w jej indywidualnych możliwościach, jak i normach 
przyjętych w danym społeczeństwie. 

Jednocześnie należy mieć na uwadze, że praca nad budowaniem wła-
snych doświadczeń nasila się w momentach trudnych i kryzysowych. Jednym 
z takich momentów może być sytuacja, w której świat jednostki z dowolnego 
powodu zaczyna być światem wielokulturowym. Jednocześnie człowiek budu-
jący swoje doświadczenia w warunkach zróżnicowania kulturowego nabywa, 
a następnie rozwija kompetencję międzykulturową.

189  Zainteresowanie wielo- i międzykulturowością może być efektem zwiększo-
nej współcześnie możliwości wyboru. Chcemy podpatrywać, jak funkcjonują ludzie, 
nie tylko w naszej, lecz także w innych kulturach i przez pryzmat ich postępowania 
zwiększyć liczbę dostępnych nam wzorów życia.

190  Pierwsze z aspektów wymieniam zgodnie z typologią Andrzeja Sadowskiego, 
drugie (ujęte w nawiasach) – w odniesieniu do typologii Jerzego Nikitorowicza.



Rozdział drugi

TEORETYCZNO-METODOLOGICZNE  
PODŁOŻE BADAŃ

1. Teoretyczno-metodologiczne podstawy pracy

1.1. Przedmiot badań i jego teoretyczne założenia

W pracy przyjęłam jakościową orientację badawczą, czego konsekwencją była 
rezygnacja z klasycznej linearnej procedury badawczej oraz wzajemne warun-
kowanie się przedmiotu i metody badań. W pierwszej części przedstawiłam sta-
nowiska teoretyczne, z których pochodzą wybrane pojęcia uwrażliwiające1, 
stanowiące punkt wyjścia dla dalszych rozważań.

Przedmiot moich badań stanowiło doświadczanie międzykulturowo-
ści odtworzone na podstawie narracji młodych osób dorosłych pochodzenia 
żydowskiego. Pochodzenie to w polskich warunkach wzbudza kontrowersje, 
dlatego doświadczenia związane z uczestniczeniem w kulturze żydowskiej 
przez długi czas były ukrywane lub przenoszone do sfery prywatnej. Powodo-
wało to ograniczone możliwości kształtowania doświadczeń w oparciu o inny 
niż rodzinny przekaz, co zamykało osoby pochodzenia żydowskiego w her-
metycznych środowiskach albo w ogóle separowało je od kultury pochodze-
nia. Transmisja wartości różnych kultur staje się możliwa w ostatnich deka-
dach,  dlatego uczestnictwo w badaniach ograniczyłam do młodych osób 
dorosłych. (Decyzja ta zapadła już w trakcie badań, a nie na etapie ich plano-
wania, vide: Zasady doboru i charakterystyka próby badawczej). Jednocześnie 
chciałabym zaznaczyć, że wprowadzone pojęcie „młode osoby dorosłe” nie sta-
nowi tu kategorii teoretycznej, a jedynie grupę wiekową.

Doświadczanie międzykulturowości wiąże się z nabywaniem życio-
wych doświadczeń poprzez uczestniczenie w dwóch (lub więcej) kulturach. 
Dana jednostka musi zostać wprowadzona do nowej dla siebie kultury przez 

1  H. Blumer, What is wrong with social theory?, „American Sociological Review” 
1954, nr 1, t. 9, s. 7.



66 Doświadczanie międzykulturowości…

jej aktualnych członków, a następnie wrastać w nią poprzez internalizowanie 
płynących z niej norm i wartości. Wynika to z faktu, że kultura ma charakter 
ponadjednostkowy, czyli społeczny (vide: Wieloaspektowość ujmowania kul-
tury). Ponadto regularność kultury pomaga jednostce w dostrzeganiu prawi-
dłowości, które nią rządzą, a także w jej rozumieniu. Wrastanie i wprowadza-
nie pomagają danej osobie w doświadczaniu kultury, co odbywa się zarówno 
poprzez świadome i intencjonalne uczenie się, jak i nieintencjonalne uczestni-
czenie w codziennych wydarzeniach danej społeczności.

Zasady konieczne do zgłębienia przez jednostkę wchodzącą do nowej kul-
tury, sprowadzane są do zjawisk kulturowych rozmieszczonych na czterech płasz-
czyznach. Doświadczać kultury można po zapoznaniu się ze znaczeniami i spo-
sobami użytkowania przedmiotów materialnych w danej społeczności. Ważna 
jest również znajomość aprobowanych w konkretnej kulturze zachowań. Podob-
nie jest ze stanami psychicznymi, które mieszczą się w pakiecie dostępnych dla 
przedstawicieli danej kultury i z emocjami, które poza nią mogłyby być niedo-
stępne lub nieuświadomione. Mimo że reakcje psychiczne i uczucia są indywi-
dualne, to i tak są ograniczone konkretną kulturą i normami przyjętymi przez jej 
użytkowników. Tylko poznanie ich i funkcjonowanie w zgodzie z zasadami danej 
kultury może sprawić, że jednostka staje się jej członkiem.

Oprócz poznania, utożsamiania się i odbierania treści kultury do jej 
doświadczania konieczne jest dokonywanie refleksji nad nią, interpretowanie 
i dobudowywanie własnych treści. Doświadczenia te można zdobywać nie tylko 
w jednej kulturze, a jednostka łącząca w swoich doświadczeniach treści pocho-
dzące z kilku, staje się ich kompilacją.

Do świadomego funkcjonowania w dwóch (lub więcej) kulturach 
konieczna jest znajomość zasad panujących w każdej z nich. Doświadcza-
nie międzykulturowości stanowi ciągły proces, który polega na nieustannym 
zwiększaniu własnej świadomości, a także nabywaniu kompetencji międzykul-
turowej (vide: Nadrzędny cel pedagogiki międzykulturowej…).

Świadome uczestniczenie w więcej niż jednej kulturze jest niezbędne do 
wchodzenia na poszczególne aspekty pogranicza, z wyłączeniem terytorial-
nego (vide: Pogranicze administracyjne i symboliczne). Aby móc znaleźć się na 
nich i tym samym doświadczyć stanów rzeczy związanych z istnieniem wie-
lokulturowości (vide: Wymiary wielo- i międzykulturowości), należy spraw-
nie poruszać się po czterech płaszczyznach kultury. Doświadczanie między-
kulturowości poprzez bycie na pograniczu nie polega jednak na sprawnym 
przeskakiwaniu z jednej kultury do drugiej (i ewentualnie kolejnych), ale na 
łączeniu poszczególnych ich elementów w spójną całość. Osiągnięcie takiej 
spójności umożliwia wejście na pogranicze psychologiczne/osobowościowe 



67Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

(vide: Pogranicze administracyjne i symboliczne). Jednym z jego efektów może 
być dokonanie konwersji – formalnej lub symbolicznej. A czynnikiem sprzy-
jającym zarówno osiąganiu pogranicza psychologicznego (osobowościowego), 
jak i dokonywaniu konwersji jest osiągnięcie wysokiego stadium świadomości 
kulturowej (vide: Wymiary wielo- i międzykulturowości). Jednocześnie należy 
też mieć świadomość, że osoby przebywające na pograniczu na poszczegól-
nych etapach życia mogą znajdować się (w sposób symboliczny) bliżej którejś 
ze stron granicy. Oznacza to, że w tym konkretnym momencie wartości danej 
kultury są im bliższe niż wartości pozostałych kultur.

Dotarcie do cudzych doświadczeń jest możliwe jedynie za pośrednictwem 
narracji. Sposoby rozumienia i tworzenia narracji zakorzenione są w kontek-
ście kulturowym. Od niego zależą sposoby rozumienia i użytkowania poszcze-
gólnych symboli.

Człowiek doświadczający międzykulturowości w swoim codziennym 
życiu (choć nie tylko on) stosuje „sekwencję elementarną”, o której wspomi-
nali strukturaliści (vide: Od formalizmu do współczesnej narratologii). Oznacza 
to, że w orbicie jego działań pojawiają się możliwości sprzyjające zdobywaniu 
doświadczeń międzykulturowych. W związku z tym może on podejmować 
działania zmierzające do ich zdobywania lub rezygnować z takiej możliwości. 
Podjęcie działania wiąże się z osiągnięciem wysokiego poziomu świadomości 
kulturowej, ale nie zawsze oznacza doprowadzenie go do końca. Jeśli tak się 
stanie, to dana jednostka zdobywa kolejne doświadczenia międzykulturowe.

Doświadczenie zaś rozumiane jest w ujęciu fenomenologii społecznej 
Alfreda Schutza. Jednostka przeżywająca poszczególne doświadczenia nadaje 
osobisty sens tym z nich, które zostały już zakończone. Przywołaną kategorię 
można rozumieć również w języku Wilhelma Diltheya jako ekspresje życia. 
Wówczas centralnym punktem dla podejmowanych analiz stają się osobiste 
doświadczenia człowieka, czyli jego „życiowa praktyka”. Konsekwencją badaw-
czą takiego ujmowania ludzkich doświadczeń jest rozumienie, a nie wyjaśnia-
nie rzeczywistości2. Doświadczenia zdobywane są poprzez uczestniczenie 
w określonym kręgu kulturowym i przyswajanie charakterystycznych dla niego 
wartości. Niezbędna jest tu jednak aktywność własna jednostki, co powoduje, 
że doświadczanie zawiera w sobie aspekt społeczno-kulturowy i indywidualny. 
Jednocześnie badacz nie ma innej możliwości dotarcia do doświadczeń drugiej 
osoby niż poprzez poznanie sensów, jakie im ona nadała. To z kolei możliwe 
jest dzięki istnieniu wspólnej płaszczyzny znaczeń.

2  A. Przyłębski, Hermeneutyczna antropologia Wilhelma Diltheya, „Analiza i Egzy-
stencja” 2012, nr 19, s. 66.



68 Doświadczanie międzykulturowości…

1.2. Problematyka i cel badań

Jak już wspominałam, doświadczanie międzykulturowości zazwyczaj odno-
szone jest do doświadczeń mieszkańców terenów przygranicznych, a w nie-
wielu opracowaniach pojawiają się wątki dotyczące przedstawicieli centralnych 
regionów Polski. Wspominałam też, że nie ma wielu opracowań, które ujmo-
wałyby doświadczenia łódzkich Żydów z perspektywy pedagogicznej. W bada-
niach, których wyniki są dalej prezentowane, szukałam odpowiedzi na pytanie: 
Jakie doświadczenia międzykulturowe odzwierciedlają się w narracjach mło-
dych osób dorosłych pochodzenia żydowskiego? Główne pytanie badawcze 
wymaga uszczegółowienia, gdyż doświadczanie międzykulturowości odbywa 
się na różnych etapach i w różnych sferach życia człowieka. Ukierunkowując 
poszukiwania badawcze, należy zatem owe etapy i sfery uwzględnić w proble-
matyce. Pierwsze trzy kategorie problemów badawczych odnoszą się do kolej-
nych aspektów życia człowieka, czyli do sfer zewnętrznych. Są to warunki, 
w ramach których może on doświadczać międzykulturowości. Ostatnia, 
czwarta kategoria odnosi się do sfery wewnętrznej, która pozwala na uświado-
mienie sobie zdobywanych doświadczeń.

•	 Sfera rodzinna:
	Rodzina pochodzenia:

1)	 Jakie są wspomnienia narratorów z okresu dzieciństwa (na przykład 
zwyczaje rodzinne)?

2)	 W jaki sposób w rodzinie odbywał się międzypokoleniowy przekaz 
wartości?

3)	 Kto był odpowiedzialny za przekaz tradycji i kultury młodszym 
pokoleniom?

	Rodzina prokreacji:
1)	 W jaki sposób narratorzy wychowują dzieci? Jakie wartości im 

przekazują?
2)	 W jaki sposób uczestnicy badań tworzący małżeństwa mieszane 

łączą dwie kultury w codziennym życiu?
3)	 W jaki sposób funkcjonują rodziny monokulturowe, tworzone przez 

przedstawicieli trzeciego pokolenia osób pochodzenia żydowskiego?



69Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

•	 Sfera towarzyska:
1)	 Jak kształtowały się relacje z grupą rówieśniczą w okresie dorastania?
2)	 Jak wyglądały relacje towarzyskie w czasach studenckich i/lub zawodo-

wych?
3)	 Jakie znaczenie ma pochodzenie dla tworzenia i podtrzymywania relacji 

towarzyskich?
4)	 Jak wyglądają relacje towarzyskie budowane z innymi przedstawicie-

lami kultury żydowskiej?
5)	 W jaki sposób kształtowane są relacje towarzyskie z przedstawicielami 

kultury dominującej?

•	 Sfera aktywności społecznej:
1)	 Jakie były i są doświadczenia zawodowe narratorów (między innymi 

okoliczności wyboru lub zmiany zawodu)?
2)	 W jakich działaniach społecznych, niezwiązanych z pochodzeniem, 

uczestnicy badań brali udział (aktywność na terenie szkoły, harcerstwo, 
organizacje studenckie etc.)?

3)	 Jakie były uwarunkowania i w jakich okolicznościach została podjęta 
decyzja o wstąpieniu do stowarzyszenia narodowościowego?

4)	 Jaką rolę w życiu narratorów odgrywa przynależność do stowarzysze-
nia? Co dla nich oznacza „być członkiem stowarzyszenia”?

5)	 W jakich innych organizacjach lub nieformalnych grupach związa-
nych z kulturą żydowską narratorzy uczestniczą i jakie to ma dla nich 
znaczenie?

•	 Sfera świadomości pochodzenia:
1)	 W jakim momencie życia i w jakich okolicznościach pojawiła się u nich 

świadomość pochodzenia narodowego?
2)	 Na czym polegały i w jakich momentach życia pojawiały się punkty 

przełomowe dla indywidualnej relacji z pochodzeniem?
3)	 Na ile świadomość pochodzenia narodowego i przynależność do okre-

ślonej grupy narodowej sprzyja indywidualnemu rozwojowi, a na ile go 
ogranicza?

4)	 Co dla narratorów oznacza być pochodzenia żydowskiego? I co stanowi 
dla nich łącznik z pochodzeniem, a także na ile jego istnienie jest uświa-
domione?

5)	 W jakich okolicznościach dokonywane są wybory i nadawane znaczenia 
różnym symbolom?



70 Doświadczanie międzykulturowości…

W tradycyjnym, linearnym modelu prowadzenia badań problematyka 
wyznacza ich treściowy zakres. W modelu kołowym, właściwym dla badań 
jakościowych, wyjściowa problematyka ulega zmianom pod wpływem inter-
pretacji zebranego materiału badawczego. Pierwszy raz minimalnie zmody-
fikowałam ją po przeprowadzeniu kilku wywiadów, a następnie na dalszych 
etapach badań. Dostrzegałam, że w opowieściach narratorów pojawiają się 
doświadczenia, których w ogóle nie przewidywałam. Niektórym zagadnieniom 
nadawałam większe znaczenie niż moi rozmówcy. Inne, choć uwzględnione 
w problematyce badawczej, nie wydawały mi się istotne. Po przeprowadzeniu czte-
rech pierwszych wywiadów okazało się, że pochodzenie żydowskie odgrywa 
dużą rolę przy wyborze drogi zawodowej, czego wcześniej nie przewidywałam. 
Podobnie nie przewidywałam, że traumy wojenne przodków będą miały zna-
czenia dla doświadczeń moich rozmówców. Dopiero po przeprowadzeniu 
większej liczby wywiadów dostrzegłam pojawiające się schematy u narratorów 
– podobne obawy, niewyjaśnione lęki etc. Nie wprowadziłam tego pytania do 
przedstawionej problematyki badawczej (nie mieściło się w przyjętej struk-
turze), ale kwestia stała się przedmiotem analizy. Jednocześnie wydawało mi 
się, że pochodzenie żydowskie odegrało znaczącą rolę dla relacji towarzyskich, 
jakie moi rozmówcy tworzyli w czasach szkolnych. W większości przypad-
ków nie miało ono żadnego znaczenia, co – jak pokazała analiza wypowiedzi 
– przede wszystkim było spowodowane tym, że narratorzy nie informowali 
szkolnych znajomych o swoim pochodzeniu żydowskim. Kolejnym zagad-
nieniem, któremu przypisywałam większe znaczenie niż moi rozmówcy, była 
przeszła przynależność do organizacji społecznych. Otóż myślałam, że osoby 
aktywne w organizacjach żydowskich w przeszłości chętnie podejmowały aktyw-
ności na terenie klasy, szkoły lub w organizacjach społecznych i młodzieżo-
wych. Zebrany materiał pokazał, że stanowią one mniejszość. W większości 
przypadków narratorzy podejmowali daną aktywność, gdy mieli poczucie, że 
dzięki niej się rozwijają lub gdy czuli się związani z ideologią przyświecającą 
danej organizacji (na przykład harcerstwo, fundacja o charakterze demokra-
tycznym). Z kolei zainteresowaniu własnym rozwojem, edukacją i zdobywaniem 
wiedzy nie nadałam tak dużego znaczenia, jak moi rozmówcy. Okazało się, że więk-
szość z nich postrzega zainteresowanie zdobywaniem wiedzy jak rodzinną tra-
dycję i wiąże z pochodzeniem żydowskim. Chcąc utrzymać pełną adekwatność 
problematyki badawczej do części analitycznej, należałoby ją zmodyfikować po 
zakończeniu badań. Nie zrobiłam tego, ponieważ nie miało to żadnego znacze-
nia dla organizacji badań.

Celem moich badań uczyniłam rekonstrukcję międzykulturowych doświad-
czeń młodych osób dorosłych pochodzenia żydowskiego. Uczestnictwo 



71Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

w co najmniej dwóch kulturach można potraktować jako przykład radzenia 
sobie z różnicami. Pedagogiczny wymiar badań ujawnia się poprzez odna-
lezienie sposobów uzgadniania tych różnic w doświadczeniach życiowych 
i poprzez odtwarzanie procesu kształtowania się człowieka. Można go zre-
alizować poprzez odtworzenie doświadczeń, które sprzyjały w przeszło-
ści i sprzyjają aktualnie indywidualnemu rozwojowi i tych, które go ograniczały 
i ograniczają. Istotne jest również odtworzenie takich momentów w doświad-
czeniach narratorów, w których dochodziło do dialogu pomiędzy kulturami 
polską a żydowską, to znaczy momentów zmuszających ich do negocjowania 
z samym sobą przyjmowania wykluczających się wartości, zwyczajów etc. 
Kolejną istotną kwestią dla przebiegu tych procesów, stanowiącą kontekst 
dla nabywania doświadczeń, jest interpretacja znaczenia, jakie osoby badane 
nadają swojemu pochodzeniu.

Dzięki przeprowadzonym badaniom chciałabym uzupełnić dwa dostrze-
żone przeze mnie w literaturze pedagogicznej deficyty, w związku z czym zamie-
rzałam jeszcze zrealizować dwa cele. Po pierwsze, było to rozszerzenie zakresu 
badań nad wielo- i międzykulturowością o aspekt wielo- i międzykulturowości 
występującej na terenach oddalonych od granic państwowych. Po drugie, było 
to wprowadzenie do metod interpretacji danych stosowanych w pedagogice 
metody opartej na analizie językowej.

1.3. Zasady doboru i charakterystyka próby badawczej

Badaczom decydującym się na jakościową orientację zaleca się korzysta-
nie z celowego doboru próby, gdyż pozwala on na znalezienie grup, środowisk 
i jednostek, które reprezentują poszukiwane cechy. W swoich badaniach również 
planowałam zastosować celowy i stopniowy sposób dobierania ich uczest-
ników. Oznacza to, że skład grupy badawczej nie został określony przed roz-
poczęciem badań, ale poszczególne osoby planowałam włączać w trakcie 
procesu badawczego, na podstawie wyłaniających się danych oraz bieżącej 
analizy. Innymi słowy, rozpoczynający się po dokonaniu transkrypcji pierw-
szego wywiadu proces interpretacji danych stanowi inspirację dla wyboru 
kolejnych rozmówców. Początkowo w skład próby badawczej mieli wchodzić 
przedstawiciele trzech pokoleń osób pochodzenia żydowskiego: pierwszego, 
najstarszego („dziadkowie”); drugiego, średniego („rodzice”) i trzeciego, naj-
młodszego („wnuki/dzieci”). Jako kryterium poszukiwań przyjęłam wiek 
powyżej 25 lat, bez górnych ograniczeń. Zgodnie z planem do moich badań 
w sposób celowy miała zostać dobrana nie tylko próba, lecz także teren. Miały 



72 Doświadczanie międzykulturowości…

go stanowić łódzkie organizacje żydowskie. Nieco później wyjaśnię, dlaczego 
ostatecznie taki sposób doboru próby i terenu badań okazał się niemożliwy.

Poszukiwania członków grupy badawczej rozpoczęły się na rok przed 
faktycznym prowadzeniem badań. Na etapie formułowania wstępnej kon-
cepcji, a także planowania badań postanowiłam przyjąć perspektywę bada-
cza z zewnątrz. Oznacza to, że nie byłam uczestniczką – nie brałam udziału 
w wydarzeniach organizowanych przez stowarzyszenia żydowskie, sama nie 
jestem osobą pochodzenia żydowskiego i – jak mi się wówczas wydawało 
– moi znajomi też nie. Na początkowych etapach pracy nadal celowo unika-
łam bezpośredniego kontaktu z organizacjami żydowskimi, a także wchodze-
nia w jakiekolwiek interakcje z ich członkami. Chciałam, żeby to moi rozmówcy 
w przyszłości wprowadzili mnie w swoją kulturę, gdyż uznałam, że dzięki temu 
będę mogła zobaczyć łódzki świat żydowski ich oczami. Unikanie bezpo-
średniego kontaktu z potencjalnymi narratorami było powodowane obawą przed 
nawiązaniem z nimi towarzyskiej relacji. Wydawało mi się, że w takiej sytuacji 
w jakimś stopniu wzajemnie będziemy się wymieniać informacjami o swoim 
życiu, a to zakłóci „czystość” relacji badawczej. Chodzi o to, że koleżance, która 
już „coś” o nas wie, nie opowiadamy dokładnie o doświadczeniach życiowych, 
ale staramy się wybierać nowe wątki lub nawiązywać do już znanych historii. 
W sytuacji towarzyskiej jest to naturalne i usprawnia rozmowę, ale w relacji 
badawczej sprzyja lukom w wypowiedzi, co utrudnia późniejszą analizę tekstu.

W trakcie opracowywania narzędzia badawczego i przygotowywania się 
do badań korzystałam wyłącznie z pośredniego kontaktu z przedstawicielami 
omawianej kultury. Czytałam wówczas fora internetowe, na których wypo-
wiadały się osoby pochodzenia żydowskiego. Już wtedy zauważyłam znaczną 
przewagę młodych osób. Wtedy jednak uznałam, że jest to efekt korzystania 
z medium, którego użytkownikami przeważnie są młodzi ludzie.

Początkowo teren badań miały stanowić przede wszystkim organiza-
cje skupiające w swoich szeregach osoby pochodzenia żydowskiego. Widząc 
obecność ich przedstawicieli w mediach, z optymizmem myślałam o pozyskiwa-
niu próby badawczej3. Z każdą chwilą jednak moje nadzieje słabły, a w pew-
nym momencie zaczęłam nawet mieć poczucie, że nawiązanie jakiegokolwiek 
kontaktu będzie graniczyło z cudem. Nikt nie odpowiadał na wysyłane przeze 

3  Obecność przedstawicieli kultury żydowskiej w mediach można uznać za ist-
nienie trzeciego stanu rzeczy w rozumieniu Janusza Muchy. Tutaj lokalne środowiska 
opiniotwórcze (prasa, telewizja) nadawały pozytywną wartość kulturze żydowskiej 
i jej przedstawicielom poprzez pokazywanie obchodzonych przez nich świąt, organi-
zowanych wydarzeń etc.



73Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

mnie e-maile ani nie odbierał telefonu. W tamtym czasie o kontakt z organiza-
cjami żydowskimi pytałam prawie każdego znajomego, ale nikt nie był w sta-
nie mi pomóc. Wtedy zaczęłam się zastanawiać, czy przeprowadzenie badań 
w ogóle będzie możliwe.

Przełom nastąpił zimą 2015 roku, gdy podczas rozmowy internetowej 
opowiedziałam koledze, który tuż po studiach wyjechał za granicę, o trudno-
ściach z dotarciem do osób pochodzenia żydowskiego. Wtedy dowiedziałam 
się, że jednak osoby pochodzenia żydowskiego są wśród moich znajomych, 
a kolega, gdy jeszcze mieszkał w Łodzi, od czasu do czasu odwiedzał Gminę 
i (przynajmniej) do czasu naszej rozmowy utrzymywał kontakt z osobami, 
które tam poznał. Przeprowadzenia wywiadu z kolegą nie planowałam, choć 
regularnie odwiedzał Łódź, więc byłoby to możliwe. Jestem przeciwniczką pro-
wadzenia badań z osobami należącymi do kręgu znajomych – z tego samego 
powodu, dla którego na początkowym etapie formułowania koncepcji badaw-
czej unikałam kontaktu z członkami stowarzyszeń żydowskich. Niemniej 
to właśnie kolega skontaktował mnie z pierwszą osobą, która wyraziła zgodę 
na udzielenie wywiadu. Zrobiła to jedynie dlatego, że polecił jej mnie nasz 
wspólny znajomy. Z inną osobą skontaktowała mnie koleżanka, która osoby 
pochodzenia żydowskiego poznała w trakcie działań prowadzonych w organi-
zacji młodzieżowej, do której należy. Również i tu nie bez znaczenia było pole-
cenie przez wspólną znajomą.

Stosując dalej metodę śnieżnej kuli, prosiłam moje rozmówczynie o kon-
takt do ich znajomych spełniających kryteria badawcze. W ten sposób dotar-
łam do kilku kolejnych uczestników badań, ale niektóre spośród poleconych 
osób nie mieszkały już w Łodzi i bardzo rzadko do niej przyjeżdżały lub nie 
przyjeżdżały w ogóle. Jednocześnie każdą z rozmówczyń (jak i późniejszych 
rozmówców) prosiłam o kontakt do rodziców lub dziadków. Tutaj jednak od 
razu otrzymywałam odpowiedź, że dziadkowie już nie żyją, a rodzice nie są 
zainteresowani rozmowami o pochodzeniu żydowskim, bo w większości przy-
padków „nie przyznają się” do niego.

Jesienią 2015 roku badania się zatrzymały. Ze wszystkimi osobami, 
z którymi mogłam, przeprowadziłam już wywiady, nikt nowy się nie poja-
wiał. Kolejny przełom nastąpił późną wiosną 2016 roku, gdy zadzwoniła do 
mnie jedna z uczestniczek badań, z którą od dnia wywiadu utrzymywałam 
w miarę regularny kontakt. Poinformowała mnie wówczas, że zmieniły się 
władze Gminy, teraz na jej czele stoi młody rabin, który przyjechał do Łodzi 
z żoną i dziećmi. Zmieniła się atmosfera w Gminie, wracają do niej byli człon-
kowie, są organizowane różne wydarzenia, a rebecyn i rabin są otwarci na kon-
takt z zewnętrznym środowiskiem łódzkim. Ogólnie coś zaczyna się dziać 



74 Doświadczanie międzykulturowości…

w lokalnym świecie żydowskim. Rozmówczyni poinformowała mnie również, 
że rozmawiała już z rebecyn i ta zgodziła się na udzielenie mi wywiadu. Spotka-
łyśmy się wkrótce po tym telefonie. Jednocześnie rebecyn stała się ekspertem, 
do którego rad odwoływałam się przy dalszym konstruowaniu próby badaw-
czej. Równolegle postanowiłam zamieścić na portalu Facebook ogłoszenie, 
w którym informowałam o poszukiwaniu do badań osób pochodzenia żydow-
skiego. Dzięki poleceniom rebecyn dotarłam do najstarszych członków Gminy, 
a za pośrednictwem Facebooka do osób w średnim wieku, jednak były to tylko 
dwie osoby z każdej generacji.

Jesienią 2016 roku znowu nastąpił przestój – rozmawiałam już ze wszyst-
kimi chętnymi członkami Gminy, a ogłoszenie na Facebooku zostało przy-
kryte wieloma innymi wiadomościami. Wtedy drogą mailową zwróciłam się 
z prośbą o pomoc do Ingi Kuźmy z Instytutu Etnologii Wydziału Filozoficzno- 
-Historycznego UŁ, która kilka lat wcześniej sama prowadziła badania 
o podobnej tematyce i której teksty były dla mnie inspiracją na wcześniej-
szych etapach pracy nad koncepcją. Podczas spotkania rozmówczyni utwier-
dziła mnie w przekonaniu, że zmiany, jakie zaszły w Gminie, są bardzo dobre 
dla badaczy kultury żydowskiej. Ponadto potwierdziła moje wcześniejsze 
obawy, dotyczące nawiązywania bliskich relacji z grupą badawczą przed roz-
poczęciem badań. Opowiedziała o problemach z kontaktem z osobami ze 
starszych pokoleń, jakie istniały przed laty, i które były zbieżne z moimi trud-
nościami, a na koniec obiecała skontaktować mnie ze swoim dawnym roz-
mówcą. Ten jednak nie zgodził się na udzielenie wywiadu, tłumacząc, że wziął 
już udział w wielu i z tego powodu o pochodzeniu żydowskim mówi w sposób 
mechaniczny, co nie jest przydatne podczas analizy. Udzielił mi jednak kilku 
wskazówek na temat prowadzenia badań w hermetycznych grupach i skon-
taktował ze swoją żoną. Wskazówki te wykorzystałam podczas wydarzenia, na 
które zaprosili mnie członkowie Gminy. To już był końcowy etap badań, gdyż 
powoli zaczęłam osiągać „teoretyczne wysycenie”.

Relacja, jaką ostatecznie nawiązałam z uczestnikami badań, stanowi kon-
trast dla początkowych trudności, jakie stanowiło dotarcie do nich. Kontakt 
nie kończył się z reguły na przeprowadzonym wywiadzie, ale był podtrzymy-
wany przez dłuższy czas, co było inicjatywą uczestników badań. Po spotkaniu 
kontaktowali się ze mną w różny sposób – pisali SMS-y; dzwonili, żeby poin-
formować o tym, w jaki sposób poradzili sobie ze sprawami, o których opowia-
dali w trakcie wywiadu, lub chcieli porozmawiać o codziennych wydarzeniach; 
pisali maile; wysyłali zaproszenia do znajomych na portalu Facebook; a także 
pomagali rozsyłać ogłoszenia o poszukiwaniu kolejnych narratorów. Ponadto 
zapraszali mnie na spacery po cmentarzu żydowskim, a nawet proponowali 



75Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

tworzenie wspólnych projektów, które łączyłyby w sobie ich doświadczenia 
związane z uczestniczeniem w kulturze żydowskiej i moje pedagogiczne. Jedna 
z uczestniczek badań zaprosiła mnie na swój koncert, inna podczas rozmowy 
telefonicznej stwierdziła, że spotkanie ze mną odegrało w jej życiu terapeu-
tyczną rolę i pozwoliło uporządkować wiele spraw, dla których nie widziała 
rozwiązania4. Kontakty te przyjmowały charakter prywatny, gdyż rozmowy, 
jakie z nimi prowadziłam po zakończeniu wywiadu, a także całych badań, doty-
czyły nie tylko zagadnień związanych z kulturą żydowską, choć i tu zawsze 
mogłam liczyć na ich pomoc, gdy spotykałam się z zagadnieniem, które było 
dla mnie niezrozumiałe albo na temat którego nie mogłam znaleźć odpowiedzi 
w literaturze. Po zakończeniu badań mogę stwierdzić, że grono moich znajo-
mych poszerzyło się o przedstawicieli pochodzenia żydowskiego.

Otwartość uczestników badań na kontakt z osobami spoza ich kultury 
widoczna była już na etapie umawiania się na wywiady. Czasami rozmowa, 
która miała na celu jedynie ustalenie miejsca i godziny spotkania, trwała ponad 
pół godziny, a w tym czasie opowiadaliśmy sobie o różnych sprawach bardziej 
lub mniej związanych z samym tematem wywiadu. Gotowość uczestników 
badań do opowiadania i rozmawiania na różne tematy widoczna była również 
podczas samych wywiadów – chętnie opowiadali o swoich intymnych przeży-
ciach związanych z doświadczaniem międzykulturowości. Jednocześnie w trakcie 
samych badań przyjmowali rolę przewodników, którzy wprowadzają osobę 
z zewnątrz do swojego świata. Z pewnością zebrany materiał pozwolił na zna-
lezienie odpowiedzi na (przynajmniej) większość postawionych pytań badaw-
czych, a także na zrealizowanie celów.

Relacja, jaka wytworzyła się pomiędzy mną a narratorami, spowodowała 
kilka trudności. Pierwszą z nich był moment zakończenia badań, który z zało-
żenia kiedyś musiał nastąpić, czyli – jak już zostało wspomniane – w momencie 
uzyskania „teoretycznego wysycenia”. Ze względu na poznawanie świata moich 
rozmówców nie tylko podczas rozmowy z nimi, lecz także podczas uczest-
niczenia w ważnych dla ich kultury i dla nich samych wydarzeniach, trudno 
mi było podjąć decyzję o zakończeniu badań i wyjściu z ich rzeczywistości. 
Kolejną trudność stanowiło zachowanie dystansu do narratorów i analizowa-
nie ich wypowiedzi jak wypowiedzi obcych mi osób. Choć tutaj akurat dużą 
rolę odegrał czas, który sprawił, że kontakt z niektórymi osobami osłabił się 

4  Przyjmując szerokie rozumienie wychowania, zgodnie z którym wychowaw-
cą może być każdy człowiek, którego spotykamy na naszej drodze życia, ostatnia ze 
wspomnianych sytuacji jest zgodna z rolą, jaką narracja pełni w życiu człowieka w zna-
czeniu praktyki pedagogicznej.



76 Doświadczanie międzykulturowości…

w naturalny sposób. W odniesieniu do pozostałych możliwe stało się spojrze-
nie na ich życie z dystansu. Zgodnie ze zdaniem Paula Ricoeura w pewnym 
momencie zapisany tekst traci mentalne znaczenie i intencję nadaną mu przez 
autora. Tekst staje się wówczas głosem nieobecnej osoby5. W taki sposób 
zaczęłam postrzegać zapisane wywiady, to znaczy jako tekst odrębny od roz-
mówcy. Ostatnia trudność była związana raczej ze specyfiką grupy badawczej 
– są to osoby, w przypadku których trudno jest zachować pełną anonimowość 
przy opisywaniu ich losów. W większości są to osoby rozpoznawalne nie tylko 
w środowisku żydowskim, lecz także w swoich środowiskach zawodowych 
i towarzyskich, których czasami nie sposób pominąć, by w pełni scharaktery-
zować dany przypadek. Ze wszystkich przytoczonych powyżej powodów zde-
cydowałam się nie nadawać moim rozmówcom fikcyjnych imion, a nazwać ich 
literą N opatrzoną numerem zgodnym z kolejnością prowadzonych wywiadów.

Podsumowując, w trakcie planowania badań przyjęłam, że ich uczestni-
kami będą osoby pochodzenia żydowskiego mające powyżej 25 lat bez górnych 
ograniczeń. W praktyce okazało się, że zgłaszały się do mnie głównie osoby 
w przedziale od około 30 do około 40 roku życia, co odzwierciedla brak aktyw-
ności starszych pokoleń w łódzkim środowisku żydowskim. Oznacza to jedno-
cześnie, że uczestnicy moich badań nie są „jakimikolwiek” przedstawicielami 
osób pochodzenia żydowskiego, ale tymi, które są owym pochodzeniem zainte-
resowane, czują z nim związek i w „jakiś” sposób je realizują6. Próba badawcza 
została skonstruowana przez trzy sposoby doboru celowego: metodę śnieżnej 
kuli, odwołanie do rad ekspertów i ochotnicze zgłoszenie. Ostatecznie w jej skład 
wchodzi dwanaście osób w wieku od 25 do 44 roku życia, co nie było kryterium 
doboru wynikającym z koncepcji badań, lecz nieobecnością lub niechęcią do 
uczestnictwa w badaniach (i do aktywności w kulturze żydowskiej) ze strony 
osób w starszym wieku. Większość uczestników, zgodnie z koncepcją Erika 

5  P. Ricoeur, Język, tekst, interpretacja. Wybór pism, Państwowy Instytut Wydaw-
niczy, Warszawa 1989, s. 161.

6  Osoby stojące na czele Gminy można określić mianem sił społecznych, które 
charakteryzują się mocą sprawczą. Oznacza to, że swoją aktywnością w danym śro-
dowisku doprowadzają do jego przekształcenia i poprawienia jego jakości. Pozostałe 
jednostki uczestniczące w działaniach Gminy można uznać za siły ludzkie. Siły spo-
łeczne stworzyły dla nich możliwość realizowania potrzeb związanych z ich pochodze-
niem, a siły ludzkie, korzystając z tej możliwości, podejmują różne działania w łódz-
kim środowisku żydowskim. Siły społeczne, vide: E. Marynowicz-Hetka, Pedagogika 
społeczna, t. 1. Podręcznik akademicki, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2006,  
s. 65–66.



77Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

H. Eriksona, znajduje się w fazie wczesnej dorosłości, jeden zaś na początku fazy 
później dorosłości. Teren badawczy nie jest możliwy do określenia, miał on cha-
rakter rozproszony, gdyż wywiady prowadzone były zarówno w Gminie Wyzna-
niowej Żydowskiej, jak i w mieszkaniach oraz miejscach pracy moich rozmów-
ców, na Wydziale Nauk o Wychowaniu, a także w łódzkich kawiarniach. Badania 
prowadziłam od marca 2015 do grudnia 2016 roku.

1.4. Charakterystyka metody badawczej

1.4.1. Sposób gromadzenia materiału badawczego

Gromadzenie materiału badawczego stanowi proces, który trwa od chwili 
umówienia się badacza i narratora na wywiad do czasu wykonania transkrypcji. 
Materiał badawczy został zebrany za pomocą techniki wywiadu swobodnego 
z elementami narracji. Wybór techniki badawczej dokonywany był na początku 
planowania koncepcji oraz motywowany pewną ostrożnością i obawami 
o poziom refleksyjności uczestników badań. Moje wątpliwości dotyczyły moż-
liwości uzyskania wartościowego materiału badawczego w przypadku zastoso-
wania techniki wywiadu narracyjnego. Teraz wiem, że obawy te były niesłuszne 
i gdybym miała ponownie stanąć przed tego typu wyborem w odniesieniu 
do tej samej grupy, to z pewnością zdecydowałabym się na przeprowadzenie 
wywiadów narracyjnych. 

Forma wywiadu swobodnego z elementami narracji sprawia, że badacz 
nie narzuca narratorom konkretnej formy wypowiedzi. Narracje prezentowane 
przez uczestników zostały wywołane zadawanymi przeze mnie pytaniami. Te 
jednak były na tyle otwarte, że raczej można je uznać za zagadnienia do roz-
mowy (dyspozycje)7 niż klasyczne pytania, co sprawiło, że moi rozmówcy 
mieli możliwość swobodnego wypowiadania się, a nawet zbaczania z tematu. 
Był to zabieg zamierzony przeze mnie, ponieważ wychodziłam z założenia, że 
to oni najlepiej wiedzą, które z ich doświadczeń życiowych dotyczących mię-
dzykulturowości są dla nich najważniejsze. 

Przebieg samego wywiadu różnił się w zależności od konkretnej osoby. 
Rozmowa z niektórymi narratorami przypominała rozmowę ze starymi zna-
jomymi, podczas której opowiadali oni o bardzo intymnych szczegółach ze 
swojego życia i na nowo przeżywali emocje towarzyszące im podczas doświad-
czania określonych wydarzeń. Inne osoby wykazywały dystans i nieufność 

7  Lista dyspozycji znajduje się w załączniku nr 1.



78 Doświadczanie międzykulturowości…

zarówno w stosunku do mnie, jak i do sytuacji badawczej, która w trakcie roz-
mowy bywała jednak przełamywana. Rozmówcy ci opowiadali o dokładnym 
przebiegu wydarzeń, ale nie towarzyszyły temu silne emocje. Jeszcze inni 
potraktowali rozmowę w sposób formalny. Oznacza to, że raczej przedstawiali 
fakty lub swoje opinie na omawiane tematy niż intymne szczegóły z własnego 
życia lub emocje towarzyszące różnym wydarzeniom. Wszyscy jednak mówili 
w dość otwarty sposób. Ich wypowiedzi były rozbudowane, a często nawet 
wykraczały poza tematykę zawartą w pytaniu.

Przeprowadzane wywiady były nagrywane na dyktafon, a następnie pod-
dawane transkrypcji8. Materiał do analizy stanowi dwanaście wywiadów prze-
prowadzonych z młodymi osobami dorosłymi pochodzenia żydowskiego. 
Najkrótszy z nich trwał niecałą godzinę, najdłuższy ponad dwie, co daje od 
dwudziestu czterech do siedemdziesięciu siedmiu stron transkrypcji. Zgroma-
dzony materiał stanowi źródło informacji o życiu moich rozmówców, ich nar-
rację o doświadczaniu pochodzenia żydowskiego.

1.4.2. W poszukiwaniu metody interpretacji

Gdy po zakończeniu badań i wykonaniu transkrypcji wywiadów przyszedł czas 
na przystąpienie do ich analizy, stanęłam przed dylematem – jak tego dokonać? 
Za pomocą jakich metod? Która okaże się najbardziej adekwatna do analizy 
tego typu treści? A może jedna nie wystarczy i trzeba połączyć użycie kilku? 
„Przymierzałam” istniejące metody do zgromadzonego materiału. Brakowało 
mi jednak możliwości uzyskania większej precyzji w wyniku ich zastosowania, 
a także możliwości wychwycenia niuansów językowych, które zmieniają całą 
istotę treści. Doszłam do wniosku, że analiza treści zakorzenionych poza kul-
turą badacza wymaga specyficznej wrażliwości nie tylko ze strony samego 
badacza, lecz także ze strony metody, którą się posługuje. To z kolei wiązało się 
z poszukiwaniem metody badawczej poza naukami społecznymi9.

Warto wspomnieć, że przekraczanie przez badaczy granic dyscyplinar-
nych jest znakiem współczesności. Wynika ono z dostrzeżenia niekomplet-
ności analiz prowadzonych wyłącznie z perspektywy własnej dyscypliny. 
W ostatnich latach przedstawiciele nauk społecznych zauważyli, że analiza tre-
ści bez uwzględniania kontekstu językowego jest niewystarczająca dla pełnego 

8  Opis transkrypcji znajduje się w części dotyczącej metody.
9  Charakteryzowana w tej części metoda została przeze mnie przedstawiona 

w artykule: A. Krawczyk, Komunikacyjno-lingwistyczna metoda analizy tekstu narracyj-
nego, „Przegląd Badań Edukacyjnych” 2019, nr 1, t. 28, s. 193–218.



79Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

zinterpretowania doświadczeń życiowych narratorów. W naukach społecznych 
dokonał się zwrot lingwistyczny. W tym czasie lingwiści dostrzegli niekomplet-
ność analiz wyłącznie językowych, a także potrzebę rozszerzenia ich o aspekt 
kulturowy10, w efekcie w ich dyscyplinie dokonał się zwrot kulturowy.

Każdy komunikat zakorzeniony jest w kulturze nadawcy, a ta wyraża się 
przez język. Za podstawę do analizy treści komunikatu można więc uznać jego 
warstwę językową. Większość stosowanych w naukach społecznych metod 
służących analizie treści nie jest zakorzenionych w języku polskim, co stanowi 
przeszkodę w odniesieniu do moich badań. Brakuje w nich odwołań do form 
gramatycznych, które stanowią specyfikę języka, a w związku z tym nie dają 
możliwości wydobycia przekazu ukrytego pod powierzchnią. Czasami zdarza 
się, że sam autor danej wypowiedzi nie jest świadomy jej podłoża. Ponadto 
była mi potrzebna metoda pozwalająca uchwycić różnice kulturowe pomię-
dzy badaczem a narratorem. Aby zrealizować moje opisane powyżej potrzeby 
badawcze, chciałam wyróżnić z całego tekstu podstawowe jednostki komuni-
kacyjne, czyli zdania. Tu jednak pojawiły się pewne wątpliwości, które doty-
czyły praktycznej strony opracowywania wywiadu. 

Przyjmuje się, że transkrypcja tekstu jest jak najwierniejszym odtworze-
niem sytuacji komunikacyjnej, jaka zaszła pomiędzy uczestnikami procesu 
badawczego – nadawcą (narratorem) a odbiorcą (badaczem). Oznacza to, że 
treść wywiadu, która została nagrana na dyktafon, przepisywana jest w możli-
wie najwierniejszy sposób – łącznie z wszelkimi dźwiękowymi przerywnikami 
(„yyy”, „eee”, „aaa”), z zaznaczaniem czasu milczenia rozmówcy etc. Jedno-
cześnie w takim zapisie nie stosuje się żadnych znaków przestankowych ani 
podziału na wielkie i małe litery (cały tekst zapisywany jest małymi). Przyjęcie 
takiego sposobu zapisu nagrania uniemożliwiłoby mi dokonanie podziału tek-
stu na zdania, a tym samym przeprowadzenia zamierzonej analizy. Zastanawia-
łam się nad rozwiązaniem tego dylematu i określeniem, co jest zdaniem w pro-
cesie komunikacji. Moje rozważania rozpoczęły się od myślenia o potocznej 

10  Pisali o tym między innymi: J. Kajfosz, Magia w potocznej narracji, Wydawnic-
two Uniwersytetu Śląskiego, Katowice 2009, s. 7–8; P. Ricoeur, Czas i opowieść, t. 2, 
Konfiguracja w opowieści fikcyjnej, Eidos Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, 
Kraków 2008, s. 57–58, 82; G. Wiącek, Badania narracyjne osób niepełnosprawnych. 
Przegląd problematyki i perspektywy badawcze, [w:] E. Dryll, A. Cierpka (red.), Psycho-
logia narracyjna. Tożsamość, dialogowość, pogranicza, Eneteia Wydawnictwo Psycholo-
gii i Kultury, Warszawa 2011, s. 267; E. Wolnicka, Narracja i egzystencja. Droga okrężna 
Paula Ricoeura od hermeneutyki do ontoantropologii, Wydawnictwo KUL, Lublin 2010, 
s. 10–11, 21, 27, 217.



80 Doświadczanie międzykulturowości…

komunikacji. Skąd wiem, że osoba, z którą rozmawiam, zakończyła poprzednie 
zdanie i rozpoczęła kolejne? Czasami przypisanie kolejnych słów do minio-
nego zdania mogłoby całkowicie zmienić treść komunikatu, w związku z czym 
tym bardziej zaczęłam się zastanawiać nad tym, skąd wiem, że ktoś przekazuje 
mi to, co rzeczywiście mi przekazuje? 

W trakcie tych rozważań przypomniałam sobie, gdy przed laty ogląda-
łam film, który opisany był jako film z lektorem. W ciągu kilku chwil zorien-
towałam się, że nie jest to lektor, a translator mowy, czyli lektor komputerowy, 
który odtwarza słowa tłumaczenia. Kluczowe jest tutaj sformułowanie „odtwa-
rza słowa”, ponieważ „robot” nie nadaje im żadnego dźwiękowego znaczenia, 
w żaden sposób nie interpretuje ich w rozumieniu interpretacji scenicznej. 
Po około dziesięciu minutach nie byłam w stanie oglądać dalej owego filmu, 
a i dotychczasowej treści nie umiałabym odtworzyć, gdyby nie towarzyszył jej 
obraz. Taki sposób wypowiadania komunikatów jest dla nas nieczytelny wła-
śnie ze względu na to, że brakuje mu pierwiastka ludzkiego, a słowa są „płaskie” 
i „bezbarwne”. Przypomnienie tej sytuacji pomogło mi zrozumieć, w jaki spo-
sób rzeczywiście tworzymy własne i rozumiemy cudze komunikaty. Pomaga 
nam w tym intonacja i odpowiednie zabarwienie poszczególnych słów. To wła-
śnie dzięki nim wiemy, gdzie dane zdanie się kończy, a gdzie zaczyna następne; 
jesteśmy nawet w stanie ocenić, w którym miejscu rozmówca postawił prze-
cinek, wielokropek, wykrzyknik czy pytajnik. Przy tym ostatnim nie jest 
nam potrzebna partykuła pytająca, z której i tak często rezygnujemy w komuni-
kacji potocznej, a także w komunikacji badawczej, która ma być jak najbliższa 
tej pierwszej. Zatem wyróżnienie zdań w transkrypcji przestało stanowić trud-
ność. Postanowiłam przyjąć założenie, że rozmówca sam wyznaczył podział 
zdań, odpowiednio intonując swoją wypowiedź. Niektórzy badacze również 
korzystają z tego sposobu wypowiadania się ludzi, przy czym zaznaczają oni 
intonację i przerywniki odpowiednimi znakami graficznymi, charakterystycz-
nymi dla transkrypcji. Ja jednak potrzebowałam jak najpełniejszego zbliżenia 
tekstu do formy literackiej, w związku z czym postanowiłam skorzystać z trady-
cyjnych znaków przestankowych, ale umieszczonych w nawiasach.

Pewnym zarzutem wysuwanym w stosunku do analiz tekstów narracyj-
nych jest brak uwzględniania przez autorów subiektywności własnych inter-
pretacji, co zamyka drogę do dyskusji na ich temat11. Analiza narracji sta-
nowi w istocie analizę kultury, co oznacza, że interpretacja dowolnego tekstu 
jest podatna na ograniczenia kulturowe, nie jest wolna od partykularyzmu 

11  M. Bal, Narratologia. Wprowadzenie do teorii narracji, Eidos Wydawnictwo 
Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2012, s. 11.



81Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

i subiektywizmu. Każdy odbiorca danego tekstu funkcjonuje w jakiejś kultu-
rze i to właśnie do niej odnosi poznawane treści12. Zdaniem Clifforda Geertza 
odniesienie to wynika z egocentryzmu charakterystycznego dla zachodnich 
kultur13. Przy założeniu pełnej subiektywności każda osoba pracująca z tym 
samym tekstem mogłaby go zinterpretować w odniesieniu do swoich doświad-
czeń życiowych, wiedzy i odczuć względem analizowanej treści. Takie działania 
utrudniają dyskusję nad interpretacjami osobom o odmiennych doświadcze-
niach społecznych lub kulturowych. Poprzez stosowanie określonych reguł 
gramatycznych lub szerzej językoznawczych zmniejsza się swoboda interpre-
tacyjna, a ponadto dzięki nim ujawniają się treści o silnym charakterze kulturo-
wym, pewna specyfika sposobu wypowiadania się narratora14.

Należałoby w tym miejscu doprecyzować, co oznacza subiektywizm 
i obiektywizm w kontekście interpretacji tekstów narracyjnych. Pojmowa-
nie obu słów jako kontrastujących ze sobą i ustawianie ich na przeciwległych 
biegunach może wynikać z ujmowania ich w słownikowy sposób. Zgodnie 
z nim „obiektywny oznacza rzeczowy, bezstronny, krytyczny, nieuprzedzony; 
subiektywny zaś to stronniczy, tendencyjny, indywidualny”15. Subiektywi-
zmowi zarzuca się brak obiektywizmu (?), intuicyjność, brak twardych danych 
potwierdzających dane stanowisko. Być może w rozumieniu tych dwóch słów 
przez nauki społeczne warto byłoby odejść od korpusu i nieco rozszerzyć 
(otworzyć) te pojęcia. Subiektywny nie musi być enigmatyczny i dostępny 
poznaniu wyłącznie przez osobę, która wyraża to, co subiektywne, gdyż może 
też być indywidualny i podmiotowy. Może więc wystarczy, że będzie on zindy-
widualizowany, ale jednak dostępny poznaniu przez innych? To z kolei ozna-
czałoby konieczność odwołania się do choćby elementu świata wspólnego 
nadawcy, odbiorcy oraz wszystkim innym uczestnikom i obserwatorom danej 
sytuacji komunikacyjnej. 

Wyjaśnienia wymaga też zarzut intuicyjności, traktowanej jako siła 
magiczna płynąca z wnętrza nadawcy lub interpretatora i niczym głos w umy-
śle podpowiadająca mu analityczne rozwiązania. Tymczasem intuicja to po 
prostu połączenie wiedzy i doświadczenia, umieszczonych w nieuświadomio-
nej części umysłu. Intuicja uruchamia się w naszej głowie, gdy musimy podjąć 

12  Ibidem, s. 10.
13  Ibidem, s. 187.
14  G. Habrajska, Komunikacyjna analiza i interpretacja tekstu, Wydawnictwo Uni-

wersytetu Łódzkiego, Łódź 2004.
15  M. Bańko (red.), Słownik wyrazów bliskoznacznych, Wydawnictwo Naukowe 

PWN, Warszawa 2008, s. 313, 540.



82 Doświadczanie międzykulturowości…

ważną decyzję i nie mamy czasu na dogłębne przemyślenia i analizy, a także 
na dokładne zapoznawanie się z całym kontekstem sytuacji, w której się zna-
leźliśmy. W przypadku rozumienia intuicji w podany przeze mnie sposób, 
dopiero po fakcie umiemy uargumentować naszą decyzję, odnosząc się – już 
wtedy – w  świadomy sposób do wiedzy i doświadczenia. Prawdopodobnie to 
właśnie ta nieświadomość budzi największe wątpliwości, gdyż uznaje się, że 
badacz społeczny w każdym momencie swojej pracy „powinien” być świadomy 
i zawsze postępować zgodnie z wytycznymi zapisanymi w instrukcji. Tylko 
wtedy nikt nie podważy jego wniosków. W naukach społecznych nie jest to 
możliwe. Mamy tu do czynienia z ludźmi, ich indywidualnymi losami, których 
nie da się zaplanować i przewidzieć. Korzystanie z badawczej intuicji, a także 
subiektywizmu (rozumianego pozasłownikowo) wobec danych pomaga zrozu-
mieć drugiego człowieka w sposób jak najbliższy jego doświadczeniom.

Podsumowując, szukanie nowej metody analizy jest o tyle zasadne, że 
poznanie specyfiki doświadczania międzykulturowości wymaga bardziej wrażli-
wych językowo metod niż dotychczas stosowane w naukach społecznych. Propo-
nowana metoda umożliwia dotarcie do kwestii, które komunikowane są jedynie 
pośrednio i dają się odtworzyć poprzez analizę sposobu oraz formy wypowiedzi.

1.4.3. Charakterystyka metody analizy i interpretacji

Metoda, którą zastosowałam w mojej pracy, jest eklektyczna. Z jednej strony 
konstytuuje ją perspektywa hermeneutyczna, pozwalająca na zrozumienie 
doświadczeń uczestników badań oraz sensu, jaki tym doświadczeniom nadają. 
Dostęp do cudzych doświadczeń jest możliwy jedynie poprzez snucie narracji 
o nich, a ich rozumienie jest możliwe dzięki „uczestnictwu w tej samej sferze 
znaczeń”16 członków komunikacji. Narracje stanowią tekst, który poddawany 
jest analizie zgodnie z założeniami strukturalizmu i narratologii. Myślenie 
o tekście oraz praca z nim przebiega czteroetapowo. Pierwszym krokiem jest 
poddanie tekstu precyzyjnej analizie, zgodnej z wybranymi zasadami polskiej 
gramatyki (G), niebędącymi elementem żadnej metody, drugim – gramatyki 
komunikacyjnej (GK) w ujęciu Grażyny Habrajskiej i Aleksego Awdiejewa. 
Podłożem jest tu analiza językowa odbywająca się na poziomie pojedyn-
czych słów i zdań. Otwiera ona pulę możliwości interpretacyjnych, zamykając 
możliwość wyboru tych wariantów, które nie mają pokrycia w doborze słów 
dokonanym przez narratora. W trzecim kroku analiza odbywa się na poziomie 
sekwencji i całego tekstu, który w czwartym zestawiany jest z innymi tekstami. 

16  P. Ricoeur, Język, tekst, interpretacja…, s. 159.



83Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

Wykorzystywane są tu zasady analizy tekstu literackiego zawarte w narratolo-
gii (N) w ujęciu Mieke Bal. Tu analizowana jest treść, ale z uwzględnieniem 
możliwych sensów nadanych przez narratora, do których zbliżyć ma badacza 
wcześniej dokonana analiza językowa. Dwa ostatnie polegają na zrozumieniu 
zarówno intencji narratora, jak i sensu tekstu przez niego skonstruowanego, co 
dokonuje się w „kołowym procesie”17. Metodę, za pomocą której analizowałam 
dane, nazwałam językowo-narracyjną metodą analizy tekstu18.

Gramatyka komunikacyjna została stworzona dla analiz wszystkich tek-
stów, które mają charakter narracyjny (na przykład artykuły prasowe), nie 
zaś z myślą o analizach literackich. Z kolei narratologia wykorzystywana jest 
głównie podczas analiz tekstów literackich, ale nie jest to jej jedyne zastoso-
wanie. Przewagą gramatyki komunikacyjnej nad innymi metodami jest to, że 
powstała na polskim gruncie, nie stanowi więc adaptacji metody obcojęzycz-
nej, a wszystkie jej zasady są możliwe do bezpośredniego zastosowania przy 
analizie tekstów narracyjnych.

W przedkładanej propozycji obie przywoływane metody wzajemnie się 
uzupełniają. Twórcy gramatyki komunikacyjnej nie przedstawiają technicz-
nych rozwiązań, które mogłyby zostać wykorzystane do opracowania trans-
krypcji wywiadu – w tej kwestii pomocna jest narratologia. Gramatyka komu-
nikacyjna koncentruje się raczej na analizie jednostek językowych (zdania), 
a narratologia na analizie większych fragmentów narracyjnych (sekwencja, 
tekst). W obu metodach uwzględniany jest szeroko pojęty kontekst kultu-
rowy, w którym funkcjonuje nadawca komunikatu, autor, narrator, a także sam 
komunikat. Przy tym, zanim badacz rozpocznie analizę zdań, powinien zinter-
pretować pojedyncze słowa, które mogą być znaczące na dalszych etapach pracy 
z tekstem. Dlatego postanowiłam do kompilacji obu wspomnianych metod 
dodać zasady gramatyczne odnoszące się do pojedynczych słów.

Nazwa „gramatyka komunikacyjna” eksponuje komunikację. Metoda ta 
opiera się na klasycznym schemacie komunikacyjnym (nadawca – komunikat 
– odbiorca), występującym w codziennej komunikacji potocznej, jednak rozu-
mienie naukowe powinno ją przekroczyć. Badacz stara się dotrzeć do sensu, 
jaki swojej wypowiedzi nadał narrator, mając świadomość, że nigdy w pełni 
nie będzie to możliwe. Gramatyka komunikacyjna rozpoczyna od przedsta-
wienia tego, co dzieje się w umyśle nadawcy przed zakodowaniem komunikatu 

17  Ibidem, s. 159–161.
18  Pierwotnie metodę tę nazywałam komunikacyjno-lingwistyczną metodą ana-

lizy tekstu narracyjnego. Obecnie jednak za nazwę bardziej oddającą jej istotę uważam 
tę przytoczoną w tekście głównym.



84 Doświadczanie międzykulturowości…

i przesłaniem go do odbiorcy, a następnie pokazuje, co dzieje się w umyśle 
odbiorcy w procesie odkodowywania komunikatu19.

Każdy człowiek ma zmagazynowane w pamięci doświadczenia percep-
tywne, które przyjmują postać obrazów ideacyjnych. Składają się na nie wra-
żenia wizualne, słuchowe, smakowe, dotykowe, czuciowe. Podstawową jed-
nostkę treści stanowi zaprojektowany przez nadawcę i odtworzony przez 
odbiorcę obraz ideacyjny, czyli przedstawieniowy. Jest on możliwy do prze-
kazania dzięki odniesieniu go do wspólnej dla obu uczestników komunika-
cji konfiguracji stanu rzeczy, czyli do typowego schematu wyobrażeniowego, 
znajdującego się w pamięci perceptywnej człowieka. Nadawca koduje obrazy 
za pomocą odpowiednich nośników, które może stanowić fotografia, film, 
obraz lub język. Niezależnie od wybranego nośnika odbiór takiego komuni-
katu wymaga dopełnienia sensu, co dokonywane jest poprzez odniesienie do 
zapamiętanych wrażeń sensorycznych i odniesienie do typowych scenariuszy, 
czyli wizualizowanie. Odbiorca ma w pamięci operacyjnej schematy wyobra-
żeniowe, dzięki czemu może odtworzyć obrazy przedstawieniowe otrzymane 
od nadawcy. Nadawca nie musi dostarczyć całego schematu, wystarczy jedynie 
element, gdyż już w nim zakodowane są wszystkie informacje tworzące pełny 
obraz20. Wzajemne rozumienie się jest możliwe dzięki istnieniu wspólnoty 
komunikacyjnej, która ma charakterystyczny dla siebie mechanizm tworzenia 
i odbierania komunikatów. Podstawą dla owego mechanizmu są mentalne sche-
maty, czyli reguły heurystyczne, które przechowywane są w pamięci operacyjnej 
mówiących. Wytwarzają one pewną idealizację świata, który zamykają w sys-
temie typowych sytuacji, zrozumiałych dla wszystkich użytkowników języka21.

Według gramatyki komunikacyjnej przekazywanie informacji odbywa 
się na trzech poziomach: ideacyjnym, interakcyjnym i organizacji dyskursu22. 

19  Twórcy metody, mówiąc o komunikacji, nadają wartość komunikacyjną po-
szczególnym częściom zdania, mowy, ale na tym nie będę się koncentrować, gdyż wy-
magałoby to szczegółowego odniesienia do zagadnień językoznawczych, które w na-
ukach społecznych są zbędne. Skoncentruję się na komunikacyjności jako sposobie 
przekazywania informacji od nadawcy do odbiorcy.

20  G. Habrajska, Kategoria obserwatora a proces wizualizacji, [w:] A. Obrębska (red.), 
Komunikacja wizualna w przestrzeni publicznej, Primum Verbum, Łódź 2009, s. 3–5.

21  A. Awdiejew, Gramatyka komunikacyjna teraz, [w:] G. Habrajska (red.), Ko-
munikatywizm w Polsce – wybrane zagadnienia z teorii i praktyki, Primum Verbum, 
Łódź 2011, s. 2.

22  Idem, Sytuacja komunikacyjna w procesie ideacji, [w:] G. Sawicka (red.), Sytu-
acja komunikacyjna i jej parametry, Wydawnictwo Uniwersytetu Kazimierza Wielkiego 
Bydgoszcz, Bydgoszcz 2010, s. 18.



85Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

Michael A. K. Halliday przedstawia je jako poziomy języka i pełnione przez 
nie funkcje23. Funkcjonują one równolegle, ale prezentowane są osobno. 
Pierwszy poziom, ideacyjny, inaczej przedstawieniowy, zapewnia człowie-
kowi możliwość obrazowania świata za pośrednictwem języka24, co oznacza, 
że nadawca „w sposób obiektywny” przekazuje informację o świecie realnym 
lub tym, który powstał w jego wyobraźni. Na tym poziomie określane jest to, 
„co” mówimy25. Drugi poziom, interakcyjny, odpowiedzialny jest za organiza-
cję układu interakcyjnego pomiędzy nadawcą a odbiorcą26. Tutaj pojawia się 
„komponent interpersonalny”, który określa postawę nadawcy wobec świata 
przedstawionego, a także wobec osób, które uczestniczą w danym procesie 
komunikacji. Występuje tu czynnik subiektywny, za pomocą którego nadawca 
może zrealizować pragmatyczną intencję, to znaczy sugeruje on odbiorcy, 
w jakim celu wykonuje swoje działanie werbalne. Ów cel jako kategoria gra-
matyczna odnosi się do ról pełnionych przez nadawcę i odbiorcę w układzie 
interakcyjnym, w którym się znaleźli. Podsumowując, na tym poziomie okre-
ślane jest, „po co”mówimy to, co mówimy27. Ostatni, trzeci poziom organizacji 
dyskursu, czyli poziom tekstowy, „umożliwia wybór środków parafrazowania 
i gatunkowych wyznaczników sensu”28. Na tym poziomie możliwe jest prezen-
towanie jednakowych treści, ale przy użyciu różnych środków formalnych29. 
Tutaj określane jest to, „jak” mówimy30.

Podsumowując, nadawca ma w głowie jakąś sytuację/wyobrażenie, 
koduje wybrane jej elementy i przesyła do odbiorcy. Odbiorcy element wystar-
czy, żeby móc tę sytuację/wyobrażenie odtworzyć, ale odnosi ją do swoich 

23  G. Habrajska, Poziomy funkcjonalne języka naturalnego, [w:] A. Kiklewicz, 
J. Dębowski (red.), Język poza granicami języka. Teoria i metodologia współczesnych 
nauk o języku, Instytut Dziennikarstwa i Komunikacji Społecznej Uniwersytetu War-
mińsko-Mazurskiego, Olsztyn 2008, s. 9.

24  A. Awdiejew, Sytuacja komunikacyjna…, s. 18.
25  G. Habrajska, Poziomy funkcjonalne…, s. 9–11.
26  A. Awdiejew, Sytuacja komunikacyjna…, s. 18.
27  G. Habrajska, Poziomy funkcjonalne…, s. 9, 14.
28  A. Awdiejew, Sytuacja komunikacyjna…, s. 18.
29  Operatory odpowiedzialne za ten poziom tekstu, w przeciwieństwie do ope-

ratorów interakcyjnych, nie mają żadnego znaczenia dla aktów mowy lub wartości 
interakcji. Pozwalają one na przedstawienie tej samej treści, ale w odmienny sposób, 
a także usprawniają proces odbioru treści na poziomie metatekstowym, [w:] G. Habraj-
ska, Poziomy funkcjonalne…, s. 18.

30  G. Habrajska, Poziomy funkcjonalne…, s. 9.



86 Doświadczanie międzykulturowości…

wyobrażeń. Wyobrażenia nadawcy i odbiorcy zakorzenione są w tym samym 
„świecie” i dlatego mogą się oni nawzajem rozumieć. 

Język jest nośnikiem komunikatu, który wymaga największego wysiłku 
intelektualnego, by za jego pomocą odtworzyć obrazy ideacyjne. Odbiorca, 
słysząc lub widząc słowa, w wyobraźni ma obraz ideacyjny, będący ich ilustra-
cją31. Założenie gramatyki komunikacyjnej mówi, że język nie odzwierciedla 
rzeczywistości, a jedynie na nią wskazuje32. Język jest procesem stanowiącym 
werbalizację intencji nadawcy. Funkcjonuje w jego świadomości za pomocą 
jednostkowego przedstawienia kognitywnego, którego reprezentację two-
rzą dwa składniki: obraz ideacyjny i zamiar pragmatyczny, realizowany przez 
przekazy treści ideacyjnej33. W rozumieniu gramatyki komunikacyjnej system 
języka razem z intencją komunikacyjną nadawcy stanowią komponenty skła-
dające się na proces komunikacji34.

Według założeń gramatyki komunikacyjnej końcowym efektem procesu 
werbalizacji jest tekst35. Przy doborze tekstów do analizy nie jest stosowany żaden 
klucz ani nie są brane pod uwagę ich cechy gatunkowe, a jedynym warunkiem, 
jaki muszą spełniać, jest ich charakter narracyjny36. Zgodnie z jednym z podsta-
wowych założeń narratologii nie wszystko można uznać za narrację, jednak to, 
co ma taki aspekt, można analizować jako narracyjne37. W obu ujęciach tekst 
musi spełnić warunki narracyjności38, aby można było nazwać go tekstem nar-
racyjnym i analizować w odpowiedni sposób.

Zdaniem twórców gramatyki komunikacyjnej dopiero w momencie, gdy 
interpretacja dobiegnie końca, tekst staje się zrozumiały. Wynika to ze współ-
istnienia dwóch komponentów, z których pierwszy stanowi sama treść tekstu, 
a drugi jego uzupełnienie informacyjne, co w połączeniu „zbliża się do sensu 
założonego przez nadawcę”39. W rozumieniu gramatyki komunikacyjnej uzy-
skana tą drogą „uporządkowana lista układów predykatowo-argumentowych” 

31  Eadem, Kategoria obserwatora…, s. 12.
32  A. Awdiejew, Norma a konwencja, [w:] M. Steciąg, M. Bugajski (red.), Norma 

a komunikacja, Oficyna Wydawnicza ATUT, Wrocław 2009, s. 3.
33  G. Habrajska, Komunikacyjna analiza…, s. 8–9.
34  Ibidem, s. 9.
35  Ibidem, s. 8.
36  Ibidem, s. 12.
37  M. Bal, Narratologia. Wprowadzenie…, s. 227.
38  Trzy trójjedności: kompozycyjna/treściowa, strukturalna i teoretyczna, vide: 

Narracja o doświadczaniu wielokulturowości.
39  G. Habrajska, Komunikacyjna analiza…, s. 10.



87Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

może stanowić konfigurację wyjściową, która prowadzi do rozumienia standar-
dowego. Dopiero na jej bazie można tworzyć rekonstrukcję treści interakcyj-
nej i włączać informacje zdobyte przez rozmówców w wyniku doświadczenia, 
sytuacji komunikacyjnej, w której się znaleźli lub elementów, które pojawiły się 
we wcześniejszych fragmentach tekstu40.

Podsumowując, w proponowanej metodzie istotne jest odtworzenie sensu 
komunikacyjnego nadawcy. Pomocne w tak ukierunkowanej interpretacji jest 
stosowanie określonych zabiegów językowych wobec tekstu (transkrypcji), 
które zostaną omówione nieco dalej. Należy przy tym mieć świadomość proce-
sów, jakie zachodzą w umyśle nadawcy przy wypowiadaniu komunikatu i odbiorcy 
przy odbieraniu go. Nieświadomość istnienia owych procesów i sposobów 
rekonstruowania treści powstałych w ich wyniku, może sprzyjać zbyt swobod-
nej interpretacji. Jednocześnie należy mieć świadomość, że treść i interpretacja 
są nierozerwalne, jedna nie istnieje bez drugiej.

1.4.4. Porządkowanie tekstu

Nazwa „porządkowanie tekstu” została przyjęta za twórcami gramatyki komu-
nikacyjnej, którzy nie oddzielają analizy formalnej od analizy sensu informacyj-
nego41. Jest to bardzo subtelna różnica, ponieważ podczas porządkowania tekstu 
możemy korzystać z jego sensu informacyjnego, ale nie jest to konieczne. Pro-
ponowany sposób porządkowania tekstu składa się z trzech etapów.

Pierwszy etap polega na podziale spisanej wypowiedzi na zdania i przypi-
sanie każdemu z nich kolejnego numeru (na wzór numerowania wersów tekstu 
w metodach wykorzystywanych w naukach społecznych)42. Słowo z komuni-
kacyjnego punktu widzenia nie niesie ze sobą żadnego znaczenia, ale nabiera 
go w zestawieniu z innymi słowami, które je otaczają43. Oznacza to, że możemy 
analizować poszczególne słowa w konkretnym zdaniu, a następnie analizować 
zdania jako zamkniętą całość. Dopiero po odczytaniu znaczenia danego zdania 
możemy je zestawić z pozostałymi fragmentami tekstu.

Drugi etap opracowywania tekstu stanowi porządkowanie sekwencyjne. 
Narratologiczne porządkowanie sekwencyjne w gramatyce komunikacyj-
nej nazywane jest „rozbiciem sensu komunikatu na poszczególne jednostki 

40  Ibidem, s. 11.
41  G. Habrajska, Komunikacyjna analiza…, s. 24. W odniesieniu do wywiadu 

narracyjnego Fritz Schütze pierwszy etap pracy z tekstem nazywa analizą formalną.
42  W podobny sposób linijki ponumerowała Mieke Bal w przykładowej analizie 

tekstu literackiego, [w:] M. Bal, Narratologia. Wprowadzenie…, s. 32.
43  G. Habrajska, Komunikacyjna analiza…, s. 27.



88 Doświadczanie międzykulturowości…

tekstowe”44, co w sposób niejako naturalny robi czytelnik, chcąc przeprowa-
dzić szczegółową analizę45. Kolejność wydarzeń prezentowanych w narracji 
nie musi być zgodna z chronologią tych wydarzeń, ale z potoczną logiką, która 
kształtuje ludzką rzeczywistość. To dzięki niej wiadomo, że dotarcie do punktu B 
jest możliwe tylko wtedy, gdy najpierw wyruszy się z punktu A. W opowieści 
nie jest to konieczne, gdyż podróż można rozpocząć od pobytu w punkcie B, 
a następnie, opisując wiele niepowiązanych z tym wydarzeniem sytuacji, dojść 
do momentu wyruszenia z punktu A46. Aby jednak móc interpretować taką 
opowieść, konieczne jest sekwencyjne uporządkowanie przedstawianych zda-
rzeń w spójne tematycznie fragmenty47. Kryterium porządkowania sekwencyj-
nego może stanowić spójność tematyczna poszczególnych fragmentów wywia-
dów albo chronologia opowiadanych wydarzeń.

Trzecim etapem może być uporządkowanie spójnych tematycznie sekwen-
cji w chronologiczną całość i analizowanie poszczególnych zagadnień zgodnie 
z tym porządkiem, ponieważ wypowiedzi uczestników badań w wywiadach 
swobodnych z elementami narracji z reguły nie są uporządkowane chronolo-
gicznie. Porządek ten trzeba wprowadzić, aby móc analizować doświadczenia 
życiowe danej osoby.

Podsumowując, po wykonaniu działań zgodnych z opisanymi wyżej eta-
pami badacz może przystąpić do językowo-narracyjnej analizy tekstu, którą 
omawiam w następnym paragrafie.

1.4.5. Językowo-narracyjna analiza tekstu

Punktem wyjścia dla językowo-narracyjnej analizy tekstu są te elementy, które 
znajdują się wewnątrz tekstu (wewnątrztekstowe) i te, które usytuowane są 
na zewnątrz niego (zewnątrztekstowe). Wewnętrzna interpretacja przebiega 
w czterech krokach, na które składają się poziomy pracy z tekstem i podległe 
im elementy, co obrazuje poniższy schemat.

44  Ibidem, s. 19–20.
45  M. Bal, Narratologia. Wprowadzenie…, s. 5.
46  Ibidem, s. 81.
47  G. Habrajska, Komunikacyjna analiza…, s. 9.



89Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

Ta
be

la
 1

. W
ew

ną
tr

z-
 i 

ze
w

ną
tr

zt
ek

st
ow

a a
na

liz
a t

ek
st

u

El
em

en
ty

 w
ew

ną
tr

zt
ek

st
ow

e
El

em
en

ty
 ze

w
ną

tr
zt

ek
st

ow
e

1
Po

zi
om

 
po

je
dy

nc
zy

ch
 

słó
w

2
Po

zi
om

 zd
ań

3
Po

zi
om

 
se

kw
en

cj
i l

ub
 

ki
lk

uz
da

ni
ow

yc
h 

od
ci

nk
ów

 w
ew

ną
tr

z 
se

kw
en

cj
i

4
Po

zi
om

 ca
łe

go
 te

ks
tu

1
R

óż
ni

ce
 w

 je
dn

ej
 

pr
ym

ar
ne

j c
es

ze

2
O

dw
oł

an
ie

 
do

 as
pe

kt
u 

se
m

an
ty

cz
ne

go

•	
C

zę
śc

i m
ow

y
•	

tr
zy

 ro
dz

aj
e 

te
st

ów
 

se
gm

en
ta

cj
i

•	
bu

t t
es

ty
•	

op
er

at
or

y

•	
na

rr
at

or
 

pi
er

w
sz

o-
, d

ru
go

- 
i t

rz
ec

io
os

.

•	
an

ac
hr

on
ia

•	
m

ow
a z

al
eż

na
, n

ie
za

le
żn

a 
i p

oz
or

ni
e z

al
eż

na
•	

fra
gm

en
ty

 n
ar

ra
cy

jn
e, 

op
iso

w
e i

 ar
gu

m
en

ta
cy

jn
e

•	
cz

ęs
to

tli
w

oś
ć

•	
pu

nk
ty

 zw
ro

tn
e/

m
om

en
ty

 
pr

ze
ło

m
ow

e
•	

os
ob

y 
zn

ac
zą

ce

Źr
ód

ło
: o

pr
ac

ow
an

ie
 w

ła
sn

e.



90 Doświadczanie międzykulturowości…

Komponenty wewnątrztekstowe tworzone są przez każdy z elementów, 
który jest niezbędny do zbudowania tekstu, co oznacza, że analiza może być 
prowadzona kolejno, na poziomie pojedynczych słów, zdań, sekwencji lub kil-
kuzdaniowych odcinków wewnątrz danej sekwencji i na poziomie całego tek-
stu. Analizy dokonywane na każdym wcześniejszym poziomie stanowią punkt 
wyjścia dla analiz dokonywanych na każdym kolejnym. Komponenty zewnątrz- 
tekstowe pozwalają zaś na zestawienie i porównywanie ze sobą dwóch lub wię-
cej tekstów. Przedstawione elementy nie stanowią zamkniętego zbioru.

Pierwszy krok pracy z tekstem zachodzi na poziomie analizy pojedyn-
czych słów (G), ujmowanych jako części mowy:
•	 czasowniki modalne pozwalające określić stopień pewności nadawcy 

w stosunku do wygłaszanego przez niego komunikatu. Jednak sama modal-
ność zostanie opisana przy omawianiu operatorów modalnych.

•	 czasowniki ruchu48 wskazujące na zabarwienie emocjonalne. Wskazu-
ją na stosunek emocjonalny nadawcy do treści danego komunikatu. Im 
jest ich więcej w danym fragmencie, tym zabarwienie emocjonalne danej 
wypowiedzi jest silniejsze. Istotne jest tu określenie, w którym konkretnie 
zdaniu nadawca zastosował owe czasowniki, bo to właśnie do wydarze-
nia zamkniętego w tym zdaniu (lub zdaniach) ma on emocjonalny stosu-
nek. Znaczący może być taki rodzaj wypowiedzi, gdy na przykład na pięć 
występujących obok siebie zdań tylko w trzecim brakuje czasowników 
ruchu. Takie zdanie można interpretować jako odwołanie do sytuacji spo-
za omawianego zdarzenia, chwilowe zatrzymanie emocji w stosunku do 
niego (dystansowanie się) etc. Z kolei obecność czasowników ruchu może 
świadczyć o tym, że dane zdarzenie nie zostało przez nadawcę przemyśla-
ne, jest bieżącym doświadczeniem, na które nie umie on jeszcze spojrzeć 
z dystansem etc.

•	 zaimki osobowe lub dzierżawcze: zaimki osobowe (na przykład „on”) 
i dzierżawcze (na przykład „mój”) mogą być stosowane jako zamienniki 
nazw własnych, rzeczowników imiennych, szczególnie imion innych osób, 
o których jest mowa. Na przykład nadawca komunikatu wprowadza-
ną do narracji osobę określa mianem „on/ona” lub „mój/moja”, zamiast 
używać jej imienia. Taki zabieg można interpretować jako dystansowanie 
się o różnym charakterze i podłożu. Uczestnik badań może prezentować 

48  Więcej na temat innych typów czasowników, vide: J. Chojak, Semantyka 
i składnia czasowników oznaczających reakcje słowne, Wydawnictwa Uniwersytetu War-
szawskiego, Warszawa 2006.



91Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

dystans do osoby, o której mówi, do jej roli w kontekście omawianego zda-
rzenia, do badacza lub może to być dystans sytuacyjny. Jest to dość łatwe 
do wychwycenia dopiero na poziomie analizy całego testu, gdyż wtedy 
widoczna jest zmiana formy lub jej konsekwentne stosowanie.

•	 wykrzykniki (na przykład „ach!”) świadczą o zabarwieniu emocjonalnym 
komunikatu, a brak orzeczenia w takim typie wypowiedzi potęguje „emo-
cjonalne oddziaływanie”49. Wyrażenia lub zdania zakończone wykrzyknika-
mi mogą też służyć bezsprzecznemu potwierdzeniu jakiegoś komunikatu 
(na przykład „właśnie tak!”), podkreśleniu czegoś lub przywołaniu roz-
mówcy do porządku. 

Drugi krok pracy z tekstem zachodzi na poziomie analizy zdań:
•	 Trzy rodzaje testów segmentacji (GK50)

Nadawca komunikatu nadaje poszczególnym elementom zdania charak-
ter informacyjny lub emocjonalny. Słowa w zdaniu zajmują względem siebie 
pozycje formalne, co ułatwia wskazanie fragmentów informacyjnych, które 
tworzą dany układ predykatowo-argumentowy. Człon konstytutywny zda-
nia tworzony jest przez predykat prymarny (PPRIM), który otwiera miejsce dla 
argumentów o różnym charakterze (a1, a2, a3,…, an), co wyraża się wzorem  
PPRIM [a1, a2, a3,…, an]. W wydobyciu znaczenia informacyjnego danego zda-
nia pomaga zastosowanie zaproponowanych przez Aleksego Awdiejewa trzech 
testów segmentacji (przemieszczenia, elaboracji i redukcji, substytucji). 
Warunkiem ich zastosowania jest „nienaruszalność wartości komunikacyjnej 
tekstu”51. Ludzie mają naturalną zdolność do modyfikacji tekstu poprzez ope-
rowanie poszczególnymi jego jednostkami (słowami). Można formalnie zmie-
nić porządek tekstu, dodać lub pominąć jakieś słowa, a w efekcie zmienić kon-
figurację informacyjną, czyli komunikacyjną52. 

Test przemieszczenia: polega na zmianie szyku zdania w taki sposób, by 
jednocześnie zachować jego wartość komunikacyjną53.

49  M. Bal, Narratologia. Wprowadzenie…, s. 48.
50  GK = gramatyka komunikacyjna.
51  G. Habrajska, Komunikacyjna analiza…, s. 24–25.
52  Takie zabiegi mogą przypominać tworzenie eksperymentów myślowych za-

proponowanych przez Ulricha Oevermanna w obiektywnej hermeneutyce, z tą jednak 
różnicą, że tu eksperymentowaniu poddawane są pojedyncze słowa, a nie większe par-
tie tekstu. Więcej o eksperymentach myślowych, vide: D. Urbaniak-Zając, W poszuki-
waniu teorii działania profesjonalnego pedagogów, Impuls, Kraków 2016, s. 88–89.

53  G. Habrajska, Komunikacyjna analiza…, s. 24.



92 Doświadczanie międzykulturowości…

Test elaboracji i redukcji: za pomocą elaboracji wprowadzamy różnego 
rodzaju specyfikacje w prepozycji54 i postpozycji55 względem „specyfikowanej 
jednostki tekstu”. Elementy, które wprowadzamy, ulegają specyfikacji i doko-
nują naturalnej segmentacji analizowanego przez nas fragmentu. Redukcja 
z kolei jest odwrotnością elaboracji i polega na „wyjmowaniu” ze zdania nie-
których jego elementów, co może się odbywać bez ograniczeń pod warun-
kiem, że nie są redukowane elementy należące do jądra układu predykatowo- 
-argumentowego56.

Test substytucji: polega na dokonaniu zamiany wybranych jednostek 
tekstowych na inne. Warunkiem koniecznym jest tu jednak zachowanie zbliżo-
nej wartości komunikacyjnej tworzonego wypowiedzenia do wypowiedzenia 
bazowego. Jednostki, które pozwalają na taką wymianę, nazywane są synoni-
mami funkcjonalnymi lub komunikacyjnymi57.

Zdaniem Aleksego Awdiejewa tekst stanowi skomplikowaną strukturę, 
w której nakładają się na siebie i współwystępują ze sobą różne sensy. Test 
substytucji zwiększa potencjalne możliwości interpretacyjne, przywołuje 
możliwe sensy58.

•	 But testy (GK)
U podstaw but testów leży założenie, że zarówno odbiorca, jak i nadawca 

zakorzenieni są w swoich kulturach i przez ich pryzmat odbierają i rozumieją 
świat. Stosowanie omawianych testów może służyć ujawnieniu usytuowa-
nia kulturowego nadawcy i zniwelowaniu stereotypów kulturowych, które 
mogą przesłaniać odbiorcy zrozumienie komunikatu. Za przykład może posłu-
żyć przywoływany przez Grażynę Habrajską predykat „pić” [P PIĆ], który 
otwiera miejsce dla argumentów [a1 „kto”, a2 „co”], co może wyrazić się w postaci 
wzoru PIĆ [kto, co]. W takiej postaci nie zostały jednak uwzględnione trzy 

54  Prepozycja jest synonimem przyimka, oznacza, że jeden element jest położo-
ny przed drugim, [za:] K. Polański (red.), Encyklopedia językoznawstwa ogólnego, Za-
kład Narodowy imienia Ossolińskich, Wrocław 1999, s. 463.

55  Postpozycją jest położenie jednego elementu języka po innym: a. rodzajnik po 
rzeczowniku (żenata w jęz. bułgarskim), b. przydawka po rzeczowniku (kobieta pięk-
na, choć niemiła; to utwór wybitny), c. zdanie podrzędne po głównym (Nie pójdę na 
spacer, jeśli będzie padał deszcz względem zdania w prepozycji Jeśli będzie padał deszcz, 
nie pójdę na spacer), [za:] K. Polański (red.), Encyklopedia językoznawstwa…, s. 450.

56  G. Habrajska, Komunikacyjna analiza…, s. 24.
57  Ibidem, s. 25.
58  Ibidem, s. 15.



93Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

istotne kwestie. Po pierwsze, argument „co” nie odnosi się do wszystkich pły-
nów, gdyż nie każdy nadaje się do picia (na przykład kwas solny). Po drugie, 
nie wszystkie płyny, które są spożywane przez człowieka, nadają się dla zwie-
rząt. I po trzecie, nie każdy człowiek pije każdy rodzaj płynu, co związane jest 
z wiekiem, płcią, a także przynależnością kulturową59. 

Zdania poddawane but testom wymagają dodatkowych asumpcji, aby 
mogły być czytelne dla odbiorcy60. Czasami sam autor używa sformułowań, 
które przybierają formę but testów. Wówczas może to mieć na celu podkre-
ślenie jego zdziwienia omawianą kwestią lub świadczyć o jego wiedzy na 
temat różnic pomiędzy nim a badaczem i chęcią zwrócenia na nie uwagi, 
podkreślenia ich.

•	 Operatory61 (GK)
Poza układem predykatowo-argumentowym w zdaniu występują jednostki 

(słowa), które pełnią funkcję „aktualizatorów lub innego typu operatorów”. Nie 
mają one charakteru jednostek informacyjnych, a do ich zadań należy jedy-
nie wskazywanie na określone fragmenty rzeczywistości. Pomagają dostrzec 
w komunikacji związki czasowo-przestrzenne i przyczynowo-skutkowe, mogą 
być dostosowane do potrzeb komunikacyjnych danej wypowiedzi, a także 
pomagają w transformacji wypowiedzenia w akt mowy62. Operatory, podobnie 
jak inne elementy w gramatyce komunikacyjnej, nie stanowią zamkniętej listy 
ani nie ma konieczności uwzględniania wszystkich przy danej analizie, a jedy-
nie mogą być dobierane w zależności od potrzeb interpretacyjnych.

Operatory są bezpośrednio związane z trzema poziomami przekazywa-
nia informacji / trzem funkcjonalnym poziomom komunikacji (ideacyjnym, 
interakcyjnym, tekstu). W dwóch poniższych tabelach znajduje się zestawienie 
omawianych operatorów:

59  Ibidem, s. 34.
60  Ibidem.
61  Niektóre z omawianych poniżej operatorów wykraczają poza poziom poje-

dynczych zdań, ale zasady ich zastosowania przedstawiam w tym miejscu, by uniknąć 
nadmiernego rozproszenia omawianego zagadnienia.

62  G. Habrajska, Komunikacyjna analiza…, s. 86–87.



94 Doświadczanie międzykulturowości…
Ta

be
la

 2
. R

od
za

je
 o

pe
ra

to
ró

w
 i 

ic
h 

fu
nk

cj
e

O
pe

ra
to

ry
 

w
 o

dn
ie

si
en

iu
  

do
 p

oz
io

m
ów

R
od

za
je

/t
yp

y 
op

er
at

or
ów

Fu
nk

cj
e 

op
er

at
or

ów

O
pe

ra
to

ry
 

id
ea

cy
jn

e
A

kt
ua

liz
at

or
y

U
m

ie
sz

cz
en

ie
 w

yp
ow

ie
dz

i w
 cz

as
ie

 i 
pr

ze
st

rz
en

i
O

pe
ra

to
ry

 w
pr

ow
ad

za
ją

ce
 

kw
an

ty
fik

ac
ję

 i 
in

te
ns

yfi
ka

cj
ę

N
at

ęż
en

ie
 ce

ch
y

K
on

ek
to

ry
Sp

aj
an

ie
 d

w
óc

h 
lu

b 
w

ię
ce

j o
br

az
ów

 id
ea

cy
jn

yc
h

O
pe

ra
to

ry
 te

ks
tu

O
pe

ra
to

ry
 d

ys
ku

rs
u

Po
w

ita
ni

a,
 p

oż
eg

na
ni

a,
 p

od
tr

zy
m

yw
an

ie
 k

on
ta

kt
u

O
pe

ra
to

ry
 m

et
ap

re
dy

ka
to

w
e:

•	
op

er
at

or
y 

de
lim

in
ac

ji 
(d

el
im

in
ta

to
ry

)
Sy

gn
al

iz
ow

an
ie

 za
ko

ńc
ze

ni
a j

ak
ie

go
ś f

ra
gm

en
tu

 w
yp

ow
ie

dz
i i

 p
rz

ej
śc

ie
 

do
 n

as
tę

pn
eg

o
•	

w
yk

ła
dn

ik
i e

nd
or

fy
W

sk
az

uj
ą n

a p
ow

ią
za

ni
a t

em
at

yc
zn

e p
om

ię
dz

y 
od

rę
bn

ym
i s

ek
w

en
cj

am
i

O
pe

ra
to

ry
 o

rg
an

iz
ac

ji 
tre

śc
i:

•	
op

er
at

or
y 

te
m

at
yz

ac
ji

O
kr

eś
la

ją
 te

m
at

 i 
za

kr
es

 in
fo

rm
ac

yj
ny

 k
om

un
ik

at
u

•	
op

er
at

or
y 

hi
er

ar
ch

iz
ac

ji
H

ie
ra

rc
hi

zu
ją

 in
fo

rm
ac

je
 i 

po
zw

al
aj

ą n
ad

aw
cy

 st
er

ow
ać

 u
w

ag
ą o

db
io

rc
y

•	
op

er
at

or
y 

pa
ra

fra
zo

w
an

ia
W

sk
az

uj
ą n

a o
dn

ie
sie

ni
e s

ię
 d

o 
w

cz
eś

ni
ej

 o
po

w
ie

dz
ia

ne
go

 fr
ag

m
en

tu
•	

op
er

at
or

y 
sp

ec
yfi

ka
cj

i 
in

fo
rm

ac
ji

W
sk

az
uj

ą n
a f

ra
gm

en
ty

, w
 k

tó
ry

ch
 n

ar
ra

to
r o

dd
aj

e s
w

oj
ą n

ar
ra

cj
ę o

so
bi

e 
tr

ze
ci

ej
O

pe
ra

to
ry

 
in

te
ra

kc
yj

ne
O

pe
ra

to
ry

 m
od

al
ne

W
yr

aż
aj

ą s
to

pi
eń

 p
rz

ek
on

an
ia

 n
ad

aw
cy

 co
 d

o 
w

yp
ow

ia
da

ne
go

 p
rz

ez
 

ni
eg

o 
ko

m
un

ik
at

u
O

pe
ra

to
ry

 em
ot

yw
no

-o
ce

ni
aj

ąc
e

M
og

ą w
yr

aż
ać

 za
do

w
ol

en
ie

, o
ba

w
ę, 

w
yr

zu
t e

tc
.

O
pe

ra
to

ry
 d

zi
ał

an
ia

M
og

ą w
yr

aż
ać

 ra
dę

 lu
b 

na
kł

an
ia

ni
e

Źr
ód

ło
: o

pr
ac

ow
an

ie
 w

ła
sn

e.



95Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

Tabela 3. Operatory na wszystkich poziomach języka

Operatory na wszystkich poziomach języka

Metaoperatory perswazji Blokowanie lub osłabianie naturalnej 
gotowości i możliwości odbiorcy do 
realnego odbierania faktów i opinii

•	 Na poziomie ideacyjnym Leksykalne metaoperatory perswazji

•	 Na poziomie treści •	 Metonimia, metafora i metaforyczne 
(ironiczne) sytuacje zagadki 
semantycznej

•	 Leksykalne metaoperatory perswazji

•	 Na poziomie interakcyjnym Metaoperatory perswazji „wyznaczają 
obszar działań operatorów 
interakcyjnych”63

Źródło: opracowanie własne.

O p e ra to r y  i d ea c y j n e: ich funkcją jest aktualizowanie treści, które do 
komunikatu wnosi układ predykatywny. Owo aktualizowanie dokonuje się 
poprzez umieszczenie danej wypowiedzi w czasie i przestrzeni, a celem jest 
zaprezentowanie rzeczywistości64. Z listy wszystkich operatorów ideacyjnych 
przy analizie wywiadów użyteczne są tylko wybrane z nich. 

Niektóre predykaty wywołują konieczność umieszczenia omawianej sytu-
acji w określonym czasie, miejscu i lokalizacji. Takie operatory nazywane są 
aktualizatorami. W zdaniu przyjmują pozycję tradycyjnych okoliczników, 
które nie łączą się z żadnym z członów predykacji, ale odwołują się do całego 
komunikatu65.

Istotne są też operatory ideacyjne, które wprowadzają kwantyfikację 
i intensyfikację, a przez to określają natężenie cechy. Za ich pomocą możemy 
określić stosunek emocjonalny nadawcy komunikatu do treści owego komuni-
katu (na przykład kotek lub kocur)66.

Ostatnimi z istotnych operatorów ideacyjnych są konektory, które peł-
nią funkcje spajające (spójniki) dla dwóch lub więcej obrazów ideacyjnych. 

63  Ibidem, s. 101.
64  Ibidem, s. 87.
65  Ibidem, s. 87–89.
66  Ibidem, s. 89.



96 Doświadczanie międzykulturowości…

Pozwalają one na dostrzeżenie powiązań pomiędzy omawianymi wydarze-
niami67. Mogą być stosowane przez samych narratorów.

O p e r a t o r y  t e k s t u: „w różny sposób przedstawiają tę samą treść lub 
usprawniają proces jej odbioru”, a ponadto pełnią funkcję porządkującą obrazy 
ideacyjne68.

Należą do nich operatory dyskursu mające charakter rytualny i występu-
jące w formie bezpośredniej komunikacji. Zalicza się do nich powitania, poże-
gnania i podtrzymywanie kontaktu. Ostatnia z form jest kierowana bezpośred-
nio do badacza i może mieć na celu sprawdzenie jego czujności, upewnienie 
się, czy nadąża on za tokiem myśli narratora. Mogą one wtedy występować 
w takiej postaci jak: „tak?”, „prawda?”. Stosowane są również przez bada-
cza w celu zachęcenia narratora do dalszej opowieści, na przykład „yhm”, „tak”, 
„rozumiem”69.

Kolejne istotne operatory tekstu to operatory metapredykatowe. Wśród 
nich można wyróżnić operatory deliminacji (deliminatory) i wykładniki 
endorfy. Pierwsze polegają na sygnalizowaniu zakończenia jakiegoś elementu 
opowieści i przejściu do kolejnego, na przykład „po pierwsze…”, „po drugie…”, 
„na koniec…”, „przejdźmy do…”. Drugie z kolei wskazują na nawiązanie do 
wcześniej omawianych kwestii, na przykład „jak już wspomniałem…”, „należy 
dodać…”.

Oba typy operatorów występują w wywiadach i mogą wskazywać na 
rozpoczęcie kolejnej sekwencji (deliminatory) lub powiązania tematyczne 
pomiędzy odrębnymi sekwencjami (wykładniki endorfy)70, co ułatwia 
zarówno porządkowanie, jak i analizowanie tekstu.

Operatory organizacji treści stanowią ostatnie z operatorów tekstu. 
Składają się z czterech podtypów. Pierwszy z nich stanowią operatory tema-
tyzacji określające temat i zakres informacyjny komunikatu, na przykład „jeśli 
chodzi o… to…”, „wracając do tematu…”. Ich użycie przez narratora może 
ułatwić wydzielenie poszczególnych sekwencji lub wskazać na włączenie pod-
rzędnego tekstu do głównej narracji. Może też sugerować powrót do głównego 
tematu, który został przerwany wtrąceniem.

Drugi podtyp stanowią operatory hierarchizacji, które „hierarchizują 
informacje” i pozwalają nadawcy sterować uwagą odbiorcy. Ponadto pokazują 

67  Ibidem, s. 92–93.
68  Ibidem, s. 93.
69  Ibidem, s. 93–94.
70  Ibidem, s. 94–95.



97Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

one związki, które zachodzą pomiędzy różnymi fragmentami komunikatu. 
Należą do nich na przykład „przede wszystkim…”, „zwłaszcza…”, „nie mówiąc 
już o…”, „należy podkreślić…”, „a tak na marginesie…”.

Trzecim typem są operatory parafrazowania, które wskazują na powtó-
rzenie wcześniej opowiedzianego fragmentu, ale w inny sposób lub na „skory-
gowanie wcześniej podanej informacji lub jej fragmentu”71. Służą temu takie 
sformułowania, jak „innymi słowy…”, „mianowicie…”, „to znaczy…”72.

Operatory specyfikacji informacji zamykają listę operatorów tek-
stu. Można do nich przypisać wyliczanie, na przykład „takie jak…”, „między 
innymi…” lub przytaczanie cudzych słów, na przykład „przyjmijmy (za)…”, 
„jak powiedział…”, „zdaniem…” połączone z przywołaniem opinii konkretnej 
osoby73. Drugi podtyp jest bardziej przydatny dla analizowania wywiadów. Wska-
zuje on na fragmenty, w których narrator z jakiegoś powodu oddaje swoją narra-
cję osobie trzeciej. Ten powód jest istotny dla interpretacji, gdyż celem może być 
wyrażenie swojej opinii poprzez przywołanie poglądu innej osoby, chęć wzmoc-
nienia swojego zdania poprzez potwierdzenie go przez autorytet etc.

Operator y interakc y jne: ich podstawę tworzy relacja zachodząca pomię-
dzy nadawcą a odbiorcą. Ich celem zaś jest określenie ról pełnionych przez obu 
bohaterów komunikacji w stosunku do rzeczywistości określonej przez opera-
tory ideacyjne. Mogą występować na poziomie interakcyjnym lub na wszyst-
kich poziomach języka.

Na poziomie interakcyjnym wyrażana jest intencja nadawcy, która 
przekształca się w trzy rodzaje aktów mowy. Pierwsze z nich to operatory 
modalne („realizujące strategie informacyjno-weryfikacyjne”), które wyrażają 
stopień przekonania nadawcy co do wypowiadanego przez niego komunikatu. 
Owo przekonanie może być pewnością, prawdopodobieństwem, wątpieniem etc. 
Przykładem takiego operatora może być użycie czasownika „myślę” w zdaniu, 
które nie wiąże się z silnym przekonaniem nadawcy co do prawdziwości wygła-
szanego komunikatu.

Drugi rodzaj to operatory emotywno-oceniające („realizujące strategie 
aksjologiczne”), które mogą wyrażać zadowolenie, obawę, wyrzut etc. Ostatnie 
są to operatory działania („realizujące strategie behawioralne”), które mogą 
wyrażać radę lub nakłanianie.

71  Ibidem, s. 96.
72  Ibidem, s. 95–97.
73  Ibidem, s. 97–98.



98 Doświadczanie międzykulturowości…

Z kolei na wszystkich poziomach języka mogą się pojawić metaopera-
tory perswazji, które służą do blokowania lub osłabiania naturalnej gotowości 
i możliwości odbiorcy do realnego odbierania faktów i opinii. Na poziomie 
ideacyjnym funkcję tę pełnią leksykalne metaoperatory perswazji, takie 
jak: „przecież”, „wszystko”, „nic”, „zawsze”, „nigdy”. Ich działanie polega na 
sugerowaniu bezwyjątkowości lub braku możliwości zakwestionowania stwier-
dzeń prezentowanych przez narratora.

Z kolei wzmocnienie na poziomie treści wywołują tryby komunika-
cyjne, do których zaliczyć można metonimię, metaforę i metaforyczne 
(ironiczne) sytuacje zagadki semantycznej. Pierwsze dwie intensyfikują 
przekazywane informacje. Ostatnia zaś zmusza odbiorcę do rozwiązania owej 
zagadki, co sprawia mu satysfakcję. Z kolei funkcja perswazyjna często reali-
zowana jest poprzez odpowiedni dobór treści na poziomie całego tekstu (na 
przykład szyk).

Na poziomie tekstu odbiorca wprowadza leksykalne metaoperatory 
perswazji, na przykład „prawdę mówiąc”, „nie ukrywam”, „mówiąc między 
nami”. Sformułowania te wprowadzają metakomentarz, który zazwyczaj two-
rzy pozytywny obraz nadawcy i wzmacnia jego więź z odbiorcą. Z kolei na 
poziomie interakcyjnym metaoperatory perswazji „wyznaczają obszar dzia-
łań operatorów interakcyjnych”74.	

Trzeci krok pracy z tekstem odbywa się na poziomie analizy sekwencji lub 
kilkuzdaniowych odcinków wewnątrz danej sekwencji:
•	 Narrator pierwszo-, drugo- i trzecioosobowy, narrator świadek (N75)

Dominującą formą narracji w badaniach prowadzonych w naukach spo-
łecznych jest narracja pierwszoosobowa, co wynika z faktu, że narrator mówi 
o sobie, czyli wypowiada komunikaty typu „ja”. Czasami nadawca do swojej 
opowieści wprowadza narrację trzecioosobową – dzieje się tak, gdy opo-
wiada o kimś lub cytuje kogoś, kto „opowiada” o nim.

W literaturze może też pojawić się narrator drugoosobowy, ale nie jest 
to typowa forma i występuje przeważnie w powieściach eksperymentalnych76. 

74  Ibidem, s. 99–101.
75  N = narratologia.
76  Ta forma narracji w ostatnich latach staje się coraz bardziej popularna we 

współczesnej fantastyce, czego przykładem może być opowiadanie Jacka Dukaja pod 
tytułem Szkoła, a także wśród przedstawicieli młodej generacji współczesnych pisarzy, 
co zobrazowane zostało w utworze Ziemowita Szczerka pod tytułem Siódemka. Oba 
teksty jednak tylko częściowo utrzymane są w konwencji narracji drugoosobowej, 



99Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

Jest to narracja trudna w odbiorze, zaburzająca płynne czytanie, w związku 
z czym adresat komunikatu często po pewnym czasie przekłada ją w głowie 
na formę pierwszoosobową, gdyż „ty” stanowi „zakamuflowane ja”77. W bada-
niach prowadzonych w ramach nauk społecznych również pojawia się narracja 
drugoosobowa. Może ona mieć na celu dystansowanie się nadawcy w stosunku 
do wypowiadanego komunikatu albo (podobnie jak w literaturze) zamiarem 
nadawcy jest przybliżenie odbiorcy do opowiadanych wydarzeń, umieszczenie 
go w centrum tych wydarzeń.

W tekście można też wyróżnić fragmenty, w których narrator przyjmuje 
rolę narratora-świadka, co oznacza, że pod względem tożsamości prze-
staje być ważny w opowiadanej akcji, stoi na uboczu toczących się wydarzeń 
i je relacjonuje. Nie ma tu miejsca do zastanawiania się nad prawdziwością 
omawianych kwestii, gdyż treść przepełniona jest faktami i wskazówkami, co 
pozwala na uznanie jej za prawdziwą. Jednocześnie nie stanowi gwarancji, że 
taka naprawdę jest, gdyż jest to „implikowane roszczenie autora”78. W narra-
cjach powstałych w wyniku prowadzenia badań w naukach społecznych autor 
również może zająć pozycję narratora-świadka. Dzieje się to w tych fragmen-
tach, w których wyłącza on siebie z danej akcji, przywołuje wiele szczegó-
łów i niepodważalnych faktów, a także z pełnym przekonaniem relacjonuje 
doświadczenia osób trzecich, na przykład przodków sprzed kilku pokoleń. 

Czwarty krok pracy z tekstem odbywa się na poziomie analizy całego tekstu
•	 Anachronia (N)

Jak już wspomniałam, opowieści – zarówno literackie, jak i badawcze – nie 
są tworzone w chronologicznym porządku. Oznacza to, że występuje w nich 
anachronia, która może pojawiać się w efekcie chęci dokładnego wytłumacze-
nia złożonych wydarzeń lub sytuacji. Wtedy konieczne jest przerwanie opo-
wieści rozgrywającej się w teraźniejszości i cofnięcie się w przeszłość lub nawet 
do kilku przeszłych wydarzeń usytuowanych w różnych odcinkach czasowych. 
Anachronia składa się z trzech aspektów. Pierwszy z nich to kierunek: opo-
wiadane wydarzenia są rozpatrywane w odniesieniu do punktu znajdującego 
się w przeszłości lub przyszłości. W narracjach analizowanych przez przed-
stawicieli nauk społecznych plany na przyszłość są istotne i w związku z tym 

gdyż nawet w przypadku utworów przekraczających granice tradycyjnej narracji auto-
rom nie udaje się w całości zachować tej formy, vide: J. Dukaj, Szkoła, Wydawnictwo 
Literackie, Kraków 2015; Z. Szczerek, Siódemka, Korporacja Ha!art, Kraków 2014.

77  M. Bal, Narratologia. Wprowadzenie…, s. 29–31.
78  Ibidem, s. 27–29.



100 Doświadczanie międzykulturowości…

pojawiają się odniesienia do przyszłości. Zdecydowanie częściej jednak wystę-
pują odwołania do przeszłości, gdyż przedmiotem analizy są przede wszystkim 
minione doświadczenia. Drugim aspektem jest dystans czasowy, który okre-
śla czas, jaki minął od omawianego wydarzenia do teraz. Trzeci zaś to rozpię-
tość czasowa, która polega na określeniu czasu, jaki trwało wydarzenie, do któ-
rego odwołuje się dystans czasowy79.

Dystans czasowy i rozpiętość czasowa to ważne elementy anachronii 
dla badań prowadzonych w ramach nauk społecznych. Dzięki ich rozpozna-
niu w tekście możemy ocenić, jak długo trwało dane zdarzenie i ile czasu od 
niego upłynęło (do teraz). W zestawieniu z siłą, z jaką wspomnienie o nim lub 
jego konsekwencje oddziałują obecnie na narratora, można określić, czy był to 
czynnik trwający długo lub krótko, z dużą lub małą intensywnością. Po okre-
śleniu tego możliwe jest zinterpretowanie zależności pomiędzy siłą oddziały-
wania lub znaczeniem danego czynnika dla narratora a jego doświadczeniami 
życiowymi. Wyjaśnienie owej zależności może się przenieść na poziom analizy 
całego tekstu, gdyż rozwiązanie danej sytuacji może pojawić się na dalszym 
etapie opowieści lub w ogóle nie być wypowiedziane wprost.

•	 Mowa zależna, niezależna i pozornie zależna (N)
Mowa zależna polega na parafrazowaniu wypowiedzi innych osób, opo-

wiedzeniu rozmów prowadzonych z nimi. Mowa niezależna z kolei polega na 
cytowaniu myśli, wypowiedzi innych osób lub możliwie jak najwierniejszym 
odtworzeniu rozmów z nimi. Obie formy występują zarówno w literaturze, jak 
i w badaniach prowadzonych w ramach nauk społecznych. W drugim przy-
padku, dzięki zastosowaniu mowy zależnej lub niezależnej przez narratora, 
możemy zróżnicować stopień jego zdystansowania się do omawianej sytuacji 
lub jej przemyślenia. Gdy narrator jest w stanie opowiedzieć myśli, wypowie-
dzi innych osób lub rozmowy prowadzone z nimi, a nawet przedstawić swoją 
interpretację, to można przyjąć, że sytuacja ta jest przez niego przemyślana 
i nabrał do niej dystansu. Jeśli zaś rozmówca cytuje myśli, wypowiedzi lub roz-
mowy, to najprawdopodobniej oznacza to, że nie nabrał do niej emocjonalnego 
dystansu80.

O mowie pozornie zależnej można mówić, gdy następuje „forma interfe-
rencji pomiędzy tekstem narratora a tekstem aktora. Sygnały zindywidualizo-
wanej sytuacji językowej aktora i (nie)zindywidualizowanej sytuacji językowej 

79  Ibidem, s. 99–100.
80  Ibidem, s. 51–57.



101Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

narratora bez wyraźnego ostrzeżenia nakładają się”81. Innymi słowy, w mowie 
pozornie zależnej narrator mówi o osobie trzeciej. Można zatem przyjąć, że 
parafrazuje lub interpretuje jej myśli, wypowiedzi lub działania. W rzeczywisto-
ści jednak wprowadza on formę mowy zależnej, która jest nią tylko z zewnątrz, 
wewnętrzna konstrukcja wskazuje na wierne przytoczenie działań owej osoby.

•	 Fragmenty narracyjne, opisowe i argumentacyjne (N)
Oprócz fragmentów narracyjnych w tekście odnaleźć też można opinie 

na jakiś temat lub opisy osób i miejsc. Tworzą one odpowiednio fragmenty 
argumentacyjne i opisowe, które nie odnoszą się bezpośrednio do wydarzeń82. 
Wypowiedzi o charakterze narracyjnym i nienarracyjnym mogą występować 
naprzemiennie, to znaczy opinie na jakiś temat lub opisy czegoś mogą być 
wplatane w główną narrację. W komentarzach nienarracyjnych mogą się poja-
wić stwierdzenia natury ideologicznej. We fragmentach argumentacyjnych 
pojawiają się odniesienia do zagadnień uwarunkowanych społecznie i kultu-
rowo. Z reguły odnoszą się one do tematyki usytuowanej na zewnątrz fabuły, 
nie zaś do któregoś jej fragmentu. Za argumentacyjne uznaje się takie stwier-
dzenia, które dotyczą wiedzy ogólnej, choć należy mieć przy tym na względzie, 
że ta wiedza może być przez narratora zniekształcona. Fragmenty opisowe 
i narracyjne też mogą przekazywać jakąś opinię, ale to argumentacyjne bezpo-
średnio podają informację o obecności jakiejś ideologii83. 

Fragmenty opisowe z kolei są wszechobecne w tekstach narracyjnych. 
Odgrywają znaczącą rolę dla wymowy tekstu o charakterze ideologicznym 
i estetycznym. Fragmenty opisowe są niezbędne z praktycznego i logicz-
nego punktu widzenia. Zgodnie z pierwszym z nich świat fabuły może zostać 
dostrzeżony i ukonkretniony. Z kolei zgodnie z drugim elementy fabuły wyma-
gają opisania, by nadać sens ich funkcjom84. 

•	 Częstotliwość (N)
Zdaniem Gérarda Genette’a częstotliwość określana jest przez „liczbowy 

stosunek wydarzeń fabularnych do wydarzeń przedstawionych w tekście”85. 
W odniesieniu do badań prowadzonych w naukach społecznych można mówić 
tylko o takich sytuacjach, które w życiu narratora wydarzyły się tylko raz, ale 

81  Ibidem, s. 55.
82  Ibidem, s. 7.
83  Ibidem, s. 31–36.
84  Ibidem, s. 36–42.
85  Ibidem, s. 111.



102 Doświadczanie międzykulturowości…

on w swojej narracji przywołuje je wielokrotnie (na przykład ślub)86. Można 
tu mówić o dużym znaczeniu danego wydarzenia dla rozmówcy lub o sprawie, 
która wzbudza w nim silne emocje (pozytywne lub negatywne). 

•	 Punkty zwrotne/momenty przełomowe a streszczenia (N)
W literaturze punkty zwrotne i momenty przełomowe różnią się od stresz-

czenia przede wszystkim długością. „Dramatyczne punkty kulminacyjne” 
odgrywają bardzo dużą rolę w przebiegu fabuły. Punkty zwrotne i momenty 
przełomowe przedstawione są dość obszernie, pokazują zmianę sytuacji i prze-
łamanie linii fabularnej. Z kolei w streszczeniach, czyli szybko i krótko przed-
stawianych fragmentach, zawarte są te wydarzenia, które nie odgrywają istotnej 
roli. Czas narracyjny jest więc kryterium zaklasyfikowania danego wydarze-
nia do przełomowego lub nie87. W analizach prowadzonych w ramach nauk 
społecznych kryterium to można uznać jedynie za wskazówkę. Dla narratora 
wydarzenie przełomowe może być na tyle trudnym doświadczeniem, że nie 
chce o nim mówić, wspomina jedynie w dużym skrócie i szybko przechodzi do 
opowieści na inny temat. Niemniej po sposobie wypowiedzi (intonacji, tem-
pie, doborze słów) widać, że odegrało ono znaczącą rolę dla jej życia. 

•	 Osoby znaczące (N)
Przed przystąpieniem do analizy tekstu literackiego należy zdecydować, 

którzy z aktorów odgrywają istotną rolę dla fabuły i w związku z tym będą 
wzięci pod uwagę, a którzy nie. W niektórych tekstach występują bohatero-
wie, którzy nie pełnią żadnych funkcji, ich obecność nie ma znaczenia dla 
przebiegu fabuły, bo nie wywołują ani nie uczestniczą w zdarzeniach funkcjo-
nalnych. W interpretacjach tekstów literackich mogą zostać pominięci88. Ina-
czej sytuacja ta wygląda przy analizie wywiadów. Otóż raczej nie zdarza się, 
by narrator wprowadzał do opowieści osobę, która nie odegrała żadnej roli 
w jego życiu. Jeśli zaś jakaś osoba już się pojawia w narracji, to możemy przy-
jąć, że jest ona istotna dla rozmówcy, a jej obecność „mówi coś” o samym 
narratorze. Niekoniecznie jednak musi być ona osobą znaczącą, gdyż tym mia-
nem określamy bohaterów narracji, którzy mają szczególne znaczenie dla 
losów rozmówcy.

86  Ibidem, s. 112.
87  Ibidem, s. 104–105.
88  Ibidem, s. 202–204.



103Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

Poziom porównywania różnych tekstów
[1] 	Analiza tekstów różniących się od siebie jedną prymarną cechą (N), 

zestawienie tekstów kontrastujących ze sobą właśnie pod względem tej 
cechy lub innych89. Oznacza to, że możemy wybrać dwa teksty, które różnią 
się od siebie, a następnie zestawiać je ze sobą pod kątem tej różnicy. 

[2] 	Odwołanie do aspektu semantycznego (N) ułatwia porównanie struktur 
różnych fabuł90.

1.4.6. Podsumowanie

Powyżej została przedstawiona propozycja wykorzystania wybranych zasad 
gramatyki komunikacyjnej i narratologii, czyli metod zakorzenionych 
w naukach filologicznych (językoznawstwie i literaturoznawstwie), a także 
zasad gramatyki polskiej odnoszących się do części mowy do analizy tekstów 
powstałych w wyniku badań empirycznych w naukach społecznych. Przywołu-
jąc wcześniejszą wzmiankę o zwrotach lingwistycznym i kulturowym, chciała-
bym uwypuklić, że nie istnieje analiza treści bez odwołania zarówno do języka, 
jak i do kultury. Zatem oba aspekty są nierozerwalne i uwzględnienie ich obu 
przeciwdziała subiektywności interpretacji w badaniach jakościowych.

Metoda zaproponowana przez Grażynę Habrajską i Aleksego Awdiejewa 
jest osadzona w polskich realiach językoznawczych. Jednak przez przedstawi-
cieli nauk społecznych nie jest używana, częściej korzysta się z zagranicznych 
metod dostosowanych do języka polskiego. Ponadto, patrząc z perspektywy 
filologa analizującego treści pedagogiczne, dostrzegam w metodach znanych 
już naukom społecznym pewien niedosyt podłoża językoznawczego. Dzięki ich 
używaniu badacze wiedzą, jak i dlaczego stosować poszczególne zalecenia i na 
jak duże odstępstwa od reguł mogą sobie pozwolić. Nie wiedzą jednak, jakie 
dokładnie procesy zachodzą w ludzkiej świadomości po zetknięciu z określo-
nymi zjawiskami językowymi. Ten stan niewiedzy może czasami powodować 
trudności w dyskusji albo w odpieraniu zarzutów dotyczących nierzetelności, 
subiektywności i intuicyjności badań jakościowych. Za pomocą omawianej 
metody chciałabym jak najbardziej zminimalizować (bo całkowicie wykluczyć 
się nie da) możliwość stawiania tego typu zarzutów. Zatem celem jest tutaj 
zniesienie oczywistości wypowiedzi i zwiększenie samoświadomości badacza, 
który dzięki stosowaniu tej metody wie, że nie zawsze jakieś słowo (lub zdanie) 

89  Ibidem.
90  Ibidem.



104 Doświadczanie międzykulturowości…

znaczy to, co na pozór znaczy, a także wie i rozumie, dlaczego określony frag-
ment wypowiedzi interpretuje w określony sposób.

Stosując powyższą metodę, chciałabym wprowadzić elementy polskiego 
językoznawstwa do badań społecznych. Spośród wszystkich propozycji przed-
stawionych przez Grażynę Habrajską i jej zespół wybrałam te, które były przy-
datne w analizie prowadzonych przeze mnie wywiadów.

1.5. Sposób prezentacji analizy danych

W kolejnych dwóch rozdziałach prezentuję analizę danych pochodzących z prze-
prowadzonych wywiadów. W trzecim rozdziale prezentuję cztery przypadki 
kluczowe, w czwartym odnoszę się do pięciu obszarów, które są istotne dla 
doświadczania międzykulturowości przez osoby pochodzenia żydowskiego.

Przypadki kluczowe zostały dobrane z uwzględnieniem dwóch zasad nar-
ratologii. Pierwszą z nich jest aspekt semantyczny, za który uznałam podo-
bieństwo pomiędzy niektórymi doświadczeniami życiowymi poszczegól-
nych narratorów. Druga zasada odnosi się do różnicy w przynajmniej jednej 
prymarnej cesze. Oznacza to, że przypadki kluczowe dobrałam w taki sposób, 
żeby doświadczenia każdego kolejnego narratora pod jakimiś względami były 
podobne do poprzedniego, a jednocześnie w kluczowych kwestiach różniły się 
od niego. Jako pierwsze prezentuję doświadczenia kobiety (N1), która o swoim 
pochodzeniu dowiedziała się jako nastolatka. Rodzice zniechęcali ją do uczest-
niczenia w kulturze żydowskiej, jednak ona podejmowała różne aktywności. 
Ostatecznie jako dorosła kobieta zrezygnowała z nich. Również druga z nar-
ratorek (N4) o swoim pochodzeniu żydowskim dowiedziała się jako nasto-
latka. Do podejmowania aktywności w organizacjach żydowskich zniechęcała 
ją mama. W dorosłym życiu narratorka nadal uczestniczy w kulturze żydow-
skiej, a swoje dziecko wychowuje w odniesieniu do niej i do kultury dominującej. 
Trzecia z kobiet (N5) w przeciwieństwie do poprzedniczek wychowywała się 
w świadomości pochodzenia. Przez rodzinę była zachęcana do uczestnicze-
nia w kulturze żydowskiej, ale wyłącznie w świeckim aspekcie. Podobnie jak 
poprzednia narratorka również i ona wychowuje dzieci w odniesieniu do kul-
tury żydowskiej, ale w przeciwieństwie do niej bez odniesień do kultury domi-
nującej. Podstawową cechą różniącą czwartego narratora od poprzednich jest 
płeć. Chciałam, żeby wśród przypadków kluczowych pojawił się choć jeden męski 
głos. Podobnie jak poprzednia narratorka wychowywał się przez odniesienia 
do kultury żydowskiej, ale głównie dotyczyły one sfery religijnej. Nie wiedział 
przy tym, że jest osobą pochodzenia żydowskiego. W dorosłym życiu jest 



105Teoretyczno-metodologiczne podłoże badań

aktywnym członkiem wspólnoty żydowskiej. Przywołane przypadki kluczowe 
stanowią punkt wyjścia dla dalszych analiz.

Jak już wspomniałam, w kolejnej części odnoszę się do obszarów, w któ-
rych młode osoby dorosłe pochodzenia żydowskiego doświadczają międzykul-
turowości. Pierwszym z nich są źródła wiedzy o własnym pochodzeniu. Stano-
wią je sposoby transmisji kultury żydowskiej w rodzinie pochodzenia, stosunek 
rodziców i rodzeństwa do niej, a także międzygeneracyjny przekaz strachu 
o podłożu kulturowym. Drugim wyróżnionym obszarem jest spotkanie dwóch 
(lub więcej) kultur. Dokonywało się ono w rodzinie pochodzenia i prokreacji, 
a także w gronie rówieśniczym w czasach szkolnych. Trzeci obszar to potrzeba 
wspólnotowości, która jest zaspokajana w kręgach towarzyskich, organizacjach 
narodowościowych, a także dzięki świadomości posiadania własnego pań-
stwa. Czwarty obszar wyznaczany jest przez dwa przeciwległe bieguny kultury 
żydowskiej – intelektualizm i mistycyzm. Piąty zaś odnosi się do nadawania 
znaczenia własnemu pochodzeniu. Jest ono tworzone poprzez definiowanie 
pochodzenia żydowskiego, a także przez te elementy kultury, które są obecne 
w aktualnym życiu moich rozmówców.





Rozdział trzeci

PRZYPADKI KLUCZOWE

1. N1: „Jestem […] raczej samotnikiem”

Dane obiektywne

Narratorka (N1) urodziła się i wychowała w Łodzi. O swoim pochodzeniu 
dowiedziała się w wieku około 17 lat. Pochodzenie żydowskie odziedziczyła po 
ojcu. W chwili wywiadu miała 30 lat. Wychowała się w rodzinie „letnio”1 kato-
lickiej. W okresie, w którym odbywała się nasza rozmowa, nie była w związku 
małżeńskim lub nieformalnym, nie miała dzieci. Jest osobą z wyższym (dok-
torskim) wykształceniem. W trakcie swojego życia związana była z chórem 
żydowskim, Fundacją Laudera i Gminą Wyznaniową Żydowską.

Okoliczności prowadzenia wywiadu i ocena jego specyfiki

Analizowany wywiad był pierwszym, który prowadziłam w ramach gromadze-
nia materiału empirycznego, a także jest to pierwszy analizowany przeze mnie 
wywiad za pomocą językowo-narracyjnej metody analizy tekstu. 

Wywiad był prowadzony w miejscu pracy N1. Skontaktował nas ze sobą 
wspólny kolega, co było powodem tego, że narratorka w ogóle zgodziła się na roz-
mowę. Przed rozpoczęciem rozmowy zaproponowała, żebyśmy mówiły sobie po 
imieniu, gdyż jesteśmy w podobnym wieku i mamy wspólnego kolegę. Można by 
przypuszczać, że dzięki temu wywiad miał charakter otwarty i koleżeński. Z jed-
nej strony można go za taki uznać, z drugiej zaś nie brakowało w nim dystansu 
ze strony mojej rozmówczyni. Trudno jednak stwierdzić, czy był to dystans do 

1  Sformułowanie letni, letnio katolicki etc. jest używane przez narratorkę. Pocho-
dzi ono z Apokalipsy Świętego Jana, fragmentu 3,15–16 Listu do Kościoła w Laody-
cei: (…) Obyś był zimny albo gorący! / A tak, skoro jesteś letni (…). Z danych pocho-
dzących z rozmowy z N1 nie wynika jednak, by nawiązanie do Biblii było celowe.



108 Doświadczanie międzykulturowości…

badaczki lub samej sytuacji wywiadu, czy do omawianej tematyki, a być może 
jest to kwestia zdystansowanej postawy narratorki wobec życia w ogóle.

Narratorka mówiła płynnie, jej wypowiedzi miały charakter narracyjny. 
Nie czekała na zadanie kolejnego pytania, ale sama opowiadała o istotnych dla niej 
kwestiach. Jednocześnie wyraźnie zaznaczała zakończenie omawianego wątku 
i tym samym umożliwiała zadanie następnego pytania.

Wywiad był mało emocjonalny, co może potwierdzić zdystansowaną 
postawę N1. Cała wypowiedź przybiera statyczną formę, na co wskazuje 
niewielka liczba czasowników ruchu. Wśród nich najczęściej używane są 
różne formy czasowników „iść” i „chodzić”. Na statyczność wypowiedzi wska-
zuje również używanie konektorów odnoszących się przede wszystkim do stanów, 
nie do czynności, jak na przykład w następującej wypowiedzi narratorki: „cho-
ciaż na przykład pamiętam, że byłam na warsztatach” [W1/XIV/107/15]2.

1.1. Przebieg życia – konteksty gromadzenia doświadczeń

Tabela 4. Przebieg życia N1

Lp. Etap życia Źródło doświadczeń kulturowych
1. Dzieciństwo i czasy szkolne Zainteresowanie kulturą, duchowością
2. Okres nastoletni Niewyjaśnione i niekompletne historie 

rodzinne
Zainteresowanie kulturą, w tym kulturą 
żydowską
Topos lustra
„Śledztwo domowe”
Organizacje żydowskie

3. Czasy studenckie 
i doktoranckie Zagraniczny kurs żydowski

Inspiracje ze strony partnera i jego śmierć
4. Czasy pracy zawodowej / 

Obecny okres życia
Próby samotnego doświadczania 
międzykulturowości

Źródło: opracowanie własne.

2  [Numer wywiadu/numer sekwencji/numer linijki tekstu/strona].



109Przypadki kluczowe

O mało emocjonalnym tonie wypowiedzi ze strony N1 może świad-
czyć również użycie zaledwie dwóch operatorów wyrażających kwantyfikację 
i intensyfikację na cały wywiad. W pierwszym przypadku został on zastoso-
wany w sposób ironiczny („tata i dziecko są katolikami, a mamusia jest jakaś 
dziwna” [W1/XLII/313/47]), drugi zaś we frazeologizmie („mam Żydów po 
kokardkę” [W1/LIII/412/61]).

Wywiad trwał godzinę i trzynaście minut, a transkrypcja liczy 77 stron.

Dzieciństwo i czasy szkolne

Zdaniem N1 rodzice wychowywali ją „letnio” katolicko [W1/XIII/143/20], 
co oznacza, że w rodzinie obchodzono podstawowe dla tego obrządku 
święta, ale nie wiązało się to z realnym doświadczaniem wartości płyną-
cych z poszczególnych wydarzeń kościelnych. Stanowisko N1 było inne niż 
jej rodziców: „Jako dziecko miałam też okres taki jakiś tam mocno religijny” 
[W1/XXII/182/25]. Już w dzieciństwie ujawniła się jej potrzeba duchowości, 
którą realizowała w środowisku katolickim.

Rodzice N1 nie pochwalali zaangażowania córki w życie kościelne. Pod-
czas wakacji nie byli zadowoleni z konieczności odprowadzania jej do kościoła, 
woleli w tym czasie iść na plażę. Moja rozmówczyni twierdzi jednak: „Ponie-
waż byłam wychowywana w rodzinie katolickiej, to chodziłam co tydzień do 
kościoła” [W1/XXII/183/25].

Okres nastoletni

N1 interesowała się kulturą, szczególnie ciekawy był dla niej aspekt artystyczny 
(poezja, muzyka). Oprócz tego interesowała się kulturą żydowską. Konse-
kwencją było połączenie tych zainteresowań i wstąpienie do chóru żydow-
skiego. Zapisała się do niego jako osoba zainteresowana kulturą żydowską, nie 
jako Żydówka, o czym mówi następująco: „Zapisałam się do chóru. Raczej na 
zasadzie osoby zainteresowanej” [W1/IV/33–34/5].

Znajomi z chóru sugerowali, że N1 może mieć pochodzenie żydowskie. 
Nakłaniali ją do zainteresowania się swoimi korzeniami, a także zachęcali, żeby 
„spojrzała w lustro”, a w nim dostrzeże prawdę o samej sobie. Sugestie znajomych 
były pierwszym bodźcem do zastanowienia się nad własnym pochodzeniem.

N1 swoje pochodzenie żydowskie odkryła około siedemnastych urodzin, 
czyli tuż przed osiągnięciem dojrzałości metrykalnej, formalnej dorosłości. 
Chodziła wtedy do szkoły średniej, ale nie informowała znajomych z liceum 
o swoim odkryciu. W szkolnym środowisku nadal funkcjonowała jako osoba 
zainteresowana kulturą żydowską.



110 Doświadczanie międzykulturowości…

Początek aktywności N1 w organizacjach żydowskich przypadł na ostatnie 
lata liceum. Po odkryciu pochodzenia zaczęła chodzić na spotkania do Gminy 
Wyznaniowej Żydowskiej, ale robiła to rzadko, bo „trochę nie wiedziała, co 
tam się dzieje” [W1/VIII/82/12]. Nie podobało jej się tam, w związku z czym 
postanowiła przyjąć zaproszenie od kolegi, który zaproponował jej przyjście 
do Klubu Fundacji Laudera. Swoje zaproszenie argumentował bardziej przy-
jazną atmosferą w fundacji niż w Gminie. Ze spotkań w fundacji była zadowo-
lona i chodziła tam co tydzień.

Czasy studenckie i doktoranckie

W czasach studenckich N1 poznała w organizacjach żydowskich chłopaka, 
z którym stworzyła związek. Partner również był zainteresowany judaizmem 
i kulturą żydowską, a nawet „też jakby miał podejrzenie jakichś korzeni” 
[W1/XXXIII/271/40]. W trakcie trwania tego związku u N1 pojawiły się 
marzenia i plany, by w przyszłości założyć żydowski dom. Myślała również 
o konwersji. 

Po zaangażowaniu się w życie organizacji żydowskich N1 stwierdziła, że 
„fajnie by było też coś dla fundacji zrobić” [W1/XXVI/220/32], w związku 
z czym wyjechała na roczne stypendium do Szwecji. Odbywała się tam inten-
sywna nauka judaizmu i kultury żydowskiej. Kryterium przyjęcia na kurs sta-
nowiło zaangażowanie w życie lokalnych wspólnot żydowskich, gdyż jego 
celem było przygotowanie do prowadzenia różnych zajęć we własnych krajach.

N1 była zadowolona, że podczas kursu „człowiek jest zanurzony jakby 
w kontekście żydowskim przez cały czas” [W1/XXVII/227/33]. W instytu-
cie, w którym przebywała, miała okazję poznać judaizm reformowany. Jednak 
nie spodobał jej się brak tradycyjnych zwyczajów.

Po zakończeniu kursu wielokrotnie wracała do Szwecji na letnie szko-
lenia. Na niektóre jeździła z partnerem. Po powrocie do Polski prowadziła 
w fundacji warsztaty na temat filozofii żydowskiej, wykorzystując wiedzę 
zdobytą podczas kursu.

Gdy N1 była na przełomie studiów i studiów doktoranckich, jej part-
ner zginął w wypadku. Narratorka niewiele mówi na ten temat, nie wyjaśnia, 
jakiego rodzaju był to wypadek. Śmierć partnera oznaczała dla niej zakończe-
nie pewnego etapu życia, co wspomina: „to był dla mnie jakby moment, kiedy 
właściwie każda dziedzina życia mi się załamała, bo każdą dziedzinę dzielili-
śmy” [W1/XXXVI/285/42].

Po śmierci partnera jej „stosunek do religii też się zmienił” [W1/
XXXVIII/294/43]. Pojawił się konflikt pomiędzy nią a religią. Teraz nie 
wyobraża sobie, że mogłaby być „religijną Żydówką” [W1/XXXVIII/296/43].



111Przypadki kluczowe

Po śmierci partnera robiła rzeczy, które były mu bliskie, to znaczy zaczęła 
interesować się buddyzmem i hinduizmem, jeździła na medytacje. Wschodnie 
tradycje były dla niej bardziej pomocne niż judeochrześcijańskie.

Czas pracy zawodowej / obecny okres życia

Obecnie wszystkie najbliższe osoby z otoczenia N1 wiedzą o jej żydowskim 
pochodzeniu. Narratorka nie uczestniczy w spotkaniach żadnej organizacji 
żydowskiej. Zachowuje jedynie wybrane elementy tej kultury.

1.2. Rekonstrukcja doświadczeń międzykulturowych

„Śledztwo domowe”, czyli poszukiwanie pochodzenia żydowskiego 
w rodzinnych historiach

W rodzinie N1 nie istniał przekaz tradycji związanych z kulturą żydowską. Cio-
cie (siostry babci) w rodzinnych historiach ukrywały informacje o pochodze-
niu, które ujawniały się w niewyjaśnionych i niekompletnych historiach. N1 słu-
chała historii rodzinnych, zanim zaczęła interesować się swoim pochodzeniem 
i szukać informacji na jego temat. Chociaż niespójne historie rodzinne nie były 
powodem do zastanowienia się nad własnym pochodzeniem, to sugestie znajo-
mych z chóru żydowskiego zachęciły ją do przeprowadzenia „śledztwa domo-
wego” [W1/VI/70/10]. Zaznacza, że przed rozpoczęciem poszukiwań i przed 
związaniem się z chórem żydowskim nie zadawała starszym członkom rodziny 
pytań na temat pochodzenia, gdyż nie podejrzewała jego istnienia.

„Śledztwo domowe” polegało na przywołaniu zasłyszanych historii rodzin-
nych i poskładaniu ich w całość. Były w nich ukryte informacje o tym, że 
rodzina nie należała do kultury dominującej, co ciocia wyjaśniała następująco: 

Właśnie opowiadała też, że chodziła do Gminy, że dostała pieniądze od Gminy, 
za które otworzyła zakład fryzjerski. I tak też o tym opowiadała na zasadzie: „no 
tak, bo u nas w rodzinie to zawsze się interesowaliśmy kulturą żydowską”, hehe. 
I każdy, jak wiadomo, kto się interesuje kulturą żydowską, dostaje pieniądze od 
Gminy, hehe [W1/XIV/131–133/18]. 

W wypowiedzi pojawia się sarkazm, który może być kierowany w stronę cioci 
ukrywającej oczywistość pochodzenia żydowskiego rodziny lub samej siebie, nie-
dostrzegającej wcześniej owej oczywistości. Ironiczny przekaz został wzmocniony 
przez leksykalny metaoperator perswazji („jak wiadomo”). W opowieściach tych 



112 Doświadczanie międzykulturowości…

było wiele niespójności, na które N1 wcześniej nie zwracała uwagi. Być może gdy 
ich słuchała w dzieciństwie, opowieści rodzinne przekazywane przez przedstawi-
cielki starszych pokoleń były dla niej na tyle nieatrakcyjne, że nie poświęcała im 
zbyt dużo uwagi. Być może nikt z dorosłych domowników również nie zwracał na 
nie uwagi. O późniejszej świadomości niespójnych historii mówi: „jakieś właśnie 
takie fragmenciki, które później się zaczęły układać w całość” [W1/VI/65/9].

Trudna do odczytania jest chronologia owych opowieści, głównie ze 
względu na brak form gramatycznych, które oddawałyby linearność wyda-
rzeń omawianych przez N1. Ówczesne zagubienie narratorki w gąszczu 
rodzinnych historii oddaje forma, która jest nietypowa dla sposobu jej wypo-
wiedzi, gdyż zazwyczaj dba o to, żeby wszystkie omawiane wątki zostały 
szczegółowo wyjaśnione.

Stosunek rodziców do pochodzenia żydowskiego

W okresie nastoletnim N1 nie miała dobrego kontaktu z mamą, co tłu-
maczy, stosując uogólnienie: „dla mnie to odkrywanie judaizmu przypa-
dło na okres nastoletni, kiedy też mamy z córkami zawsze mają konflikt”  
[W1/XVIII/161/22]. Zainteresowanie pochodzeniem żydowskim stanowiło 
dodatkowy czynnik, który oddalał ją od mamy, a jednocześnie przybliżał do taty.

Zdaniem narratorki o pochodzeniu żydowskim rodziny tata dowiedział 
się od niej. Poinformowała go następującymi słowami: „Tato! Jesteś Żydem!”  
[W1/VII/81/11]. Wykrzyknienie zastosowane w wypowiedzi może odnosić 
się do wspomnianej oczywistości, której ojciec również nie dostrzegał. Może 
być wołaniem kierowanym do rodzica, mającym charakter apelu. Skoro tata jest 
Żydem, to jej zdaniem nie powinien się tego wypierać. Zdaniem N1 z czasem 
„rodzice się po prostu pogodzili z faktem” [W1/XIX/164/23], a ich stosunek do 
zainteresowania córki pochodzeniem żydowskim stał się obojętny. Nie zachęcali 
jej do podejmowania jakichkolwiek aktywności, ale też nie zniechęcali. „Pogo-
dzić się” można z czymś negatywnym, z czymś, czego wolałoby się uniknąć, ale 
nie można tego zrobić, na przykład z jakąś stratą. W przypadku mamy N1 mogła 
to być utrata spokoju o bezpieczeństwo córki (i własne), gdyż „bała się też i chyba 
nadal się boi, że na przykład ktoś się dowie, i że będzie miała jakieś nieprzy-
jemności w pracy albo boi się o moje bezpieczeństwo” [W1/XVIII/162/23]. 
W przypadku obojga rodziców mogła to być utrata możliwości postrzegania sie-
bie jako rodziny, która niczym nie wyróżnia się spośród innych3.

3  Przejawianie większego zainteresowania kulturą przodków przez przedstawi-
cieli trzeciego a nie drugiego pokolenia ma wymiar ponadlokalny. Mikołaj Buczak 



113Przypadki kluczowe

Jednocześnie rodzice są niechętni wszelkim przejawom religijności. Być 
może zaakceptowali zainteresowanie, jakie córka wykazuje w stosunku do 
pochodzenia żydowskiego, gdy nie zdecydowała się zostać religijną Żydówką.

W domu rodzice pozwalają N1 być osobą pochodzenia żydowskiego. 
Dom rodzinny w jej opowieściach jawi się jako miejsce, w którym można być 
sobą, poza nim trzeba zakładać maskę, przy czym dom w rozumieniu narra-
torki i jej rodziców ogranicza się do ich trójki. Ci, którzy są poza nią, należą 
do „obcych”, przed którymi trzeba udawać. Rodzice występują tu jako znawcy 
pewnego sekretu, choć bardziej pełnią funkcję ochroniarzy niż strażników. 
Strzegą własnego dobra (w ich rozumieniu), a nie skarbu przed uszkodzeniem. 
Śmieją się, że pozostali członkowie rodziny nie odkrywają tego sekretu. Próg 
domu stanowi tu zatem granicę rozdzielającą dwa światy – świat prawdy i świat 
nieuświadomiony, a łącznikiem pomiędzy nimi jest N1.

Obecnie rodzice traktują pochodzenie żydowskie jako zainteresowanie 
córki, czyli osłabiają jego znaczenie. Mimo to tata z własnej inicjatywy płaci za 
jej kurs hebrajskiego. Czasami żartuje, że jest bardziej żydowski niż ona, bo jest 
halachicznym Żydem, czyli takim, który pochodzenie żydowskie odziedziczył 
po matce. Może to oznaczać, że dopuszcza on do świadomości własne pocho-
dzenie i przynajmniej częściowo je akceptuje.

Poglądy N1 na temat rodziny prokreacji

Gdy N1 była w związku z partnerem zainteresowanym kulturą żydowską, plano-
wała założyć z nim żydowską rodzinę, w związku z czym rozważała konwersję. 
W czasie, w którym odbywała się nasza rozmowa, była osobą stanu wolnego. 
Gdyby jednak zamierzała się z kimś związać, to wyznanie potencjalnego partnera 
miałoby dla niej znaczenie. Partner mógłby być „letnim” katolikiem, czyli według 
niej osobą, która chciałaby wziąć ślub cywilny, na ślub katolicki N1 nie zgo-
dziłaby się. Choć zaznacza, że nie planuje mieć dzieci, to uważa, że „niezdrowa 
byłaby sytuacja, że tata i dziecko są katolikami, a mamusia jest jakaś dziwna i nie 

w swoim reportażu pod tytułem Sobremesa. Spotkajmy się w Hiszpanii zwraca uwagę 
na występowanie podobnego zjawiska wśród Basków. Otóż obecni trzydziestolatko-
wie, w przeciwieństwie do swoich rodziców, znają język baskijski. Uczyli się go w szko-
le, a teraz rozmawiają za jego pośrednictwem ze swoimi dziećmi, gdyż chcą, żeby były 
dwujęzyczne. Jeśli ich rodzice znają język baskijski, to tylko dlatego, że nauczyli się go 
już jako dorośli ludzie. Wynika to z faktu, że w czasach dyktatury Franco posługiwanie 
się nim było zakazane, vide: M. Buczak, Sobremesa. Spotkajmy się w Hiszpanii, Wydaw-
nictwo Poznańskie, Poznań 2020, s. 130–131. Przeciwdziałanie wielokulturowości, 
odbywające się na poziomie politycznym, miało charakter ponadnarodowy.



114 Doświadczanie międzykulturowości…

chodzi z nami do kościoła” [W1/XLII/313/47], a także „tego chciałaby unik-
nąć” [W1/XLII/314/47]. W tym kontekście ślub kościelny byłby dla niej kło-
potliwy, ponieważ wówczas musiałaby obiecać, że będzie wychowywała dzieci 
w duchu katolickim4. W powyższym cytacie pojawia się operator wprowadzający 
kwantyfikację i intensyfikację, co być może ma na celu pokazanie mało znaczą-
cej roli niekatolickiej mamy w katolickiej rodzinie. Być może jest to przeniesienie 
obaw z rodziny pochodzenia na wyobrażenie o rodzinie prokreacji.

Zarówno w przypadku minionego związku, jak i wyobrażeń o przyszłym 
N1 nie dopuszcza możliwości, żeby w jej rodzinie prokreacji mogły wystąpić 
różnice w aspekcie religijnym. Zbieżność poglądów w tej kwestii jest dla niej 
priorytetem przy wyborze partnera.

Przynależność do organizacji żydowskich

N1 nie jest osobą chętną do angażowania się w różne formy działalności spo-
łecznej lub w aktywności grupowe. Sama o sobie mówi, że jest samotnikiem 
i introwertykiem. Dołączenie do organizacji żydowskich było dla niej pierw-
szym momentem zaangażowania się w cokolwiek.

Początkowo wejście do świata organizacji żydowskich traktowała jako swo-
jego rodzaju przywilej lub zaszczyt, który nie jest dostępny dla każdego. Przyna-
leżność do niego wymagała specjalnej przepustki w postaci pochodzenia żydow-
skiego. O pochodzeniu mówi również jako o „pretekście” [W1/XI/96/14] do 
tego, żeby uczestniczyć w czymś nowym. Zdaniem N1 „po czasie” zaangażo-
wanie w życie organizacji żydowskich „powszednieje” [W1/XII/97/14], a jed-
nocześnie hermetyczne środowisko okazuje się mocno skonfliktowane. Jest to 
naturalny proces towarzyszący większości działań podejmowanych przez czło-
wieka – z czasem początkowy zachwyt słabnie coraz bardziej, by ostatecznie 
dana aktywność stała się codziennością.

Opowieści o organizacjach żydowskich oddają pewien proces. Pierwszym 
jego etapem było „przyjdź”, wypowiedziane przez kolegę, następnie przyszłam 
jako czynność wykonana przez N1, a na końcu „zaczęłam chodzić” jako stały 
element jej życia.

W jednym zdaniu przy opowieściach o uczestniczeniu w wydarzeniach 
Gminy i Fundacji Laudera narratorka zmienia formę gramatyczną:
•	 „Dopóki nie trafiłam do Gminy, to w ogóle człowiek nie myśli, tak?”  

[W1/VI/63/9];

4  Mówi o tym kanon 1125 prawa kanonicznego, pkt 1 i 2 rozumiane łącznie.



115Przypadki kluczowe

•	 „I rzeczywiście przyszłam do Fundacji Laudera na szabat i od razu wszy-
scy pytali, jak się nazywam, kim ja jestem, człowiek się nie czuł obcy” 
[W1/IX/86/12].
Do organizacji przychodziła jako „ona”, będąc w nich, stawała się człowie-

kiem. Opowieść przedstawiona jest z perspektywy osoby, która już nie uczest-
niczy aktywnie w kulturze żydowskiej, więc być może ukazuje się tu dystans do 
samej siebie z tamtych czasów i do wspomnianych organizacji. Być może jest 
to uogólnienie, przeniesienie swoich odczuć na pozostałe osoby, które znajdo-
wały się w podobnej sytuacji. Być może też wejście do organizacji żydowskich 
jest linią, która odgradza dwa jej światy – świat osoby zainteresowanej kulturą 
żydowską od świata osoby będącej Żydówką. W pierwszym cytacie ta linia 
dodatkowo jest zaznaczona przez konektor „dopóki”, który wskazuje na kon-
kretny punkt, z którego przechodzi się do drugiego.

Powyższe przykłady wskazują na to, że zdecydowanie bliższą organizacją 
była dla N1 Fundacja Laudera niż Gmina. Przynależność do fundacji pozwoliła 
jej połączyć zainteresowania – śpiewanie i kulturę żydowską, gdyż śpiewała podczas 
szabatów. Ponadto jej podejście do obu organizacji różnicuje aktualizator czasu, 
który w przypadku pierwszej jest mało precyzyjny, a w przypadku drugiej kon-
kretny. Do Gminy chodziła „bardzo rzadko”, do Laudera „co tydzień”.

Konfrontacja dwóch kultur poprzez obchodzenie świąt katolickich  
i żydowskich

Po odkryciu pochodzenia obchodzenie świąt katolickich stało się dla N1 
niekomfortowe. Nie miały dla niej wymiaru duchowego, uważała, że nie są 
to jej święta, bo jest Żydówką. Wręcz kłóciły się z przyjętą przez nią ideolo-
gią – nie powinna świętować narodzin Jezusa, czyli człowieka, skoro zgodnie 
z judaizmem można czcić jedynie Boga. W swojej rodzinie czuła się osamot-
niona z tym poglądem i brakowało jej osoby, która podzielałaby jej przekona-
nia. Chociaż rodzina N1 obchodziła święta „w taki sposób totalnie zlaicyzo-
wany” [W1/XXIII/188/27], to nie podjęła żadnych działań, by rzeczywiście 
zrezygnować ze świętowania. Podczas kursu judaistycznego w Szwecji miała 
okazję, by zrezygnować z obchodzenia świąt katolickich, więc na chwilę 
poczuła ulgę. Gdy to nastąpiło, czuła się bardzo samotna, co wspomina: „ja też 
siedziałam sama i myślałam sobie o tym, że cała moja rodzina teraz siedzi przy 
stole wigilijnym i to wszystko jedzą, i sobie dają prezenty, no to okazało się, 
że za tym tęsknię” [W1/XXIII/192/28]. To doświadczenie okazało się trudne 
dla niej, sprawiło, że zaczęła tęsknić za rodzinną atmosferą, jaka towarzyszy 
tego typu wydarzeniom. Wtedy postanowiła, że dla samej siebie może być 
Żydówką i uczestniczyć w tradycjach charakterystycznych dla tej kultury, ale 



116 Doświadczanie międzykulturowości…

w domu rodzinnym chce obchodzić święta katolickie. Dla N1 „to było […] też 
bardzo ciekawe doświadczenie, na ile jednak to jest coś” [W1/XXIII/190/27].

Przedstawione powyżej doświadczenia obrazują proces, jaki nastąpił 
w podejściu N1 nie tylko do obchodzenia świąt, lecz także w ogóle do łączenia 
zwyczajów pochodzących z odmiennych kultur. Po odkryciu pochodzenia chciała 
odrzucić tradycje katolickie, w których wcześniej uczestniczyła. Dużo czasu 
zajęło jej podjęcie próby zrezygnowania z nich. Gdy rzeczywiście zaprzestała 
obchodzenia świąt katolickich, odkryła, że mają one dla niej inne znacze-
nie niż religijne. Zrozumiała, że ta sfera będzie dla niej łączyła się z rodzinnymi 
spotkaniami, a sfera świąt żydowskich z osobami, które również są zaintereso-
wane ich obchodzeniem. Dostrzegła, że możliwe jest jednoczesne uczestniczenie 
w wybranych zwyczajach dwóch kultur, o czym sama mówi następująco: „tylko 
stwierdzam, dobra, w takim razie OK, mogę sobie chodzić na święta żydowskie 
do Laudera, a z rodzicami obchodzić święta katolickie” [W1/XXIII/194/28].

Obecnie jedyną formą uczestniczenia w świętach typowych dla obrządku 
judaistycznego jest wysyłanie do przyjaciółki SMS-ów z życzeniami z okazji 
szabatu i nieregularne obchodzenie tego święta samotnie.

Możliwe, że zachowanie dystansu względem uczestniczenia w kultu-
rze żydowskiej jest tylko etapem, na którym N1 obecnie się znajduje. Stwier-
dzenie „nie jestem ortodoksyjna i pewnie nigdy nie będę” [W1/XXII/185/26] 
może potwierdzać to przypuszczenie. Modalność zastosowana przez N1 wska-
zuje, że nie jest pewna swojego przyszłego zaangażowania w życie religijne.

Od zachwytu do powszechnienia – elementy kultury żydowskiej  
obecne w życiu

N1 twierdzi, że gdy odkryła pochodzenie żydowskie i zaczęła poszukiwać 
odpowiedniej dla siebie organizacji, w jej życiu było wiele elementów kul-
tury żydowskiej. Opowiada o tym następująco: „człowiek właśnie się tym 
ekscytuje i wszędzie ma gwiazdy Dawida i inne symbole, i go interesuje 
sztuka żydowska, i pisarze żydowscy, i języki żydowskie, i wszystko jest żydow-
skie, żydowskie, żydowskie, kuchnia żydowska” [W1/XLV/341/51]. W swo-
jej wypowiedzi stosuje uogólnienie, za pośrednictwem którego odnosi własne 
doświadczenia do innych osób pochodzenia żydowskiego, nie tylko do siebie.

Później jednak uczestniczenie w kulturze żydowskiej powszednieje i zostają 
jedynie wybrane elementy, o czym mówi: „a potem, no jakieś tam elementy 
z tego no na pewno mi zostały, w sensie no na przykład właśnie potraw, które 
lubię, czy jakichś dekoracji, ale nie mam już teraz takiej potrzeby, nie wiem, żeby 
się zajmować czymś, bo to jest żydowskie” [W1/XLV/342/51]. Wraz z upływem 
czasu i powszednieniem kultury żydowskiej zmienia się perspektywa patrzenia 



117Przypadki kluczowe

na nią. Na początku N1 wybierała poszczególne elementy tylko dlatego, że były 
żydowskie. Chciała poznać jak najwięcej aspektów kultury. Gdy to już nastąpiło, 
kultura przestała być nowa i ekscytująca, N1 zaczęła mieć w jej obszarze swoje 
preferencje i włączać do swojego życia jedynie wybrane elementy.

Lustro jako symbol pochodzenia żydowskiego

Symbolem towarzyszącym N1 na różnych etapach życia jest lustro. Topos 
lustra jest powracającym motywem przy opowieściach o identyfikowaniu 
pochodzenia własnego lub innych osób.

Po raz pierwszy pojawia się ono w opowieściach o poszukiwaniu wła-
snego pochodzenia i sugestiach znajomych z chóru żydowskiego. Następnie 
motyw lustra towarzyszy opowieściom o braku świadomości pochodzenia 
u członków dalszej rodziny. Rodzice mówią innym, że córka tylko interesuje 
się kulturą żydowską, dlatego tak aktywnie w niej uczestniczy. W domowym 
zaciszu jednak śmieją się, że jedna z cioć chyba nigdy nie patrzy w lustro, skoro 
ciągle wierzy w tę oficjalną wersję.

Te opowieści przywodzą na myśl baśniowy motyw5, zgodnie z którym 
to właśnie lustro jest dla bohatera źródłem wiedzy i prawdy o samym sobie. 
Lustro jest też magicznym atrybutem, za pośrednictwem którego bohater 
może przejść na drugą stronę, wejść do innego, nieznanego mu dotychczas 
świata. Lustro stanowi swojego rodzaju topos w opowieści o odkrywaniu 
pochodzenia. Jest ono tym magicznym przedmiotem, który wyzwala prawdę 
o człowieku. Człowiek sam jej nie zna, widzi ją tylko jego otoczenie, a on może 
do niej dotrzeć tylko poprzez spojrzenie na siebie jak na kogoś innego. N1 
weszła do żydowskiego świata, była jego obserwatorem, ale to lustro mogło jej 
pomóc stać się jego częścią.

1.3. Podsumowanie

Pierwsze doświadczenie różnorodności miało miejsce w domu rodzinnym 
N1. W dzieciństwie odczuwała ona silną potrzebę duchową, którą chciała 
zaspokoić w kościele katolickim. Rodzice nie podzielali zainteresowań reli-
gijnych córki, co mogło stanowić źródło napięć. Kolejnym doświadczeniem 

5  Motyw lustra, które ujawnia prawdę o samym sobie i o otaczającej rzeczywi-
stości lub przenosi do innego świata, pojawił się na przykład w Śpiącej królewnie, micie 
o Narcyzie, Alicji w Krainie Czarów i Alicji po drugiej stronie lustra.



118 Doświadczanie międzykulturowości…

różnorodności mogło być odmienne postrzeganie pochodzenia żydow-
skiego przez rodzinę N1 i jej znajomych z organizacji żydowskich. Z kolei kurs 
żydowski miał sprawić, że nie będzie ona musiała obchodzić świąt, których nie 
uważa za swoje. Niespodziewanie pojawiła się w niej jednak tęsknota za świę-
tami katolickimi. Choć wynikała ona raczej z odczuwanego braku rodzinnej 
atmosfery, jaka towarzyszy obchodom Bożego Narodzenia niż z sentymentu 
do religijnego aspektu tego święta, to spowodowała zmianę przekonań. 
Od tamtego momentu postanowiła obchodzić święta katolickie z rodziną, 
a żydowskie ze znajomymi z Fundacji Laudera. Był to sposób na połączenie 
obu obrządków. Okazało się, że nie trzeba rezygnować z jednej tradycji, by 
móc uczestniczyć w drugiej lub przekonywać zwolenników jednej, by rów-
nież chcieli uczestniczyć w drugiej. Wystarczy samemu chcieć świętować 
w zgodzie z różnymi obrządkami i znaleźć wokół siebie osoby, które podzie-
lają te przekonania.

Potrzeby duchowe N1 ujawniły się, gdy była dzieckiem. Wówczas reali-
zowała je w Kościele katolickim, w okresie nastoletnim i studenckim w śro-
dowisku żydowskim, a po śmierci partnera zainteresowała się buddyzmem 
i hinduizmem. Równolegle z uczestniczeniem w różnych obrządkach religij-
nych interesowała się sztuką. Realizacja tych zainteresowań w różnych środo-
wiskach artystycznych mogła wiązać się z doznawaniem przeżyć duchowych.

Życie N1 w dużej mierze jest konsekwentne, jedne zdarzenia są następ-
stwami poprzednich. W jej doświadczeniach niewiele jest punktów zwrot-
nych. Pewną formą konsekwencji jest również to, że poszczególne elementy 
doświadczania międzykulturowości u N1 odbywają się równolegle z etapami 
jej życia. Odkrywanie pochodzenia przypadło na czas przejścia pomiędzy cza-
sem nastoletnim a osiągnięciem dojrzałości. Czas, w którym N1 odkrywała 
pochodzenie, był sprzyjający nie tylko ze względów rozwojowych. Pochodzi 
ona z rocznika wyżu demograficznego, w związku z czym nawet w organiza-
cjach żydowskich w owym czasie pojawiało się wiele osób zainteresowanych 
swoim pochodzeniem. Z drugiej strony był to czas, w którym nastąpiła moda 
na kulturę żydowską i na międzykulturowość w ogóle. Wówczas łatwo było stać 
się osobą, która jedynie na pozór interesuje się daną kulturą mniejszościową. 

Strategią, którą N1 przyjmuje wobec różnorodności, jest unikanie kon-
frontacji. Prawdopodobnie zaczęła ona powstawać, gdy rodzice nie aprobowali 
jej potrzeb duchowych. Kolejnym przykładem unikania konfrontacji była rezy-
gnacja z informowania licealnych znajomych o pochodzeniu żydowskim. Być 
może strategia ta pozwoliła jej uniknąć trudności w relacjach rówieśniczych 
i dostrzeżenia własnej odmienności, co możliwe by było dopiero po ujawnie-
niu pochodzenia.



119Przypadki kluczowe

Podsumowując, strategią radzenia sobie z odmiennością i konfrontacją 
w różnych sferach życia jest dla N1 unikanie. Prawdopodobnie mogła ona być 
zapoczątkowana przez wychowanie, podczas którego rodzina unikała konfron-
tacji z pochodzeniem żydowskim, a rodzice tłumili w niej potrzeby duchowe. 
Oprócz tego istotne są tu kwestie osobowościowe – N1 mówi o sobie, że jest 
samotnikiem.

Bycie samotnikiem i introwertykiem ujawnia się w różnych sytuacjach. 
Jako nastolatka N1 samodzielnie poszukiwała informacji o własnym pochodze-
niu. Nie zadawała pytań starszym członkom rodziny, nie konsultowała z nimi 
zbieranych informacji. W trakcie poszukiwania odpowiedniej dla siebie orga-
nizacji żydowskiej istotna była atmosfera, jaka w niej panuje. Choć tworzą ją 
ludzie, to niewielkie znaczenie miało wchodzenie z nimi w relacje. Aktualnie 
N1 preferuje samotne celebrowanie świąt żydowskich.

2. N4: „Ja to tak wierzę, że jak zaczyna się robić  
to, co się ma robić, to nagle cały świat temu sprzyja”

Dane obiektywne

Narratorka (N4) urodziła się i wychowała w podłódzkiej miejscowości. Od 
czasów licealnych związana jest z Łodzią. Wychowała się w rodzinie katolic-
kiej. O pochodzeniu żydowskim dowiedziała się w wieku 13–14 lat. Odziedzi-
czyła je po dziadku i pradziadku. W czasie wywiadu miała 38 lat. Jest mężatką 
i matką około dwuletniej córki. Ukończyła studia prawnicze i artystyczne. 
Związana była z Gminą Wyznaniową Żydowską.

Okoliczności prowadzenia wywiadu i ocena jego specyfiki

Kontakt do N4 dostałam od koleżanki, z której organizacją młodzieżową nar-
ratorka współpracowała przy przygotowywaniu wydarzeń związanych z upo-
wszechnianiem kultury żydowskiej. Umawianie się na wywiad trwało długo, 
bo N4 mieszkała wtedy w innym mieście. Gdy wróciła do Łodzi, zadzwoniła 
do mnie z propozycją spotkania. Na wywiad umówiłyśmy się na Wydziale 
Nauk o Wychowaniu UŁ. Spotkałyśmy się w portierni i już w drodze do 
pokoju zaczęłyśmy rozmawiać. Rozmowa dotyczyła pisania doktoratu, studiów 



120 Doświadczanie międzykulturowości…

doktoranckich i pracy artystów. Te tematy niespodziewanie powróciły tuż po 
włączeniu dyktafonu i od nich rozpoczął się wywiad.

Już wtedy ujawniła się refleksyjność narratorki. W trakcie rozmowy o szko-
łach artystycznych i pracy artysty N4 weszła w rolę eksperta. Z kolei podczas 
rozmowy o pisaniu doktoratu przyjęła rolę osoby poszukującej swojej drogi 
życiowej. N4 zastanawia się nad podjęciem jakiegoś działania tylko wtedy, gdy 
dana sprawa ją zainteresuje. Wtedy rozważa jak najwięcej pozytywnych i nega-
tywnych aspektów, a także konsultuje swoje przemyślenia z innymi.

N4 wykazywała dużą dociekliwość i zainteresowanie moimi opiniami na 
różne tematy, gdy sama zadawała jakieś pytanie, uważnie słuchała odpowiedzi. 
Celem pytań było lepsze zrozumienie omawianych kwestii. N4 chciała wtedy 
wiedzieć, czy dobrze zrozumiała pytanie, by móc odpowiedzieć na nie jak naj-
bardziej szczegółowo. Chciała również poznać moje zdanie na tematy, które 
były dla niej ważne.

Rozmowa, zarówno ta przed, jak i ta w trakcie nagrania, była wielowąt-
kowa. N4 w swoje wypowiedzi wplatała wiele dygresji, za pomocą których 
szczegółowo wyjaśniała różne kwestie, a także ich kontekst.

Cała opowieść prezentowana jest obrazowo, wręcz filmowo. Wzmacnia ją 
używanie form gramatycznych, które wywołują nagłe zwroty akcji, a także sto-
sowanie precyzyjnych aktualizatorów czasu i miejsca. 

Wypowiedź jest emocjonalna, choć nie stosuje wielu czasowników ruchu. 
Ich natężenie pojawia się raczej w tych momentach, którym towarzyszy wzbu-
rzenie. W pozostałych fragmentach emocjonalność jest sygnalizowana przez 
stosowanie mowy niezależnej i operatorów emotywno-oceniających.

N4 sprawia wrażenie osoby, która ma duże przekonanie odnośnie do 
wypowiadanych przez siebie treści. Świadczy o tym używanie operatorów 
modalnych, które przede wszystkim wskazują na pewność, niewiele jest doty-
czących wątpliwości.

N4 jest osobą komunikatywną. W trakcie wywiadu angażowała się w opo-
wiadanie o interesujących mnie kwestiach. Na zakończenie rozmowy zaofero-
wała chęć udzielenia odpowiedzi na kolejne pytania w przyszłości. Jakiś czas 
po naszej rozmowie powiedziała mi, że rozmowa miała dla niej charakter tera-
peutyczny i cieszy się, iż się odbyła.

Wywiad trwał prawie półtorej godziny, a transkrypcja liczy 75 stron.



121Przypadki kluczowe

2.1. Przebieg życia – konteksty gromadzenia doświadczeń

Tabela 5. Przebieg życia N4

Lp. Etap życia Źródło doświadczeń kulturowych
1. Dzieciństwo Zainteresowanie religią, duchowością
2. Okres nastoletni i czasy szkolne Uzyskanie informacji o pochodzeniu 

żydowskim
„Przyznawanie się” do pochodzenia 
żydowskiego

3. Czasy studenckie Pochodzenie żydowskie jako atrybut
4. Czasy postudenckie

Związek z chłopakiem pochodzenia 
żydowskiego
Uczestniczenie w spotkaniach GWŻ
Przygotowania do konwersji

Wykorzystywanie pochodzenia żydowskiego 
w pracy zawodowej5. Czas pracy zawodowej / 

Obecny okres życia Małżeństwo z katolikiem
Urodzenie dziecka i ujawnienie się 
irracjonalnego strachu
Wychowywanie córki w dwóch kulturach

Źródło: opracowanie własne.

Dzieciństwo

N4 wychowała się w podłódzkiej miejscowości, w której mieszkała z mamą, 
ojczymem i młodszym bratem. W dzieciństwie była bardzo religijna i podob-
nie jak N1 swoje potrzeby duchowe realizowała w środowisku katolickim. 
Nowy Testament6 znała prawie na pamięć.

6  Jest to ciekawe zjawisko w kontekście pochodzenia żydowskiego, gdyż judaizm 
jest religią starotestamentową.



122 Doświadczanie międzykulturowości…

Okres nastoletni i czasy szkolne

Gdy N4 była uczennicą ostatnich klas szkoły podstawowej, czyli miała 13–14 lat, 
opowiedziała mamie dowcip o Żydach. O jej reakcji opowiada następująco: 
„i ona mi powiedziała, żebym się nie śmiała, bo sama jestem” [W4/V/89–90/7]. 
W ten sposób N4 dowiedziała się o swoim pochodzeniu żydowskim. Był to 
dla niej „szok” [W4/V/92/7] i nie mogła zrozumieć, dlaczego jest „brudnym 
Żydem” [W4/V/93/7], a nie „czystą Polką” [W4/VI/116/8]. Położyła się na 
kanapie i myślała, że nie wie, kim jest, a także, że wolałaby być Niemcem, choć 
i oni w jej otoczeniu uważani byli za złych.

N4 mówi, że informację przekazaną przez mamę „zamiotła pod dywan” 
[W4/IX/141/10]. Spowodowała ona jednak zmianę podejścia do innych 
mniejszości, które mieszkały w jej miejscowości, co wspomina następująco: 
„inaczej się zaczęłam odnosić do Cyganów” [W4/IX/142/10], „te Cygany to 
były jak to Cygany. A to ja już tak źle na nich nie krzyczałam. No i źle nie krzy-
czałam na Żydów” [W4/IX/147–149/11].

Przejście ze szkoły podstawowej do liceum spowodowało zmianę podej-
ścia do własnego pochodzenia. Wynikało ze zmiany środowiska i tego, że „to 
było takie elitarne liceum” [W4/XI/157/12]. Do klasy N4 chodziło wię-
cej osób o podwójnym pochodzeniu. Jednak bodźcem do mówienia o własnej 
narodowości były pytania ze strony znajomych, o czym mówi: „się przyzna-
wałam, no bardziej przez wygląd właśnie. »O, bo ty się, ty się«. Ja się opalam 
bardzo na ciemno” [W4/XII/161–163/12].

Czasy studenckie

Podobne doświadczenia N4 miała na studiach, co również wiązało się 
z funkcjonowaniem w środowisku uznawanym przez nią za elitarne. Mówi 
o tym: „na studiach prawniczych […] no to to tak samo nie miało znaczenia”  
[W4/XI/159/12]. Drugi kierunek studiów N4 kończyła w szkole filmowej. 
Tam pochodzenie żydowskie stało się atutem.

Czasy postudenckie

N4 do Gminy zaczęła chodzić po studiach. Bodźcem był związek z narzeczo-
nym, który też był Żydem i którego ojciec aktywnie uczestniczył w życiu tej 
wspólnoty. Głównym powodem pójścia do Gminy były potrzeby duchowe. 
W trakcie uczęszczania na różne spotkania utwierdziła się w przekonaniu, 
że religia jest ważną dla niej wartością. Tamte czasy wspomina: „A i wtedy, 
chodząc tam, stwierdziłam, że mnie się bardzo religia podoba. Czyli jakby 



123Przypadki kluczowe

odnalazłam się w sensie, no można powiedzieć, poszukiwania Boga, nie kul-
tury” [W4/XXXV/335–336/26].

N4 uczęszczała na spotkania przygotowujące do konwersji, jednak osta-
tecznie nie zdecydowała się na nią. Nie czuła się dobrze w Gminie.

Czas pracy zawodowej / Obecny okres życia

Mąż aprobuje religię żony i uczestniczy w tym, co jest dla niej ważne. Oboje 
wierzą w Boga i oboje postrzegają go pozainstytucjonalnie. Dla nich Bóg jest 
niezależny od konkretnych rytuałów, które są jedynie kwestią umowną. Mąż 
postrzega siebie jako chrześcijanina, nie katolika. Rozumieją się w tym postrze-
ganiu, na temat którego N4 żartuje: „Chociaż ja zawsze się śmieję, że on jest 
bardziej żydowski niż wielu Żydów, hehe. A ja jestem czasami bardziej chrze-
ścijańska, więc… Bo on to ma swoje prawdy restrykcyjne, czarno na białym po 
prostu, zawsze się z niego śmieję” [W4/XLVIII/462–464/36].

Ze względu na jej wiarę nie wzięli ślubu kościelnego ani nie ochrzcili 
dziecka. Córka wychowywana jest w dwóch kulturach, ale z zaznaczeniem, 
która kultura jest czyja. Kwestie żydowskie są mamy, katolickie taty, a dziecko 
uczestniczy w obu. W chwili wywiadu córka miała niecałe dwa lata, więc tych 
sytuacji nie było jeszcze w jej życiu dużo, ale „jakby widzi, no dziecko się 
wychowuje na zasadzie przykładu” [W4/LVI/527/41] – jeszcze za wcześnie 
na świadome mówienie dziecku o kulturze, ale jest ono już wprowadzane do 
obu (socjalizacja pierwotna).

2.2. Rekonstrukcja doświadczeń międzykulturowych

Osoby odpowiedzialne za świadomość pochodzenia żydowskiego  
w rodzinie

O pochodzeniu żydowskim N4 dowiedziała się od mamy, która uczyniła z niego 
rodzinną tajemnicę, zakazując córce rozmawiania na ten temat nawet z pozo-
stałymi członkami rodziny. Tamten moment moja rozmówczyni wspomina 
następująco: 

w domu się w ogóle o tym nie mówiło. Mnie powiedziała mama, bo opowia-
dałam dowcip żydowski. I ona mi powiedziała, żebym się nie śmiała, bo sama 
jestem […] Ale żebym, broń Boże, o tym nie mówiła nikomu, bo jakby przy-
szedł Hitler jeszcze raz, to tak samo bym poszła do obozu [W4/V/87–91/7], 



124 Doświadczanie międzykulturowości…

mama powiedziała: „ale wiesz, dziecko, ale nie, nie, nie, o tym nie mówimy”  
[W4/LXXXIII/777/61]. 

Wprowadzenie do rodzinnej tajemnicy wiązało się z odpowiedzialnością za 
innych, koniecznością chronienia ich przed zewnętrznym światem, który tę wie-
dzę mógłby wykorzystać przeciwko nim. Uczucia względem rozmowy z mamą 
ciągle są silne, o czym świadczy użycie operatorów emotywno-oceniających 
(między innymi „Boże”). Przy przekazywaniu informacji mama użyła wykrzyk-
nienia o charakterze przestrogi, co N4 przywołuje za pomocą mowy niezależ-
nej. W domu nie mówiło się o pochodzeniu, ale mama jej powiedziała. N4 nie 
precyzuje, kim są „oni”, jest to bliżej nieokreślona zbiorowość rodzinna. Poja-
wia się tu pewien kontrast przy zestawieniu: jednostka (mama) – zbiorowość 
(rodzina), a także czasownik niedokonany (mówiło) i dokonany (powiedziała). 

N4 zastanawiała się wtedy, kim jest: „to był, jest szok, jak się człowiek 
dowiaduje, że nie jesteś tym, kim jesteś” [W4/VIII/135/10]. Pojawiają się 
tu dwa czasy – przeszły i teraźniejszy, co może sugerować, że nie tylko wtedy 
odkrycie pochodzenia było szokujące, ale jest takie nadal. Pojawia się też nie-
typowe dystansowanie się – u N4 zazwyczaj zdania zaczynają się od mówienia 
w pierwszej osobie liczby pojedynczej, a dopiero później pojawia się podmiot 
zbiorowy. Tu nie dość, że zdanie zaczyna się od formy „człowiek”, to jeszcze 
przechodzi w drugą osobę liczby pojedynczej.

Kolejnym kontrastem, który pojawia się w tym fragmencie wypowiedzi, 
jest opozycja „brudny Żyd” [W4/V/93/7] – „czysta Polka” [W4/VI/116/8]. 
Opozycją są zarówno słowa „brudny – czysta”, jak i rodzaj męski z rodzajem 
żeńskim. Do tamtej pory N4 wiedziała, kim jest – była Polką, kobietą. Od 
tamtej pory była „Żydem” – zaczęło określać ją słowo, które znane jej było 
wyłącznie jako epitet. Na nagłą zmianę formy gramatycznej wskazuje sama N4: 
„i to jeszcze w formie męskiej” [W4/V/94/7]. Dramatyzm tej sytuacji został 
wzmocniony przez konektor: „Boże to ja już wolę być Niemcem. Chociaż 
Niemcy też byli źli” [W4/V/101–102/8]. Wynika z tego, że jeśli już ma się 
być „tym złym”, to lepiej być złym akceptowanym/tolerowanym niż złym nie-
akceptowanym/nietolerowanym.

N4 bardzo szczegółowo zna historię swojej rodziny. Podobnie jak u N1 
osobą odpowiedzialną za przekazywanie rodzinnych historii była przedstawi-
cielka pokolenia dziadków – babcia, Polka, żona dziadka o żydowskim pocho-
dzeniu. N4 nie określa, w jakim okresie jej życia ani w jakich okolicznościach 
babcia opowiadała o pochodzeniu żydowskim dziadka i jego rodziny. Być 
może, podobnie jak u N1, były to historie znane w rodzinie, ale nikt nie zwra-
cał na nie uwagi. Być może N4 sama pytała o to babcię (lub dziadków), gdy 
dowiedziała się o swoim żydowskim pochodzeniu.



125Przypadki kluczowe

W pewien symboliczny sposób oddaje to zasadę, zgodnie z którą w bio-
logicznym sensie za przekaz pochodzenia w żydowskich rodzinach odpowie-
dzialne są kobiety. U N4 przekaz ten następował w innym wymiarze. Babcia, 
choć sama była Polką, przekazywała swoim potomkom świadomość pocho-
dzenia żydowskiego.

N4 opowiada o rodzinnych historiach z taką precyzją, jakby opowia-
dała treść niedawno przeczytanej książki lub własną historię. Opowieść jest 
stonowana, najczęściej używaną formą gramatyczną są aktualizatory czasu 
i miejsca. N4 podaje dokładne lata, a nawet miesiące, w których toczyły się 
poszczególne wydarzenia. Dokładnie wskazuje trasy, po których przemiesz-
czała się rodzina w czasie wojny, a także miejsca pracy i stanowiska, na jakich 
pracował jej dziadek. Obecnie to N4 jest w rodzinie tą osobą, która czuje 
się odpowiedzialna za przekazywanie rodzinnych historii i za mówienie 
o pochodzeniu żydowskim.

Rodzinny strach

Mama, przekazując N4 informację o pochodzeniu, przestrzegła ją w następu-
jący sposób: „żeby się nie śmiała, bo sama jest. Ale tak naprawdę to nie jest, bo 
to dziadek był, a to dziadek też nie, a to pradziadek” [W4/V/89–90/7]. Z tej 
rodzinnej wyliczanki mama wyłączyła siebie i całe swoje pokolenie, jakby jej 
pochodzenie żydowskie nie dotyczyło. W pewien sposób miała rację, formal-
nie zostało ono przerwane, gdyż dziadek nie odziedziczył pochodzenia po 
matce Żydówce, jednak wtedy również i on nie powinien zostać uwzględniony 
w opowieści. Prawdopodobnie jednak nie to miała na myśli mama N4, być 
może nawet nie znała tej zasady. Wyliczanka, którą zastosowała, brzmi jak prze-
rzucanie winy na kolejne osoby.

Kolejną informacją przekazaną przez mamę była przestroga, żeby nikomu 
o tym nie mówiła: „Powiesz, to pójdziesz do gazu. Nie możesz o tym mówić, 
bo nie wiesz, kiedy przyjdzie Hitler” [W4/VIII/128–129/9]. W ten sposób 
mama zaszczepiła w córce strach przed ujawnieniem pochodzenia.

N4 przy opowiadaniu o pierwszych informacjach na temat pochodzenia 
wskazała na irracjonalny strach mamy. Mówiła o tym przy użyciu metaope-
ratorów perswazji: „u niej jest tak paniczny strach, że ona się boi o wszystko. 
Zresztą ona się zawsze bała. O wszystko” [W4/XXII/250–252/19]. Potęgują 
one dramatyzm sytuacji, który wzmacniany jest krótkimi zdaniami, nietypo-
wymi dla N4. Strach mamy jest niewypowiedziany. Boi się, ale sama nie wie, 
czego, na przykład boi się, że nie zdąży wysiąść z tramwaju albo boi się przeczy-
tać scenariusz napisany przez córkę, tylko dlatego, że dotyczy Żydów.



126 Doświadczanie międzykulturowości…

Strach towarzyszy też bratu, ale i on nie wie, czego się boi. Lęk jest 
zakorzeniony i przenoszony do współczesnych sytuacji, jak na przykład 
w następującym przypadku: „ostatnio leciał samolotem, bardzo się boi, on 
mówi, że nie zdejmie butów, bo zaraz, bo po butach identyfikują zwłoki”  
[W4/XXIII/271/20].

Ze strachem wiąże się rodzinny schemat przekazywany z pokolenia na 
pokolenie. Zapoczątkowany został przez dziadka N4, który z czasów wojen-
nych wyniósł liczne traumy. Był wówczas ukrywany u różnych członków pol-
skiej rodziny. Nie opowiadał nikomu o swoich doświadczeniach, robiła to jego 
żona. Nigdy również nie wypowiedział wprost swoich traum, ale ujawniały się 
w jego zachowaniu. W rodzinie strach polega na tym, że wypiera się pochodze-
nie żydowskie, należy się do kultury dominującej (jest się katolikiem, obcho-
dzi się święta katolickie). N4 przełamała ten schemat, ale podświadomie miała 
zakodowaną rodzinną przestrogę – nie wolno mówić, bo wtedy można umrzeć. 
Z tego można wywnioskować, że ważne jest samo mówienie, a nie uczestni-
czenie w kulturze żydowskiej. Uczestniczyć można, bo to jeszcze o niczym nie 
świadczy, dopiero mówienie jest zagrożeniem dla bezpieczeństwa.

N4 próbuje przełamać rodzinny strach, mówi o pochodzeniu, uczest-
niczy w kulturze żydowskiej, ale ślady strachu pojawiają się w niektó-
rych wypowiedziach i prawdopodobnie nie są przez N4 uświadomione. Poja-
wia się to na przykład w wypowiedzi, której towarzyszy urwany konektor: 
„w mojej rodzinie jest taki schemat, że im więcej ja będę na przykład mówić…”  
[W4/XXI/248/19]. W braku informacji o tym, co się wtedy stanie, ujawnia 
się niewypowiedzenie strachu. N4, podobnie jak jej mama, wie, że ma się bać 
i – podobnie jak jej mama – nie wie, czego. Urwany konektor może oznaczać, 
że ona się z tym strachem nie zgadza, ale czasami się w niej pojawia.

N4 uśpiła w sobie ten strach, wyparła go ze świadomości. Do momentu 
urodzenia córki była przekonana, że w ogóle go w sobie nie ma. Urodzenie 
dziecka było dla niej momentem przełomowym, stanowiącym katalizator dla 
strachu. Narratorka zawsze miała spakowaną walizkę, żeby móc szybko ochro-
nić córkę i w razie zagrożenia gdzieś z nią uciec. Jej mama też tak robiła, o czym 
N4 mówi, stosując uogólnienie: „w momencie kiedy, znaczy, to nowe doświad-
czenie w postaci urodzenia dziecka, no to wchodzimy w schemat, nigdy nie 
wiemy, jak się zachować, wchodzimy w schemat rodziców” [W4/LI/492/38]. 
To uogólnienie jest znaczące, gdyż N4 przede wszystkim mówi w pierwszej 
osobie liczby pojedynczej, a tutaj odnosi się do ogółu ludzi. Gdy znajdują się 
w nowych sytuacjach, korzystają ze znanych sobie schematów. Być może w ten 
sposób próbuje zmniejszyć dramatyzm swoich reakcji. Możliwe, że chce uspra-
wiedliwić (przed samą sobą?) swoje zachowanie.



127Przypadki kluczowe

Strach N4 był przyczyną kłótni z mężem. Sprzeczki wywoływało na przy-
kład to, że mąż nie chciał dać córce picia w momencie, w którym o nie pro-
siła. N4 wspomina tę sytuację następująco: „Mąż jej nie dał pić. »Dlaczego ty 
nie dałeś pić picia?!«” [W4/XLIX/468–469/36–37]. W opisie tej sytuacji 
pojawia się mowa niezależna i wykrzyknienie, co sugeruje, że nadal są to dla 
niej kwestie emocjonalne, choć nie ma tu wielu czasowników ruchu. Ponadto 
w tym fragmencie N4 chciała powiedzieć tak dużo na raz, że pojawiają się cha-
otyczne i urwane opowieści, co jest dla niej nietypowe. Zazwyczaj dokładnie 
wyjaśnia omawiane kwestie i stosuje w tym celu dygresje.

Kłótnie pomiędzy małżonkami były powodem dostrzeżenia przez 
męża przejawów rodzinnego strachu u N4. Oznacza to, że potrzebna była 
osoba spoza rodziny pochodzenia, gdyż ów strach jest tak silnie zakorze-
niony w domownikach, że sami nie dostrzegają go u siebie. W konsekwencji 
N4 zdecydowała się pójść na terapię. Ujawniła się przy tym jej refleksyjna 
natura, na co wskazują następujące słowa: „bo ja mówię, no coś jest ze mną 
nie tak. Ja nie mam właściwego postrzegania” [W4/XLIX/473–474/37]. Od 
psycholog dowiedziała się, że żyje w czasach wojny, co zostało na nią prze-
niesione przez przedstawicieli starszych pokoleń. Mąż zaś żyje w czasach 
pokoju. Te rozbieżności powodują inne spojrzenie na opiekę nad dzieckiem. 
Rozmowę z psycholog N4 przywołuje za pomocą mowy niezależnej, co 
pokazuje, że kwestie te są dla niej emocjonalne i bieżące, gdyż nadal uczy się 
„właściwego postrzegania”.

O sytuacji związanej z pojawieniem się strachu i próbami poradzenia sobie 
z nim N4 opowiada, zaburzając chronologię wydarzeń. Jednak po jej odtwo-
rzeniu pojawia się pewien proces: [1] poczucie braku strachu, dostrzegała go 
jedynie u członków swojej rodziny, [2] urodzenie dziecka, [3] pojawienie się 
strachu, [4] kłótnie z mężem o opiekę nad dzieckiem, [5] krytyka ze strony 
mamy związana z nadmierną troską o bezpieczeństwo dziecka (tym razem 
odwróciły się role i to mama dostrzegała strach u N4, nie widząc go u siebie), 
[6] dostrzeżenie problemów przez męża, [7] pójście do psychologa, [8] zrozu-
mienie podłoża problemów przez N4.

Rodzinny strach N4 za Henrykiem Grynbergiem nazywa wyparciem 
pokoleniowym i przypisuje go wszystkim rodzinom pochodzenia żydow-
skiego, a nawet tym, które bez względu na pochodzenie w jakiś sposób były 
prześladowane. Wyparcie pokoleniowe i jego świadomość sprawiają, że N4 
czuje się odpowiedzialna za podtrzymywanie kultury przodków. Przełamuje 
wyparcie swojej rodziny, innych osób, a także chce stawać w obronie tych, któ-
rzy są słabsi i sami nie mogą walczyć o siebie (na przykład uchodźcy), co może 
stanowić swojego rodzaju mesjanizm.



128 Doświadczanie międzykulturowości…

Przynależność do organizacji żydowskich

Powodem pójścia do Gminy były dla N4 potrzeby religijne, co ustawia ją w opo-
zycji do większości osób, które interesują się kulturą w znaczeniu artystycznym. 
Kolejnym elementem odróżniającym ją od większości osób jest czas, w któ-
rym zaczęła tam chodzić. Było to po studiach, co z jednej strony mogło być kon-
sekwencją świadomej decyzji o poszukiwaniach własnej drogi religijnej. Jako 
dorosła kobieta znalazła ją w judaizmie. N4 twierdzi, że nie wierzy w Boga, bo 
wie, że on istnieje. Personifikuje go, uważa, że może się z nim pokłócić, ale nadal 
(a może wtedy nawet bardziej?) wie, że on jest. Problemem była dla niej insty-
tucja wiary katolickiej, a najbliższe jej rozumieniu Boga okazało się podejście 
judaizmu. Tam najpełniej mogła się z nim spotkać. Z drugiej strony, dopiero gdy 
skończyła studia, pojawiła się moda na żydowskość, a organizacje żydowskie 
stały się bardziej otwarte na nowe osoby. Najprawdopodobniej jednak oba te 
powody zbiegły się w czasie. Przy opowiadaniu o chodzeniu do Gminy używa 
precyzyjnych aktualizatorów (2003 rok) i takich, które odnoszą się do jej oso-
bistego czasu (po studiach). Inny istotny czynnik stanowił związek z mężczyzną 
pochodzenia żydowskiego, z którym się wówczas spotykała.

Chodzenie do Gminy układa się w pewien proces, który przedstawiany 
jest za pomocą czasowników ruchu: [1] „poszłam, przyszłam na pierwszą 
modlitwę” [W4/XLII/417/32], [2] „ja tego swojego narzeczonego tam cią-
gnęłam” [W4/XLII/420/32], [3] „wtedy jakby zaczęłam chodzić do Gminy” 
[W4/XLII/416/32]. Chodzenie do Gminy rozpoczęło się od pójścia na 
pierwszą modlitwę, towarzyszyło mu spędzanie czasu z byłym narzeczonym, 
w konsekwencji zaczęła chodzić tam regularnie.

N4 nie czuła się dobrze w Gminie, nie pasowała jej atmosfera, konieczność 
zasłużenia na bycie akceptowanym, co wspomina: „czułam, że takie frycowe 
trzeba strasznie zapłacić” [W4/XXXV/338/26]. Czuła się osamotniona, co 
wyraża następująco: „ja myślałam, że oni mi powiedzą: o fajnie, wróciłaś. Nie, 
nie, nie. Czegoś takiego nie było” [W4/XXXVI/344–346/27]. Dla N4 ważne 
jest to, żeby dobrze się czuć wśród osób, które ją otaczają. Nie chciała chodzić 
do Gminy dla samego kontaktu z duchowością, potrzebowała tam też wcho-
dzić w relacje z innymi.

Przy opowieści o rezygnacji z uczestniczenia w spotkaniach Gminy poja-
wia się natężenie czasowników ruchu. Towarzyszy temu racjonalizacja. N4 
urodziła się Żydówką, więc nie musi nakładać na siebie dodatkowych zobo-
wiązań. Powołuje się przy tym na prawo Noego, zgodnie z którym nie-Żydzi 
muszą podjąć więcej działań, by mogli zostać zbawieni tak samo jak Żydzi. 
Jako Żydówka i tak ma więcej obowiązków do wypełnienia na co dzień. 



129Przypadki kluczowe

Rzeczywistym powodem rezygnacji jest fakt, że N4 nie odnalazła się w Gminie 
lub szerzej – w instytucjonalnej formie uczestniczenia w życiu religijnym. Pró-
buje to zracjonalizować lub usprawiedliwić przed samą sobą. Swoją rezygnację 
N4 uzasadnia też poznaniem męża.

N4 twierdzi, że gdyby jednak w Łodzi powstała organizacja judaizmu 
reformowanego, to by do niej dołączyła. Może to sugerować, że nie odnajduje 
się w ortodoksyjnych zasadach instytucji (Kościół katolicki, judaizm ortodok-
syjny), a nie w samej instytucji wiary.

Przygotowania i rezygnacja z konwersji

W trakcie uczęszczania na spotkania w Gminie N4 zastanawiała się nad kon-
wersją, co wspomina: „początkowo właśnie chodziłam na te wszystkie spotka-
nia, a tak, takie, żeby zrobić konwersję, wszystko” [W4/XLIV/428/33]. Pod-
jęcie ostatecznej decyzji utrudniał jej rodzinny sekret dotyczący pochodzenia, 
o czym opowiada:

ja się bardzo długo, długo zastanawiałam, czy ja w ogóle chcę przejść na judaizm 
[…] Bo problem jest dla mnie, że bo jakbym sobie przeszła na buddyzm, to nie 
byłoby problemu, bo to ja przechodzę. Ale jak ja mówię, że ja przechodzę na juda-
izm, to ja przyznaję, że mój brat też ma pochodzenie żydowskie, moja mama też, 
a oni nie chcą [W4/XLIII/421–423/33]. 

W powyższej wypowiedzi widać echo przestrogi przekazanej przez mamę w momen-
cie informowania córki o pochodzeniu żydowskim. W tym kontekście moja 
rozmówczyni przestaje być indywidualną jednostką, która podejmuje samo-
dzielne decyzje. Staje się przedstawicielką rodziny, odpowiedzialną za los i bez-
pieczeństwo bliskich.

N4 nie jest jednak pewna, co było przyczyną ostatecznej rezygnacji z przyjęcia 
judaizmu jako swojej religii. Można przypuszczać, że wytłumaczenie stanowi któraś 
z trzech przyczyn. Po pierwsze, rozstała się z ówczesnym narzeczonym. Rodzina 
miała wtedy nadzieję, że dzięki temu przejdzie jej zainteresowanie pochodzeniem 
żydowskim, „no nie przeszło” [W4/XLIV/430–431/33]. Po drugie, „po prostu 
poznała swojego obecnego męża, który nie jest Żydem” [W4/XLIV/433/34]. 
Gdyby stała się ortodoksyjną Żydówką, nie mogłaby wyjść za mąż za katolika, a N4 
twierdzi: „mam tego męża. Ja go chcę mieć” [W4/XXXVII/362–363/28]. Po trze-
cie, urodziła się Żydówką, więc nie musi tego dodatkowo potwierdzać. Są to jednak 
wytłumaczenia nałożone na przeszłość z perspektywy teraźniejszości.

Przy opowieści o konwersji pojawia się pewien kontrast: były narzeczony 
był przyczyną przygotowań do konwersji – obecny mąż przyczyną rezygnacji 



130 Doświadczanie międzykulturowości…

z niej. Kolejnym kontrastem jest zestawienie przejścia na judaizm z przejściem 
na buddyzm (religia – filozofia, restrykcyjne zasady – duża doza dobrowolności).

O konwersji mówi za pomocą wielu czasowników ruchu, co pokazuje, że 
ta sprawa nawet po latach jest dla niej emocjonalna. W opowieści pojawia się 
jeden z niewielu w całym tekście operatorów modalnych wskazujących na wąt-
pliwość, który występuje w podsumowaniu opowieści o rezygnacji z konwer-
sji: „i tak naprawdę to mi się wydaje, że to był dla mnie największy problem”  
[W4/XLIII/425/33].

Z czasem w N4 pojawiła się konieczność przeformułowania swojego 
„ja”. Istnieje ona do tej pory, co moja rozmówczyni określa: „I to tak jestem 
pośrodku” [W4/CI/952/76], mówiąc, że jest trochę Polką, a trochę Żydówką. 
Bycie „pośrodku” jest raczej umiejscowieniem siebie w międzykulturowej 
przestrzeni. Jest to sytuacja, która czasami powoduje trudność, ale zazwyczaj 
jest uspójniona. N4 stara się brać najlepsze cechy z obu stron i z nich budować 
siebie pośrodku.

Poczucie pochodzenia żydowskiego u N4 jest duże, ale ma poczucie 
winy, że to jest niesłuszne, o czym mówi: „mam takie poczucie winy, że ja 
przecież nie jestem Żydówką, ja jestem tylko kundlem” [W4/L/948/75]. Poczu-
cie to było narzucane przez część społeczności żydowskiej, która uważa, że 
pełne prawo przynależności do nich mają wyłącznie osoby pochodzące od 
matki Żydówki. Jest to podwójnie trudna sytuacja: w domu narzucany jest jej 
strach z powodu bycia Żydówką, a przez społeczność żydowską czuje się odrzu-
cona z powodu bycia niepełną Żydówką. N4 dostrzega jednak pozytywny i nega-
tywny aspekt swojego pochodzenia w zależności od konkretnych sytuacji.

Łączenie dwóch kultur w rodzinie prokreacji

Zdaniem N4 mąż aprobuje jej religię, uczestniczy w tym, co jest dla niej ważne, 
o czym opowiada: „jak mam seder, to, to, to też stara się pomóc mi posprzątać, 
czy coś, siedzi ze mną” [W4/XLVII/447/35], „więc to tak, aha, no to to jest tak, 
że zawsze usiądzie ze mną, pomoże, no też czyta, więc” [W4/XLVIII/451/35]. 
N4 nie obchodzi świąt katolickich. Święta żydowskie woli obchodzić w domu, 
wśród najbliższej rodziny, czyli w towarzystwie męża i córki.

W czasie, gdy odbywała się nasza rozmowa, córka nie chodziła jeszcze do 
przedszkola. N4 zastanawiała się nad zapisaniem jej do przedszkola żydow-
skiego. Nie była przekonana do tej decyzji, obawiała się, że być może w ten 
sposób pozbawi ją kontaktu z kulturą dominującą, ale nie chciałaby, żeby córka 
uczyła się religii katolickiej w przedszkolu lub szkole. Jednocześnie popiera 
taką edukację w warunkach domowych i cieszy się, że mąż uczy córkę religij-
nych zagadnień. Jest to pewna sprzeczność. N4 woli, żeby religii katolickiej 



131Przypadki kluczowe

dziecko było uczone w domu, ale naukę judaizmu chce powierzyć pracowni-
kom przedszkola. Być może wynika to z jej własnych doświadczeń szkolnych, 
które nie były pozytywne, gdyż nauczyciele religii nie pozwalali jej zadawać 
pytań, a zmuszali do przyjmowania przekazywanych przez nich treści bez ich 
rozumienia. N4 chciałaby pokazać córce chrześcijaństwo jako ideę dobra, 
a według niej w wersji instytucjonalnej jest ona straszeniem ludzi. W tej wypo-
wiedzi pojawia się po raz kolejny niechęć do instytucjonalizowania życia reli-
gijnego, ale tylko w odniesieniu do katolicyzmu.

Doświadczanie żydowskości przez pryzmat funkcjonowania  
w kulturze dominującej

Wśród znajomych N4 uchodzi za specjalistkę od kultury żydowskiej i judaizmu. 
Jedna z koleżanek, wicedyrektorka liceum, zaprosiła ją jako gościa-eksperta na 
dzień żydowski, który był organizowany w szkole. Sposób przedstawiania tej 
historii brzmi filmowo. N4 zaznacza zwroty akcji („nagle”, „pięć minut”), 
precyzyjnie opisuje poszczególne sytuacje, łącznie ze strojem: „się ubra-
łam tak, jak na szabat, więc biała bluzeczka, ładnie, spódnica za kolana”  
[W4/LXXXIV/759/60]. Spotkanie z licealistami było dla niej pierwszym 
momentem, kiedy publicznie wystąpiła jako Żydówka. Na koniec spotkania 
powiedziała: „ja już się nie boję” [W4/LXXXIV/778/62]. Była to dla niej 
ważna chwila: „to był jakiś taki, taki, taki moment, mnie się wydaje, katharsis, 
prawda?” [W4/LXXXV/781/62]. Mówi o tym przy użyciu operatora modal-
nego wyrażającego wątpliwość, jednak była to przemiana, przełamanie strachu 
przed publicznym mówieniem o własnym pochodzeniu żydowskim. Z osoby 
bojącej się i niepewnej swojego pochodzenia stała się ekspertem od niego.

Kolejnym ważnym dla N4 spotkaniem z przedstawicielem kultury domi-
nującej było spotkanie z księdzem katolickim. Miała współpracować z jego 
parafią przy produkcji filmu i okazało się, że „to jest niesamowity człowiek” 
[W4/LXXXVIII/813/64], przyjazny i otwarty, z dużym szacunkiem do 
innych kultur i upamiętniający miejsce, w którym znajdowała się jego parafia 
(dawny teren getta). Ksiądz poprosił ją, by podczas rekolekcji opowiedziała 
młodzieży o byciu religijną Żydówką, co wspomina: „jakby on chciał pokazać 
tej młodzieży, że można być fajnym, cool, no bo to szkoła filmowa w ogóle i tak 
dalej, cool, będąc też religijnym” [W4/LXXXIV/759/60]. To było kolejne 
wystąpienie publiczne jako Żydówka. Jednak spotkanie z innym księdzem 
z tej samej parafii nie było tak pozytywnym doświadczeniem: „chodziło o to, 
że ja byłam Pana Jezusa, ja byłam Pana Jezusa, bo ja już jestem ochrzczona. 
To ja jestem tak, tak i on mnie tu przywróci” [W4/LXXXVIII/848–849/67]. 



132 Doświadczanie międzykulturowości…

Z powyższych przykładów wynika, że N4 dobrze się czuje w towarzystwie 
osób z kultury dominującej wtedy, gdy okazują one szacunek nie tylko jej jako 
człowiekowi, lecz także jej jako Żydówce.

N4 płynnie przechodzi z funkcjonowania w środowisku żydowskim do 
funkcjonowania w kulturze dominującej. Uspójnienie doświadczania dwóch 
kultur polega na dostosowywaniu zewnętrznych atrybutów do określo-
nych sytuacji: na co dzień nie ubiera się zgodnie z normami kultury żydow-
skiej, ale gdy idzie do Gminy, to ich przestrzega; uczestniczy w życiu kultury 
dominującej, ale w takim zakresie, na jaki pozwala jej bycie Żydówką. Poprzez 
kontakt z kulturą dominującą próbuje lepiej zrozumieć siebie jako Żydówkę.

Elitarność środowisk i potrzeba wspólnotowości

Dla N4 ważni są ludzie, potrzebuje wchodzić z nimi w relacje towarzyskie, 
otrzymywać wsparcie z ich strony, konsultować różne decyzje. Ważne jest dla 
niej zdanie osób, które uznaje za autorytety w danej dziedzinie, poszukuje rad 
u specjalistów i ufa im.

Dużą wagę przywiązuje do elitarności środowisk, w których się obraca. 
W czasach szkoły podstawowej nie mówiła o pochodzeniu żydowskim, bo 
mieszkała w małej miejscowości, w której panowała niechęć do odmienno-
ści kulturowej. Następnie chodziła do jednego z najlepszych liceów w Łodzi. 
W środowisku dużego miasta i elitarnej szkoły po raz pierwszy miała odwagę, 
by „przyznać się” otoczeniu do swojego pochodzenia. Odwaga ta została 
wzmocniona przez znajomych ze studiów prawniczych, a następnie arty-
stycznych. N4 mówi o tym w następujący sposób: „w momencie, no ja 
jestem w szkole filmowej, powiem, że ja mam pochodzenie żydowskie, no 
to jestem w ogóle. O, to ta z tych, co rządzą” [W4/LXXIV/630–631/50]. 
W elitarnych, wykształconych środowiskach odmienność kulturowa nie ma 
znaczenia, dlatego można o nim mówić i czuć się bezpiecznie. Znaczenie śro-
dowiska dla pochodzenia żydowskiego podkreślała również N1. Mówiła, że 
obraca się wśród osób wykształconych, więc nie obawia się, że ktoś ją skryty-
kuje z tego powodu.

Kolejną kategorię funkcjonowania N4 wśród ludzi stanowi potrzeba 
wspólnotowości. Od dzieciństwa należała do grup sportowych. Ze wszystkich 
dyscyplin najdłużej trenowała taniec, którym zajmuje się do tej pory. Oprócz 
tego, że zainteresowanie tańcem może mieć podłoże w zainteresowaniach arty-
stycznych, to ma ono też znaczenie dla upodobania do działań grupowych. 
Dużo miejsca w swoich opowieściach N4 poświęca na pokazanie tańca jako 
pracy zespołowej, gdzie należy dbać o dobro całej grupy, a nie tylko o swoje, 
o czym opowiada:



133Przypadki kluczowe

taniec bardzo dużo uczy. Bycie w grupie. Dlatego ja jakby, jak chce się wygrać, to 
muszę być dobra, ale nie znowuż czasami muszę zejść ze swojego poziomu, czasami 
tę nogę nie mogę podnosić wyżej, tak? […] Czyli na przykład, powiedzmy, ja mia-
łam bardzo dobrą dynamikę, więc ja byłam w środku, więc dziewczyny brały ode 
mnie dynamikę […]. Więc to jest takie, umiejętność bycia no w grupie, żeby jednak 
gdzieś tam wypośrodkować coś dla dobra grupy [W4/LXXX/716–722/57].

Kolejną społecznością, do której należy i z którą się utożsamia, jest społecz-
ność filmowa. Świadczy o tym używanie zaimka zbiorowego „my” w odniesieniu 
do niej. Za istotę przynależności do wspólnot można uznać stwierdzenie: „dzia-
łamy na jeden cel” [W4/LXXXIII/743/59]. W pracy zawodowej ujawnia się też 
podwójna wspólnotowość – żydowska i filmowa. Amerykańska reżyserka chciała 
zrealizować film w Polsce, więc zgłosiła się do Gminy z prośbą o polecenie jakiejś 
osoby, z którą mogłaby współpracować. Członkowie Gminy skontaktowali ją 
z N4. Środowisko żydowskie jest dość hermetyczne, liczy niewielu członków, 
więc łatwiej wśród nich znaleźć poszukiwaną osobę. Ponadto Żydzi z innych kra-
jów chętnie wspierają polskich Żydów, co narratorka przedstawia następująco: 
„i ja na przykład dostałam u niej pracę dlatego, że mam pochodzenie. Oni będą 
nas tak trochę nam, tak trochę pomagali” [W4/XCIX/946–947/75].

Znaczenie mistycyzmu i symboli dla życia N4

W podejściu N4 do mówienia o doświadczeniach jej rodziny i o jej własnym 
pochodzeniu kryje się pewien mistycyzm. Ujawnia się on w następującej opo-
wieści: 

I ja tak też myślałam, że gdzieś ja mam ten, że ja muszę mówić o tym, że… Bo we-
dług judaizmu jest też tak, ja jestem czwartym pokoleniem, że w czwartym poko-
leniu będzie, jeżeli coś nastąpiło złego, jakieś odejście w… To czwarte pokolenie 
będzie poddane tej samej próbie. Jeżeli ono, bo to jest według tych teorii, że wnuki 
odpowiadają tak za… […] I teraz, jeżeli ja postąpię dobrze, to nie będę odpowia-
dała za czyny mojego pradziadka. Tak? A jeżeli nie postąpię, tak? […] Czwarte 
pokolenie tak domyka [W4/XIX/232–242/17–18]7. 

N4 nie wyjaśnia, co złego zrobił jej pradziadek, i za co ona będzie odpowie-
dzialna. Po jej postawie można przypuszczać, że chodzi o podejście do wiary 
i pochodzenia żydowskiego, które pradziadek ukrył w czasie wojny. Ona teraz 
uważa, że jest odpowiedzialna za dalsze pokolenia w swojej rodzinie i dlatego 

7  Podobne były wierzenia dawnych Słowian, którzy uważali, że to, czego nie zro-
bili ojcowie, będą musieli dopełnić ich synowie.



134 Doświadczanie międzykulturowości…

„przyznaje się” do pochodzenia żydowskiego. Jednocześnie pochodzenie 
żydowskie nie jest przez nią wypowiadane wprost, a jedynie sygnalizowane za 
pomocą zdań zakończonych wielokropkiem. Taka forma wypowiedzi może 
świadczyć o pośpiechu przy opowiadaniu tej historii lub o tym, że jeszcze nie 
jest w pełni pogodzona z misją, jaką przygotował dla niej los.

Kolejnym mistycznym wydarzeniem w życiu N4 było wymyślenie 
fabuły filmu o kobietach, które przyjaźnią się ze sobą pomimo odmien-
nego pochodzenia „i nagle się okazało, że ona jest tak prawdopodobna”  
[W4/CVIII/1029/81]. N4 szła na spotkanie, była spóźniona i po drodze 
spotkała nieznaną osobę, która opowiedziała jej swoją historię, bardzo zbli-
żoną do motywu filmu, nad którym akurat pracowała. Sytuację tę moja roz-
mówczyni podsumowała następującym stwierdzeniem: „Ja to tak wierzę, 
że jak zaczyna się robić to, co się ma robić, to nagle cały świat temu sprzyja”  
[W4/CVIII/1031/81]. 

Symbolem łączącym N4 z kulturą żydowską i mającym dla niej magiczne 
właściwości jest gwiazda Dawida noszona na łańcuszku. Przez długi czas była 
ona ważna dla N4 i dawała jej dodatkowe przywileje. Nosiła ją, dzięki czemu 
w dyskretny i symboliczny sposób dawała znać otoczeniu, że jest Żydówką. 
Nie musiała tłumaczyć, dlaczego nie pracuje w piątki, bo było to oczywiste, 
a dzięki temu obie strony mogły uniknąć rozmowy, która mogłaby być krę-
pująca przynajmniej dla jednej z nich. Łańcuszek z gwiazdą Dawida pomagał 
jej też w pracy z dziećmi podczas zajęć tanecznych. Dzieci nazywały ją „panią 
Gwiazdką”. Nie tłumaczyła im symboliki, bo uznawała, że jest to zadanie rodzi-
ców, ale cieszyła się, że dzieci postrzegają ten symbol pozytywnie. Z nosze-
nia łańcuszka zrezygnowała, gdy była w ciąży, bo usłyszała przesąd, że wtedy 
dziecko może urodzić się owinięte pępowiną, „zresztą ona była owinięta pępo-
winą, a nosiłam, więc może coś w tym jest” [W4/CV/1012/79].

Podsumowując, N4 wierzy w znaczenie symboli, które pozwalają jej utoż-
samiać się z kulturą żydowską. Przypisuje znaczenie mistycznym sformułowa-
niom judaizmu, a przypadkowości nadaje charakter przeznaczenia. Pomaga jej 
to w postrzeganiu siebie jako Żydówki, a także w kontaktach z przedstawicie-
lami kultury dominującej.

2.3. Podsumowanie

Pierwsze doświadczenia różnorodności i nierówności pomiędzy grupami mniej-
szościowymi a grupą dominującą pojawiły się, gdy N4 była uczennicą szkoły 
podstawowej. W jej rodzinnej miejscowości granice pomiędzy przedstawicielami 



135Przypadki kluczowe

różnych narodowości były wyraźnie zarysowane. Moja rozmówczyni najpierw 
była przedstawicielką kultury dominującej, przez co ustawiała się w opozycji do 
reprezentantów mniejszości narodowych i etnicznych, zwłaszcza Żydów i Cyga-
nów, w mniejszym stopniu Niemców. Przedstawiciele tych nacji uznawani byli 
za „złych”. Później dowiedziała się, że sama należy do jednej z tych grup, co zmie-
niło jej stosunek do dwóch pierwszych. Nie „przyznawała się” jednak do swojego 
pochodzenia, gdyż w środowisku jej rodzinnej miejscowości wiązało się to ze 
wstydem i strachem. Druga z emocji mogła dotyczyć obaw przed wykluczeniem 
lub innymi negatywnymi reakcjami ze strony mieszkańców.

Sytuacja ta zmieniła się, gdy narratorka zaczęła dojeżdżać do jednego z łódz-
kich liceów, które uważała za elitarne. Zmieniło się wówczas postrzeganie wła-
snego pochodzenia, co utrzymywało się również, gdy N4 studiowała. W elitar-
nych środowiskach przynależność do grup mniejszościowych nie jest wstydem, 
a pochodzenie żydowskie może stać się atutem. W opowieści mojej rozmów-
czyni pojawia się opozycja. W małej miejscowości panuje nieuzasadniony strach 
przed obcymi i niechęć do nich. Z kolei w dużym mieście odmienne pocho-
dzenie nie powoduje zdziwienia, a w niektórych kręgach może stać się atutem. 
Oznacza to, że środowisko ma znaczenie dla postrzegania własnego pochodzenia 
i stosunku do przedstawicieli kultur mniejszościowych (nie tylko własnej).

Kolejne doświadczenia N4 zdobywała w organizacjach żydowskich, 
gdzie po raz pierwszy miała możliwość uczenia się kultury żydowskiej, a także 
uczestniczenia w przygotowaniach do konwersji. Z konwersji jednak zrezygno-
wała na rzecz ślubu z katolikiem. Początkom małżeństwa towarzyszyły trud-
ności wynikające z odmiennego pochodzenia. Ujawniły się one w odmien-
nych obrządkach religijnych, a także w różnych emocjach towarzyszących tym 
samym sytuacjom. Na niektóre codzienne sytuacje mąż reagował obojętnością, 
podczas gdy u N4 urastały one do rangi poważnych problemów.

Małżonkom udało się przezwyciężyć rozbieżności i w efekcie łączyć dwie 
kultury w rodzinnej codzienności. Było to możliwe dzięki wzajemnemu akcep-
towaniu odmienności i znalezieniu wspólnego pojmowania Boga. N4 dostrzega 
w sobie chrześcijański pierwiastek, a w mężu żydowski. W efekcie dziecko 
wychowują w obu religiach, bez nadawania wyższej wartości jednej z nich.

W dorosłym życiu N4 stała się ekspertem od kultury żydowskiej. Dotyczy 
to przede wszystkim kontaktów z przedstawicielami kultury dominującej.

Podsumowując, doświadczanie różnorodności przez N4 układa się 
w następujący proces: [1] przynależność do kultury dominującej i negatywny 
stosunek do osób z grupy mniejszościowej, [2] usłyszenie informacji o pocho-
dzeniu żydowskim i zmiana stosunku do przedstawicieli grup mniejszościo-
wych, [3] ukrywanie pochodzenia żydowskiego (równolegle ze wspomnianą 



136 Doświadczanie międzykulturowości…

zmianą stosunku do przedstawicieli odmiennych nacji), [4] częściowe odejście 
od środowiska rodzinnej miejscowości i funkcjonowanie w elitarnych środo-
wiskach, [5] dołączenie do organizacji żydowskiej i przygotowania do kon-
wersji, [6] rezygnacja z konwersji i ślub z katolikiem, [7] trudności wynika-
jące z odmiennego pochodzenia małżonka, [8] pokonanie trudności i łączenie 
dwóch kultur w codziennym życiu rodziny, [9] pełnienie roli ekspertki od kul-
tury żydowskiej dla osób z kultury dominującej.

N4 jest osobą gotową do współpracy, konfrontacji i chętną do pokonywania 
trudności. Nie buntowała się przeciwko uwagom mamy i męża, którzy sugero-
wali, że jej troska o dziecko jest nadmierna. Zastanawiała się nad słusznością ich 
uwag, a następnie szukała osoby, która pomoże jej poradzić sobie z trudnościami.

Taka postawa przyświeca jej również podczas pokonywania trudności 
wynikających z własnej odmienności kulturowej. Sposobem radzenia sobie 
z różnorodnością jest u N4 przeciwstawianie się strachowi i walka o prawo do 
bycia Żydówką. Jest nim również mówienie o swoim pochodzeniu. W niektó-
rych sferach życia N4 swobodnie porusza się pomiędzy dwoma światami, do 
których należy. Tak jest w sytuacjach publicznych, odbywających się w kultu-
rze dominującej, ale do których ona wchodzi jako osoba z kultury żydowskiej. 
Podobna sytuacja ma miejsce w jej codzienności – ubiera się tak, jak jej wygod-
nie, ale gdy idzie do Gminy, to jej strój dostosowany jest do tamtejszych wymo-
gów. Są też sfery życia, które ze sobą łączy, jak na przykład obchodzenie sederu 
wspólnie z mężem.

3. N5: „Żeby przetrwać, trzeba mieć wiedzę”

Dane obiektywne

Narratorka (N5) urodziła się i wychowała w Krakowie. Po studiach przez 
kilka lat mieszkała w Izraelu, a po powrocie do Polski zamieszkała w Łodzi. 
Wychowała się ze świadomością pochodzenia żydowskiego, w rodzinie asymi-
lowanych Żydów. Pochodzenie żydowskie odziedziczyła po mamie. W chwili 
wywiadu miała 30 lat. Razem z mężem tworzyła wówczas religijną rodzinę 
żydowską, w której wychowywali troje dzieci: syna (7,5 roku) i dwie córki 
(5,5 roku i 3 lata). Jest ona osobą z wyższym wykształceniem. W czasach stu-
denckich była związana z krakowskimi organizacjami żydowskimi, a w czasie, 
w którym odbywała się nasza rozmowa, pełniła funkcję rebecyn w łódzkiej 
Gminie Wyznaniowej Żydowskiej.



137Przypadki kluczowe

Okoliczności prowadzenia wywiadu

Kontakt do N5 dostałam od N4, która zadzwoniła do mnie z informacją o aktu-
alnej sytuacji w GWŻ. Zmieniły się jej władze, a nowy rabin i rebecyn tworzą 
wokół siebie przyjazną atmosferę i są otwarci na kontakty z osobami spoza 
Gminy. N4 już wstępnie umówiła nas na rozmowę telefoniczną8. Gdy zadzwo-
niłam do N5, żeby umówić się na wywiad, zaproponowałam spotkanie w następ-
nym lub kolejnym tygodniu. Rebecyn odpowiedziała, że chętnie się ze mną 
spotka, ale czas ma wyłącznie w następnym tygodniu, bo w kolejnym planuje 
urodzić dziecko. Wywiad odbył się w świetlicy Gminy Wyznaniowej Żydowskiej.

Wypowiedzi N5 były bardzo syntetyczne. Rzadko się zdarzało, żeby poru-
szała kilka tematów jednocześnie. Raczej w sposób spójny i wyczerpujący 
odpowiadała na moje pytania, a jeśli wprowadzała jakiś dodatkowy wątek, to 
tylko po to, żeby za jego pomocą wyjaśnić ten główny. Wywiad był stonowany 
pod względem emocjonalnym i miał charakter narracyjny.

Dla N5 charakterystyczne jest sytuowanie swoich losów na tle losów całej 
społeczności żydowskiej w Polsce. W opowiadane historie najczęściej wpro-
wadzała wzmianki o tym, jak dana sprawa postrzegana jest przez judaizm, jak 
dane wydarzenia wyglądają u innych Żydów w Polsce lub w Izraelu. Taki sposób 
wypowiedzi dawał poczucie rozmowy ze specjalistką od zagadnień żydowskich.

N5 używa niewielu czasowników ruchu, oddaje stany emocjonalne przede 
wszystkim za pomocą operatorów emotywno-oceniających („było strasznie”, 
„silnie zasymilowana”). Używa wielu operatorów wprowadzających kwantyfi-
kację i intensyfikację, oznaczających zdrobnienie („kurczaczek”) lub zgrubie-
nie („kobita”), jednak nie mają one zabarwienia emocjonalnego, a są po prostu 
specyficznymi dla niej określeniami. Nie prowadzi dyskusji z osobami, o któ-
rych wspomina w swojej wypowiedzi, a mowę niezależną wplata w treść zdań. 
Ma ona na celu odtworzenie poszczególnych rozmów lub podkreślenie ich tre-
ści, nie są one nieprzemyślanymi przez nią sprawami.

W prawie każdej sekwencji pojawiają się leksykalne metaoperatory per-
swazji („nigdy w życiu”), co może świadczyć o przekonaniu co do wypowiada-
nych przez siebie kwestii. Potwierdzeniem może być używanie przez nią opera-
torów modalnych głównie oznaczających pewność („jestem przekonana”).

W całym tekście pojawia się dużo konektorów, co wskazuje na to, że życie 
N5 w dużej mierze jest konsekwentne. To, co dzieje się na danym etapie jej 
życia, jest konsekwencją sytuacji wcześniejszych i przyczyną późniejszych. 
W jej opowieści nie ma nagłych zwrotów akcji.

8  Vide: Zasady doboru i charakterystyka próby badawczej.



138 Doświadczanie międzykulturowości…

Podobnie jak N4 używa dokładnych aktualizatorów czasu. Za ich pomocą 
nawiązuje do wydarzeń historycznych, na tle których umieszcza doświadczenia 
swojej rodziny pochodzenia.

O dzieciach częściej mówi „nasz syn”, „nasze córki”, „nasze dzieci” niż 
„moje”. W jej poglądach na temat wychowania dzieci wyraża się stanowisko 
obojga małżonków.

N5 wymienia więcej imion niż jej poprzedniczki. Pojawia się imię babci, 
mamy, pań, z którymi współpracuje w Gminie, syna. Może to wynikać z faktu, 
że nie dba o anonimowość. Jako rebecyn jest osobą publiczną, więc wiele jej 
doświadczeń jest powszechnie dostępnych. N5 nie próbuje chronić rodziny 
przed ujawnieniem pochodzenia żydowskiego, ponieważ ono jest jawne do 
tego stopnia, że babcia napisała o nim dwie książki.

Nagranie trwało półtorej godziny, a transkrypcja liczy 59 stron.

3.1. Przebieg życia – konteksty gromadzenia doświadczeń

Tabela 6. Przebieg życia N5

Lp. Etap życia Źródło doświadczeń kulturowych

1.
Dzieciństwo i czasy szkolne Wychowanie w świadomości o historii rodziny

Uczestniczenie w festiwalu kultury żydowskiej

2.
Okres nastoletni Zainteresowanie historią Żydów

Aktywność na terenie szkoły i w organizacjach 
społecznych

3.

Czasy studenckie Aktywność w organizacjach żydowskich

Poznanie męża

Zostanie religijną Żydówką

Założenie żydowskiej rodziny

4. Czasy postudenckie Pobyt w Izraelu

5. Czas pracy zawodowej / 
Obecny okres życia

Pełnienie funkcji rebecyn w Gminie 
Wyznaniowej Żydowskiej

Źródło: opracowanie własne.



139Przypadki kluczowe

Dzieciństwo i czasy szkolne

N5 od początku wychowywała się ze świadomością pochodzenia żydow-
skiego i znajomością rodzinnych historii. W dzieciństwie uczestniczyła w kul-
turze żydowskiej w znaczeniu artystycznym, o czym mówi: „Ja się wychowa-
łam na festiwalu kultury żydowskiej” [W5/XXIV/397/30]. Na wydarzenie 
chodziła z mamą i swoimi znajomymi.

Mama zabierała N5 do kościołów i katedr, ale wizyty te miały wyłącznie 
turystyczny i kulturoznawczy charakter, co moja rozmówczyni wspomina: 
„nigdy w życiu nie wpadło żadnej z nas do głowy, żeby się chociaż przeże-
gnać, chociażby w katedrze. Bo jakby znak krzyża nie jest nam totalnie bliski”  
[W5/XXIII/386–387/29]. Świątynie raczej były przez nie traktowane jak 
obiekty muzealne, nie sakralne.

Okres nastoletni

W czasach licealnych N5 interesowała się historią Żydów. Jeśli mogła samo-
dzielnie wybrać temat pracy zaliczeniowej w szkole, to dotyczył on tej tema-
tyki. Moja rozmówczyni wspomina to następująco: „na początku traktowa-
łam to może nie jako hobby, tylko… Jeżeli mogę o czymś pogłębić wiedzę, to 
pogłębiałam ją w kierunku Żydów, początkowo bardziej historycznie, a później 
bardziej kulturowo” [W5/XLVI/863–864/63].

Nie należała wówczas do żadnej organizacji żydowskiej, co argumentuje: 
„bo w ogóle nie wiedziałam, że jakiekolwiek są. Zdaje się, że wtedy nie były”  
[W5/XLVI/860–861/63]. Była jednak osobą aktywną społecznie – pełniła funk-
cję przewodniczącej klasy i szkoły, należała do różnych kółek, a także do organizacji, 
„która nie była polityczną organizacją, która budziła, starała się poprawić świado-
mość Polaków na temat ich własnych wyborów” [W5/XLVII/871/64]. W organi-
zacji N5 prowadziła warsztaty dla młodzieży i zajmowała się edukacją obywatelską.

Czasy studenckie

W czasie studiów N5 kontynuowała swoje zaangażowanie w działalność organizacji 
społecznych. Zajmowała się projektami edukacyjnymi, za pośrednictwem których 
chciała przełamywać stereotypy. Opowiada o tym następująco: „początkowo to 
było takie uświadamiające. Uświadamiające znów, kim jesteśmy, kim jest społeczeń-
stwo, kim jest człowiek dookoła nas, jakie jest nasze prawo” [W5/XLVII/890–891].

W tym okresie związała się też z krakowskimi organizacjami żydowskimi. 
W jednej z nich poznała męża, dzięki któremu zainteresowała się judaizmem 
i została religijną Żydówką.



140 Doświadczanie międzykulturowości…

Czasy postudenckie

Po studiach wraz z mężem i dwójką dzieci narratorka wyjechała do Izraela. Mąż 
uczył się w jesziwie, czyli szkole kształcącej przyszłych rabinów. N5 uczyła się 
w żydowskiej szkole dla kobiet, a także była na kursie hebrajskiego. W Izraelu 
urodziło się ich trzecie dziecko. Syn chodził wówczas do szkoły, starsza córka 
do przedszkola, a młodsza do żłobka.

Przez pierwsze dwa lata nie mieli obywatelstwa, „więc było trochę ciężko. 
Bo ledwie zipaliśmy” [W5/LXVII/1199–1200/89]. Gdy je zdobyli, zaczęło 
im przysługiwać ubezpieczenie i świadczenia socjalne.

Obecny okres życia / Czasy pracy zawodowej

Po powrocie do Polski N5 wraz z rodziną zamieszkała w Łodzi, bo jej mąż objął 
funkcję rabina w GWŻ, a ona zawodowo również związała się z Gminą.

3.2. Rekonstrukcja doświadczeń międzykulturowych

Osoby odpowiedzialne za świadomość  
pochodzenia żydowskiego w rodzinie

Zdaniem N5 osobom z jej pokolenia nie zostały przez przodków przekazane 
wartości kultury żydowskiej: 

większość Żydów w Polsce odkrywało samo [W5/XXVIII/479/35], z nami 
jest tak, że my jesteśmy sieroty, które nie mają zaplecza, bo co z tego, że moja 
mama jest Żydówką, jeżeli różnych rzeczy nie rozumie. Chociaż dużo rzeczy 
rozumie i stara się zrozumieć, bardzo dużo rzeczy szanuje. Natomiast to nie jest 
tak, że to ona mnie tego nauczyła, tylko ja się sama tego nauczyłam w Izraelu  
[W5/XXVIII/481–483/35]. 

Żydzi z pokolenia N5 są jak osoby pozbawione własnej kultury, którą 
muszą odbudować z dostępnych skrawków materiałów. Część osób uczy się 
tego od zagranicznych Żydów, a następnie dzieli się swoją wiedzą, wprowadza-
jąc do kultury żydowskiej nie tylko dzieci i inne osoby z tego samego pokole-
nia, lecz także rodziców. Sytuacja ta powoduje, że „jest takie poczucie, no że 
przerwanej linii” [W5/XXVIII/487/35].

W rodzinnym domu N5 nikt nie przekazywał tradycji żydowskich rozumia-
nych jako znajomość rytuałów towarzyszących poszczególnym świętom lub jako 



141Przypadki kluczowe

znajomość ich symboliki. Natomiast za przekaz rodzinnej historii, a także historii 
i kultury Żydów odpowiedzialne były babcia i mama. N5 jako jedna z niewielu osób 
ze swojego pokolenia dorastała ze świadomością pochodzenia żydowskiego. Babcia 
i mama jawnie o nim mówiły: „moja mama jest dumną Żydówką. Moja babcia jest 
Żydówką, raz dumną, raz bardziej przestraszoną. Znam historię babci wojenną, 
znam historię naszej rodziny przedwojenną i jakby to nie było nigdy tajemnicą. Też 
przed światem to nie było nigdy tajemnicą, więc…” [W5/XIX/316–319/24].

W opowieściach N5 nie pojawiają się te elementy, które są obecne u osób 
samodzielnie odkrywających pochodzenie żydowskie. Przypominają one 
sobie, że babcie gotowały specyficzne potrawy (na przykład gefiltefish), nie 
dawały im produktów mlecznych po mięsnych lub mówiły „oj”. Ze względu na 
jawność pochodzenia żydowskiego w rodzinie narratorka tego nie zauważała.

Rodzinny przekaz kultury żydowskiej polegał na wychowywaniu N5 
w świadomości pochodzenia żydowskiego. Przede wszystkim za tradycję 
żydowską była uznawana edukacja i nadawanie jej wysokiej wartości. Babcia 
mówiła: 

weź się ogarnij, dlatego że miałaś prapradziadka rabina miasta Wiedeń, po-
chodzisz z narodu studiującego księgi, więc zabierz się do nauki, zabierz się 
do roboty [W5/XXV/446/33], masz myśleć, masz się uczyć, idź się uczyć  
[W5/XLIX/903/66], idź się czegoś naucz i przyjdź mi opowiedz o rosiczce, 
opowiedz mi o tym, o, nie wiem, o kimkolwiek, tak? Naucz się właśnie, co 
to za kwiat rosiczka, opowiedz mi o gąsienicy. Idź, zdobądź wiedzę, przyjdź 
i mi opowiedz. Wszystko mnie zainteresuje. Wszystko jest dla mnie ciekawe  
[W5/XLIX/908–912/67], a także żeby przetrwać, to trzeba mieć wiedzę. Żeby 
przetrwać, to trzeba mieć coś ciekawego do powiedzenia. Żeby przetrwać, to 
trzeba być uczciwym i w porządku. A cała reszta zasad może być wyrzucona do 
kosza na śmieci [W5/XXV/451–454/33]. 

Jednocześnie nie uznawała, że istotne są oceny, skończenie studiów lub suk-
ces zawodowy, ale wiedza. Ważna była otwartość myślenia, o czym N5 opo-
wiada: „tego też byłam uczona w domu, też byłam uczona takiej otwartości 
myślenia, którą moja babcia mi tłumaczyła, że to są Żydzi, stoją tak otwarci” 
[W5/L/916/67]. Wiedza stanowiła element tradycji żydowskiej, co babcia 
argumentowała pochodzeniem z narodu studiującego księgi, a także posiada-
niem rabinów wśród przodków. Nadawanie dużej wartości wiedzy N5 przypi-
suje też przykazaniu żydowskiemu9.

9  To, że wiedza pozwalała w czasie II wojny światowej przetrwać osobom pocho-
dzenia żydowskiego, bardzo realnie zostało przedstawione w książce Mikołaja Łoziń-
skiego pod tytułem Stramer. Bohaterowie korzystali wówczas ze zdobytych wcześniej 



142 Doświadczanie międzykulturowości…

Z kolei mama nauczyła ją dostrzegania wartości w aktywności społecz-
nej. N5 połączyła obie sfery wyniesione z rodzinnego domu i sama zajęła się 
aktywnością na rzecz edukacji, o czym mówi: „i raczej też byłam uczona myśle-
nia, takie poczucie, że… Że właśnie warto się angażować w jakąś edukację”  
[W5/XLVIII/900–901/66]. Realizuje ją w obszarze edukacji nieformalnej.

Obecnie za przekaz tradycji żydowskich nie tylko w rodzinie, lecz także 
w społeczności lokalnej odpowiedzialna jest N5. Do swojego przekazu włącza 
treści religijne.

Traumy wojenne babci przeniesione na kolejne pokolenia

Przodkowie stali się asymilowaną rodziną żydowską już przed II wojną świa-
tową. N5 twierdzi, że po asymilowaniu nie czuli się ani Polakami, ani Żydami. 
Z obu stron spotykali się z niechęcią – Polacy zarzucali im, że nie są praw-
dziwymi Polakami, a Żydzi, że nie są prawdziwymi Żydami. Była to sytuacja 
podwójnego wykluczenia i być może to ona sprawiła, że integrowali się przede 
wszystkim w gronie innych asymilowanych Żydów. Święta obchodzili w swoim 
gronie, choć nie miały one wymiaru ani katolickiego, ani żydowskiego, co 
w opowieści dodatkowo wzmacniane jest przez użycie konektora: „obchodzili 
święta często we wspólnym żydowskim asymilowanym gronie, chociaż nie 
były to święta żydowskie” [W5/I/2/1]. Asymilowani Żydzi stali się odrębną 
grupą społeczną, obok przedstawicieli kultury dominującej i żydowskiej. Znali 
zasady i wartości obu grup, ale do żadnej z nich w pełni nie należeli.

Przed wojną prababcia N5 zmieniła wyznanie z judaizmu na protestan-
tyzm, żeby móc wyjść za mąż za pradziadka. Narratorka tę decyzję argumen-
towała złożonymi procedurami przy konwersji na judaizm. Pokazuje to jednak, 
że religia nie była dla prababci istotną kwestią, w przeciwnym razie oczekiwa-
łaby od pradziadka zmiany wyznania pomimo towarzyszących temu trudności.

N5 w charakterystyczny dla siebie sposób odnosi sytuację prababci do 
sytuacji innych asymilowanych Żydów z czasów przedwojennych. Ma dużą 
wiedzę zarówno na temat własnych przodków, jak i innych osób, które znaj-
dowały się w podobnej sytuacji. Świadczy o tym używanie operatorów modal-
nych, wskazujących na pewność co do wygłaszanych kwestii. Mówi o tym 
w sposób stonowany, nie pojawia się tu wiele czasowników ruchu lub innych 
form gramatycznych wskazujących na emocjonalność.

Asymilowanie nie uchroniło rodziny mojej rozmówczyni przed konieczno-
ścią ukrywania się w czasie II wojny światowej. Babcia N5, podobnie jak dziadek 

informacji i umiejętności, próbując utrzymać siebie i swoich najbliższych, vide: M. Ło-
ziński, Stramer, Wydawnictwo Literackie, Kraków 2019.



143Przypadki kluczowe

N4, ukrywana była u nieżydowskiej części swojej rodziny. Pomimo tego pozornego 
bezpieczeństwa babcia nie uniknęła wyniesienia traum z czasów wojny. Podobnie 
jak w przypadku dziadka N4, traumy te nie zostały nigdy wypowiedziane.

Powojenne zachowania babci nie są widoczne na co dzień, o czym N5 
mówi: „ona jest bardzo fajną kobitą, pełną energii, pełną uśmiechu, pełną 
radości, więc to nie jest tak, że ona. Tylko raz na jakiś czas takie coś wychodzi” 
[W5/XV/283–284/21]. Operator wprowadzający kwantyfikację i intensyfi-
kację obecny w powyższym cytacie oznacza zgrubienie, jednak ma ono pozy-
tywny wydźwięk. Z jednej strony można go uznać za podkreślenie swojskości 
i fajności babci. Z drugiej zaś może to być specyfika językowa N5, gdyż tego 
określenia używa też w innych fragmentach swojej wypowiedzi i w stosunku 
do różnych osób. Zawsze jednak stosowane jest ono w pozytywnym lub neu-
tralnym kontekście.

Zachowania powojenne babci dostrzegane są przede wszystkim przez 
moją rozmówczynię i jej mamę. Jednym z nich jest siadanie na brzegu krze-
sła, co ktoś wyjaśnił N5 jako zachowanie ucieczkowe. Kolejnym zachowaniem 
tego typu jest niechęć do rozmawiania o własnych problemach i brak zaintere-
sowania cudzymi, o czym N5 opowiada następująco: „i też myślę, że myśmy 
obie z mamą miały takie poczucie, że żaden nasz problem nie dorówna jej pro-
blemowi, więc w ogóle nie ma co zaczynać” [W5/XIV/268/20]. Miały poczu-
cie, że ich problemy nigdy nie dorównają przeżyciom babci z okresu Holokau-
stu, choć N5 podkreśla, że babcia nigdy nie zasłaniała się nim. Być może nie 
musiała, gdyż swoją postawą tworzyła taką atmosferę, że zwykłe, codzienne 
sprawy nie wydawały się istotne. Być może to narratorka i jej mama przyjęły 
taką postawę wobec doświadczeń babci. Na niewypowiedzenie przyczyn braku 
rozmów o codziennych problemach i tylko ich domniemanie wskazuje opera-
tor modalny wyrażający przypuszczenie.

Kolejna trauma wyniesiona przez babcię z czasów wojny to strach przed 
formalizowaniem pochodzenia. Gdy N5 i jej mama chciały zapisać się do 
Gminy, babcia sprzeciwiła się temu pomysłowi, co argumentowała: „ponie-
waż najpierw biorą z Gminy” [W5/XVI/292/22], „jeżeli się powtórzy Holo-
kaust, to wy pójdziecie pierwsze na śmierć, ponieważ wy będziecie zareje-
strowane” [W5/XVI/294/22]. Podobnie problematyczną kwestią dla babci 
było obrzezanie syna N5. Również i tę sprawę potraktowała jako zagrożenie 
w sytuacji powtórki Holokaustu. Jej zdaniem obrzezany chłopiec ma mniej-
sze szanse na przeżycie. Można wywnioskować, że zdaniem babci można 
mieć świadomość pochodzenia, obracać się w kręgu asymilowanych Żydów, 
ale nie można się nigdzie zarejestrować jako Żyd i mieć fizycznych dowo-
dów na swoją żydowskość.



144 Doświadczanie międzykulturowości…

Zachowania babci wynikające z traum wojennych odegrały rolę w życiu 
N5 i jej mamy. Ich skutki są dla kolejnych pokoleń zarówno pozytywne, jak 
i negatywne.

Korzystnym aspektem postawy babci jest to, że „żadna z nas nie ma narra-
cji krzywdy” [W5/XIV/274/21]. Codzienne sprawy nie są dla N5 trudnością 
i nie poświęca im uwagi, co przedstawia następująco: „pani w sklepie pewnie 
miała zły dzień i dlatego tak się zachowała. Koleżanka nam odbiła chłopaka, bo 
widocznie coś tam. Zero narracji krzywdy. I jestem przekonana, że to jest od 
babci” [W5/XIV/276–279/21]. W codzienności dostrzega przyczyny i skutki, 
których nie traktuje osobiście, jakby były skierowane przeciwko niej. Świadczy 
o tym nie tylko treść wypowiedzi, lecz także uogólnienie wyrażone za pomocą 
podmiotu zbiorowego. Sugeruje on, że nie są to istotne kwestie zarówno dla jej 
osobistych doświadczeń, jak i w ogóle nie uważa tych spraw za ważne.

U mamy N5 uaktywniły się niezrozumiałe lęki, „jak ja się pojawiłam” 
[W5/XVII/300/23]. Jest to pewne podobieństwo do doświadczeń N4. 
Obawy mamy dotyczyły między innymi sytuacji, gdy N5 spóźniała się do 
domu na umówioną godzinę. Lęki mamy narratorka tłumaczy nie tylko trau-
mami wojennymi zaszczepionymi przez babcię, lecz także tym, że N5 jest jedy-
naczką wychowaną przez samotną matkę.

Od „silnej ekipy” do „siatki społecznej”  
czyli relacje towarzyskie w życiu N5

W czasach szkolnych N5 kolegowała się z osobami z kultury dominującej. Jako 
nastolatka miała „taką bardzo silną ekipę. Bardzo, bardzo silną ekipę znajo-
mych, która troszkę zaczęła się wykruszać” [W5/LI/919–920/68]. 

Początkowo N5 uważała, że przyczyną wykruszania stała się jej religijność, 
która ograniczyła jej pewne formy kontaktu, szczególnie z kolegami, o czym 
opowiada: „przestaję się już z kolegami cmokać w policzek” [W5/LI/922/68], 
„jakieś relacje towarzyskie, które polegały na tym, że się siedzi z kolegą i pije 
kawę, bo już troszkę nie bardzo wypada” [W5/LI/923/68]. Osłabieniu uległy 
też relacje ze znajomymi, niezależnie od ich płci, co wspomina następująco: 
„no właśnie nie pójdę w piątek wieczorem na imprezę” [W5/LI/922/68], 
„odrzucam, nie wiem, wypady do McDonalda, wypady do kina w piątek wie-
czorem” [W5/LI/923/68]. Zatem pierwszą z przyczyn, jakie N5 widziała 
w osłabieniu relacji towarzyskich, była jej religijność. Gdy mówi o „wykrusza-
niu się silnej ekipy”, dwa razy używa operatora wprowadzającego kwantyfikację 
i intensyfikację „troszkę”. Być może z obecnej perspektywy ówczesne przemy-
ślenia i poszukiwanie przyczyn wydają się nieistotne, gdyż z czasem jej opinia 



145Przypadki kluczowe

na ten temat uległa zmianie: „a później sobie, teraz, jak obserwuję znajomych, 
to po prostu tak jest” [W5/LI/924/68]. Druga przyczyna osłabienia relacji ze 
znajomymi jest według N5 następująca: „znaczy ja dość szybko, wcześnie zało-
żyłam rodzinę, i to jest też tak, że trochę rodzina mnie ograniczyła, a nie sam 
judaizm” [W5/LII/925/69].

Oprócz podanych przez N5 przyczyn (przyjęcie religijnego stylu życia, 
naturalne osłabienie relacji towarzyskich i wczesne założenie rodziny) powo-
dem może też być wyprowadzenie się z rodzinnej miejscowości tuż po stu-
diach, choć na tę przyczynę bezpośrednio nie wskazuje. Obecnie braku bli-
skich znajomych upatruje również w tym, że nie ma znajomych w swoim 
mieście zamieszkania, o czym mówi: „nie jest tak, że ja wychodzę do kina czy 
na kawę z kimkolwiek, dlatego że nie mam znajomych w Łodzi. Ale w Krako-
wie też nikt by nie miał na to czasu. Znam moje przyjaciółki z czasów młodo-
ści” [W5/LII/932–934/69]. W powyższym cytacie pojawia się racjonalizacja, 
ale nie jest to jedyny fragment, w którym N5 ją wyraża. W innym stosuje przy 
niej operator modalny, sygnalizujący pewność co do wypowiadanych kwe-
stii: „jestem przekonana, że gdybym teraz pojawiła się w Krakowie i powie-
działa: »chodźcie koleżanki, pójdziemy w piątek do kina, tak jak to robiłyśmy 
dziesięć lat temu«, to by się okazało, że z dziesięciu koleżanek teraz jest jedna”  
[W5/LII/926/69]. Powodem trudności w organizowaniu spotkań, takich jak 
„dziesięć lat temu” rzeczywiście może być upływający czas. Każda relacja ma swoją 
dynamikę, zmieniają się osoby ją tworzące, tak jak i ona sama. Jeśli jest zachowana 
ciągłość, to te zmiany odbywają się w naturalny i często nieuświadomiony sposób. 
Jeśli jednak następuje jej przerwanie i poszczególni uczestnicy mają zachowany 
obraz siebie sprzed lat, to odnowienie znajomości wygląda raczej jak tworzenie jej 
od nowa. Dlatego też spotkanie takie, jak przed laty, jest mało realne.

Te relacje, które tworzy w Gminie, są dla niej wystarczające, o czym mówi: 
„jakby to jest nasza siatka społeczna. Nie nazwałabym tych ludzi przyjaciółmi, 
natomiast nazwałabym tych ludzi osobami, które umilają mi czas towarzysko” 
[W5/LIII/965–966/72]. Brak przyjaciół w Gminie wynika z postawy przyję-
tej przez N5 i jej męża, to znaczy: „rabin i rebecyn mają mniej, jakby no, to 
jest nasza tutaj praca. I całe życie jest tutaj naszą pracą, więc troszkę jest tak, 
że my jesteśmy jakby troszkę, w cudzysłowie, skazani na to, że nie mamy zna-
jomych, nie mamy przyjaciół, nie mamy ten” [W5/LV/973–974/73]. Brak 
znajomych wzmacniany jest pełnioną funkcją. Być może wynika to z faktu, że 
rabin objął swoją funkcję w młodym wieku i w związku z tym potrzebuje utrzy-
mać dystans w stosunku do członków Gminy, żeby móc być dla nich wzorem10. 
W tej wypowiedzi narratorka stosuje uogólnienie.

10  Rabin w wywiadzie przyjmował podobną postawę jak jego żona.



146 Doświadczanie międzykulturowości…

Podsumowując, w czasach szkolnych i studenckich N5 miała przyjaciół nale-
żących do kultury dominującej, których nazywa „silną ekipą”. Obecnie jej znajo-
mymi są członkowie GWŻ, o których mówi „siatka społeczna”. Niezależnie od tego, 
z kim w danym momencie wchodzi w relacje towarzyskie, „jeżeli chodzi o takich 
bliskich, bliskich ludzi, to jest moja mama, mój mąż, ale też zawsze tak było”  
[W5/LIII/967/72]. Relacje społeczne tworzy w miejscach, w których toczy się jej 
życie; z przedstawicielami tej kultury, w której w danym momencie funkcjonuje.

Religijność rodziny prokreacji

Gdy N5 poznała męża, odkryła znaczenie judaizmu dla swojego życia. Być 
może w religijnej rodzinie prokreacji wypełnia brak reguł z rodzinnego domu.

Rodzina prokreacji stanowi kontrast dla rodziny pochodzenia: „my 
jesteśmy religijni. U nas mnóstwo zasad. Znaczy tych związanych z religij-
nością” [W5/XXIX/502–504/37]. Źródłem religijności jest mąż N5, przed 
jego poznaniem była niereligijna, co tłumaczy wychowywaniem się bez 
ojca. Odpowiedzialność za religijne wychowanie przypisuje mężczyznom. 
W rodzinie pochodzenia mężczyźni byli nieobecni przy wychowywaniu 
dzieci, dlatego to nigdy nie był religijny dom. Być może odpowiedzialność 
za religijność domu przypisana mężczyznom jest przeniesieniem doświad-
czeń z rodziny prokreacji. Domowej religijności towarzyszy jednak pewien 
dystans, którego źródłem są niereligijne doświadczenia N5 wyniesione 
z rodziny pochodzenia i filozoficzne wykształcenie jej męża. Moja rozmów-
czyni opowiada o tym następująco: 

Tora jest naszym wyznacznikiem. Czyli to, co jest napisane w Torze, czyli w pięciu 
księgach mojżeszowych jakby traktujemy poważnie, ale no z jakąś tam jakby mam 
cały czas swoje zaplecze niereligijne, więc nie jest nagle tak, że ja wpadam w to 
i staję się fanatycznym religijnym człowiekiem. Tylko no z głową. Mój mąż jest po 
filozofii. On też dużo filozofii w tym wszystkim widzi. Ale i to jest teraz nasz dom. 
Nasz dom jest religijny, żydowski [W5/XXXI/515–521/38].

W zasadach i regułach wychowywane są dzieci N5, jednak zaznacza, że 
„one nie są wariactwem” [W5/XXXIII/526/38]. Oznacza to, że rodzina prze-
strzega praw wynikających z Tory, ale traktuje je jak wskazówkę do życia, 
a nie jak restrykcyjne zasady, które wyznaczają na przykład godzinę spoży-
wania posiłków. Realizowanie poszczególnych zasad N5 odnosi do ogólnych 
zasad judaizmu, który „jest dziękczynną religią jakby” [W5/XXXIII/532/39]. 
Dzieci zachęcane są do mówienia błogosławieństw w odpowiednich momen-
tach, a także do odpoczywania od codziennych spraw w piątkowy wieczór, 



147Przypadki kluczowe

czyli w czasie szabatu. Jeśli jednak nie chcą tego robić, to rodzice ich nie zmu-
szają. W rodzinie prokreacji N5 stara się połączyć swobodę wyniesioną z domu 
rodzinnego z religijnymi zasadami znanymi z judaizmu.

Dla N5 ważne jest to, że babcia zaakceptowała i polubiła jej męża. Doce-
nia, że oprócz studiów religijnych skończył też studia filozoficzne i jest dla niej 
partnerem do dyskusji. Narratorka lubi słuchać ich rozmów i uważa, że mąż 
swoją religijnością wprowadził nowy wątek do tematów, jakie wcześniej były 
poruszane w jej domu, o czym opowiada: 

i czasem moja babcia ma, bardziej jest, szpilkę wbija. Ale mój mąż się rewelacyjnie 
broni. I ona też widzi, że on nie jest mięczak, że ona może mu wszystko powie-
dzieć, a on się i tak nie załamie. Może pojechać po całości, a on i tak będzie twardy. 
To są bardzo fajne teologiczno-filozoficzne rozmowy na temat życia, wiary, Boga, 
Żydów. Takie też rozmowy, które się wcześniej prowadziło, ale nie w kontekście 
religii judaistycznej, ale też w kontekście człowieka. Tak teraz mój mąż swoim 
myśleniem wprowadził ją w judaizm. Trochę ją na nowo otwiera na tę historię jej 
przedwojenną [W5/XL/683–691/51].

Mama czasami odwiedza córkę przy okazji szabatów i wtedy w nich 
uczestniczy. Babcia nie przyjeżdża, ale jest to spowodowane bardziej nie-
chęcią do podróżowania niż do religijnego życia wnuczki. Gdy N5 i jej mąż 
organizują szabat w Krakowie, to chętnie ich odwiedza, ale sam szabat nie ma 
dla niej znaczenia, o czym narratorka mówi: „ona taka jest, że by posiedziała, 
posłuchała, ale może też przyjść po błogosławieństwach” [W5/XL/676/50]. 
Nastąpiło tu pewne odwrócenie porządku, N5 i jej mąż mają bardziej kon-
serwatywne poglądy niż jej babcia, co współcześnie zdarza się niezależnie od 
przyjmowanego przez młode osoby wyznania.

Domowe i instytucjonalne wychowanie dzieci

Edukacja jest tematem, któremu N5 poświęciła najwięcej czasu podczas naszej 
rozmowy. Jednym z elementów była edukacja jej dzieci na tle ogólnej edukacji 
żydowskiej i w zestawieniu z polską. Motyw ten pojawił się też u N4, ale jako 
wątpliwość. N5 wyraża pewność co do swoich poglądów. Edukację postrzega 
zarówno w sposób nieformalny jako wychowanie w rodzinie, jak i formalny 
jako kształcenie instytucjonalne. 

Wychowanie w rodzinie postrzega przez pryzmat zasad judaizmu. Rodzice 
starają się pokazać dzieciom pozytywne aspekty niektórych zakazów. Sza-
bat traktują jak rodzinny dzień i wspólnie spacerują lub czytają książki, żeby 
dzieci nie miały poczucia straty z powodu braku możliwości obejrzenia bajki. 



148 Doświadczanie międzykulturowości…

Zachęcają je do mówienia błogosławieństw, a gdy starsza córka odmawia, to jej 
nie zmuszają. Post i zasady koszerności wprowadzają stopniowo.

Pomimo restrykcyjnych zasad judaizmu ortodoksyjnego i wielu ograniczeń 
z niego wynikających, dzieci mają swobodę w decydowaniu o chęci uczestni-
czenia w poszczególnych rytuałach. Rodzice mają też dowolność stosowa-
nia zasad, co N5 przedstawia następująco: „ale znów, to chodzi jakby, każdy 
rodzic sam musi wyczuć, na jakim etapie jest jego dziecko, w jaki sposób z tym 
dzieckiem rozmawiać, jak go uczyć” [W5/XXXVII/642/47], bo „to chodzi 
też o to, że dzieci zmuszane do czegokolwiek w przyszłości od tego odchodzą”  
[W5/XXXIV/565/42]. Dzieci wprowadzane są w świat zasad stopniowo, bo nie 
zrozumieją wszystkich od razu. Zasady judaizmu są stosowane w sposób dopa-
sowany do wieku i preferencji dzieci, bez przymusu. W opowieściach narratorki 
judaizm jawi się jako refleksyjna religia, którą poszczególni rabini i rodzice mogą 
interpretować swobodnie i dostosowywać do możliwości danego dziecka. Swo-
boda ta jednak ogranicza się do ram wyznaczanych przez zasady judaizmu.

N5 jest zwolenniczką indywidualizacji nie tylko w domowym wychowaniu 
religijnym, lecz także w edukacji instytucjonalnej. Potrzebuje mieć możliwość 
podejmowania decyzji i dostosowywania poszczególnych zasad do etapu rozwoju 
dzieci. Jest niechętna edukacji publicznej, zakorzenionej w kulturze dominującej.

Po przyjeździe do Łodzi założyła żydowskie przedszkole, do którego 
uczęszczają jej córki. Nie chciała, żeby uczestniczyły w katolickich wydarzeniach 
w przedszkolu publicznym. Prawdopodobnie martwiła się, że wtedy wprowadze-
nie córek do kultury żydowskiej byłoby utrudnione z powodu ich młodego wieku.

Syn chodzi do szkoły demokratycznej, gdyż w Łodzi nie ma szkoły 
żydowskiej, a N5 nie zdecydowała się na założenie takiej. Wybrana forma 
edukacji wydawała jej się najmniej ograniczająca swobodę religijną rodziny. 
Syn może uczestniczyć w porannej modlitwie i dopiero po niej iść do szkoły; 
szkolne wydarzenie, które miało odbyć się w piątek, zostało przełożone na 
czwartek ze względu na szabat. Nauczyciele są otwarci na odmienność kul-
turową uczniów i ich rodziców – N5 była w szkole i opowiadała o kulturze 
żydowskiej, uczniowie zwiedzali synagogę. Kluczowy dla N5 jest brak lekcji 
religii katolickiej, a osoby zainteresowane jej praktykami zajmują się nimi we 
własnym zakresie. N5 była ciekawa, czy mimo braku religii w szkole odbywają 
się przygotowania do komunii, o czym opowiada: „no i tak się zapytałam, tro-
chę niechętnie, nauczycieli, jak to wygląda, więc oni popatrzyli na mnie jak na 
wariatkę. Oni! Mówiąc, że oni nie mają religii w szkole” [W5/XLI/721–723/53]. 
Przywołując rozmowę z nauczycielami, stosuje wykrzyknienie, czym podkre-
śla ich zaskoczenie, a tym samym absurdalność własnego pytania. W cytacie 
pojawia się mowa pozornie zależna, która sugeruje wierne przytoczenie słów 



149Przypadki kluczowe

nauczycieli, co prawdopodobnie miało na celu podkreślenie stanowiska przed-
stawicieli szkoły w kwestii edukacji katolickiej.

N5 zestawia doświadczenia ze szkoły syna z własnymi, twierdząc, że ją 
omijało wiele towarzyskich spraw, bo nie chodziła na lekcje religii: „a dużo 
się rzeczy śmiesznych wydarzało zawsze na religii” [W5/XLI/729/54]. Syn 
jednak nie uczestniczy we wszystkich szkolnych wydarzeniach, nie jeździ na 
wycieczki. N5 uważa, że zbyt skomplikowane jest tłumaczenie mu, dlaczego 
inne dzieci mogą jeść żelki lub kiełbasę z ogniska, a on nie. Pojawia się tu 
pewna sprzeczność. Z jednej strony syna nic nie omija, bo nie ma lekcji reli-
gii, ale z drugiej strony omija go życie towarzyskie z powodu nieobecności na 
szkolnych wycieczkach lub urodzinach kolegów.

N5 twierdzi, że jest bardziej skłonna odgrodzić córki od świata zewnętrz-
nego niż syna. Nie wyjaśnia jednak przyczyny takiego poglądu, choć wyjaśnie-
niem mogą być zasady religijne. Według ortodoksyjnego judaizmu mężczyźni 
częściej zajmują się sprawami pozadomowymi, czyli chodzą do pracy lub synagogi. 
Kobiety raczej pełnią rolę strażniczek domowego ogniska. Nie oznacza to, 
że nie mogą pracować, bo jeśli chcą lub wymaga tego sytuacja ekonomiczna 
rodziny, to mają do tego prawo. Mogą również chodzić do synagogi, ale w prze-
ciwieństwie do mężczyzn nie mają takiego obowiązku. Ponadto o synu zazwy-
czaj mówi indywidualnie, a o córkach zbiorowo, co może mieć dwie przyczyny. 
Po pierwsze, dzieci różnicuje płeć, więc – odnosząc się do zasad wychowa-
nia religijnego – osobno mówi o zasadach wychowania chłopców, a osobno 
o wychowaniu dziewczynek. Po drugie, doświadczenia syna chodzącego do 
szkoły są inne niż doświadczenia córek chodzących do przedszkola.

Edukacja polska a edukacja izraelska w opinii N5

Edukacja jest aspektem, w którym N5 dostrzega najwięcej różnic kulturowych. 
Przywołuje wiele własnych obserwacji na temat kształcenia dzieci i młodzieży 
w szkołach polskich i izraelskich. Edukację postrzega przede wszystkim przez 
pryzmat nauczania treści religijnych.

Opowiadając o prowadzonych przez siebie warsztatach dla szkół publicz-
nych, zauważa, że uczniowie, którzy chodzą na lekcje religii, nie mają wystar-
czającej wiedzy, żeby o niej rozmawiać. Odnosi to do edukacji w Izraelu, gdzie 
uczniowie od najmłodszych lat obcują z treściami judaistycznymi bez względu 
na religijność, co polega na tym, że „zamiast oglądać Hello Kitty, oglądają histo-
rie o Mojżeszu” [W5/LXI/1103/83]. Jednocześnie do samej wiary nikt nie jest 
zmuszany, o czym opowiada: „oczywiście można powiedzieć, że to jest indok-
trynacja. Ale to nie jest tak, że musisz wierzyć, że Mojżesz był, i musisz wierzyć 
w Boga, tylko dzięki Mojżeszowi zrozumiesz, czemu świętujemy święto Pesach” 



150 Doświadczanie międzykulturowości…

[W5/LXI/1104–1105/83]. Przechodzi do mówienia w drugiej osobie liczby 
pojedynczej, przez co wypowiedź nabiera charakteru instrukcji. Być może jest 
to instrukcja dla niej samej, do której stosuje się podczas prowadzonych zajęć. 
Oznacza to, że jeżeli cały kraj obchodzi jakieś święto, to każdy mieszkaniec powi-
nien wiedzieć, na czym ono polega. Wiedza na temat religii traktowana jest jak 
wiedza na temat kultury. Podejście prezentowane przez izraelską społeczność jest 
zgodne z podejściem N5 do zdobywania wiedzy. Zestawia (być może nieświa-
domie) wiedzę żydów z niewiedzą katolików. Żydzi znają swoją kulturę i dbają 
o to, by poznały ją również ich dzieci, katolicy nie przywiązują do niej wagi. Być 
może dla Żydów wiedza na temat ich kultury ma znaczenie, gdyż przez wiele lat 
nie mieli własnego państwa. Mają świadomość, że ich kultura będzie w stanie 
przetrwać przez kolejne stulecia tylko wtedy, gdy będzie przekazywana kolej-
nym pokoleniom. Katolicy nie mają takiego poczucia zagrożenia, więc możliwe, 
że poszczególne jednostki, a nawet systemy edukacyjne nie czują się odpowie-
dzialne za przekazywanie kultury. Być może też za osoby odpowiedzialne uzna-
wani są księża, a w judaizmie każdy Żyd bez względu na jego religijność.

N5 w edukacji formalnej dostrzega wiele słabości: „więc mnie zależało na 
tym, jak byłam w jakichś organizacjach, żeby dać poczucie tej młodzieży, że 
szkoła to jest jedno, ale ich głowa to jest drugie. Jeżeli oni się nie nauczą samo-
dzielnego myślenia i decydowania o sobie, to będą jak zombie w przyszłości” 
[W5/L/913–914/67]. W swoich opowieściach o edukacji nie nadaje wysokiej 
wartości kształceniu formalnemu. Może to być postawa wyniesiona z domu 
rodzinnego, która jednocześnie jest zgodna z żydowskim postrzeganiem zna-
czenia wiedzy w życiu człowieka.

Niedostrzegany mistycyzm

W przeciwieństwie do N4, N5 nie wskazuje na mistyczne zjawiska w jej życiu. 
Nie pojawiają się również żadne atrybuty/rekwizyty, które odegrały rolę w jej 
życiu, jak miało to miejsce u poprzednich narratorek.

Pojawia się jednak jedno zdarzenie, które w pewnym sensie można uznać 
za mistyczne, a przynajmniej zgodne z duchem judaizmu. Prababcia po wojnie 
mogła wyjechać z Warszawy do Łodzi lub do Krakowa. Wybrała drugie z miast 
i tam przez kolejne pokolenia toczyło się życie rodziny. Odbywało się ono 
w otoczeniu innych asymilowanych Żydów, a babcia i mama przyczyniały się 
do rozwoju kultury żydowskiej (między innymi poprzez pisanie o niej książek). 
Po wielu latach N5 wraz z mężem i dziećmi osiedlili się w Łodzi, z której wów-
czas jej prababcia zrezygnowała. Obecnie oboje podejmują działania na rzecz 
promocji kultury żydowskiej wśród społeczności lokalnej. Gdyby odnieść to 



151Przypadki kluczowe

do zasady, o której wspomniała N4, to teraz N5 dopełnia to, czego nie zrobiła 
jej prababcia. Ona jednak nie mówi o tym w taki sposób, a prawdopodobnie 
też w ten sposób nie postrzega sytuacji, w której się znalazła.

3.3. Podsumowanie

N5 dorastała ze świadomością własnej odmienności narodowej. Pochodze-
nie żydowskie wiązało się z pewnymi zobowiązaniami wobec społeczeństwa. 
Narratorka pochodzi z narodu studiującego księgi, a wśród jej przodków byli 
rabini, więc i ona ma obowiązek zdobywać i pogłębiać wiedzę.

Moja rozmówczyni wiedziała, że pod względem kulturowym różni się od 
rówieśników, jednak było to dla niej tak neutralne, że ani nie powodowało żad-
nych negatywnych konsekwencji, ani nie dawało żadnych przywilejów. W cza-
sach szkolnych pochodzenie żydowskie nie powodowało trudności w relacjach 
towarzyskich. Wówczas uczestniczenie N5 w kulturze sprowadzało się głównie 
do udziału w jej artystycznym aspekcie. Na Festiwal Kultury Żydowskiej, na 
który chodziła z mamą, zapraszała swoich znajomych. Być może był to pierwszy 
moment wprowadzania przedstawicieli grupy dominującej do swojego świata.

Odmienność kulturowa nabrała znaczenia w czasach studenckich, gdy N5 
zdecydowała się zostać religijną Żydówką. Zasady Tory powodowały pewne 
ograniczenia, jak na przykład zakaz jedzenia pewnych produktów lub nakaz 
świętowania w piątkowe wieczory. W efekcie niemożliwe stało się pielęgno-
wanie rytuałów stworzonych przez grono jej przyjaciół. Związek z religijnym 
Żydem, zgodnie z zasadami judaizmu ortodoksyjnego, sprawiał, że nie mogła 
umawiać się na indywidualne spotkania z kolegami.

Różnorodność kulturowa ujawnia się pomiędzy rodziną pochodzenia 
N5 a jej rodziną prokreacji. Jest to jednak różnorodność w obrębie kultury 
żydowskiej, dotycząca dwóch typów rodzin. Pierwsza to rodzina asymilowa-
nych Żydów, którzy z dystansem podchodzą do każdej religii i wiary. Druga to 
rodzina religijna, w której zasady życia regulowane są przez Torę. Wewnętrzna 
różnorodność judaizmu ujawnia się podczas spotkań babci i męża N5.

Najwięcej różnic moja rozmówczyni dostrzega w podejściu przedstawi-
cieli kultury żydowskiej i dominującej do edukacji. Pierwsi nadają jej duże 
znaczenie. Chcą poznać własną religię, ale też zdobywać wiedzę ogólną. Dla 
drugich poznawanie własnej kultury, zwłaszcza jej religijnego aspektu, ma mar-
ginalne znaczenie.

N5 prezentuje trzy strategie radzenia sobie z własną odmiennością kul-
turową. Pierwsza polega na stawianiu wyraźnej granicy, mentalnej i fizycznej, 



152 Doświadczanie międzykulturowości…

pomiędzy rzeczywistością, w której żyje jej rodzina, a tą, która znajduje się na 
zewnątrz. Żyje w przestrzeni odgrodzonej od świata kultury dominującej. Z jej 
przedstawicielami kontaktuje się na własnych zasadach, zakorzenionych w pra-
wach Tory, co wiąże się z drugą strategią. Trzecią jest zaś pełnienie roli amba-
sadorki kultury żydowskiej i edukowanie na jej temat przedstawicieli grupy 
dominującej.

4. N9: „Ja nie wiedziałem, że jestem Żydem  
Ja po prostu robiłem żydostwo”

Dane obiektywne

Narrator (N9) urodził się i wychował w Łodzi. Od najmłodszych lat uczest-
niczył w tradycjach judaizmu i katolicyzmu. Pochodzenie żydowskie odzie-
dziczył po ojcu. W chwili wywiadu miał 28 lat. Nie był wówczas w związku 
małżeńskim lub nieformalnym, nie miał dzieci. Jest osobą ze średnim wykształ-
ceniem. W trakcie swojego życia związany był z Gminą Wyznaniową Żydow-
ską, a także z młodzieżową organizacja żydowską, którą założył.

Okoliczności prowadzenia wywiadu i ocena jego specyfiki

Kontakt do N9 dostałam od N5. Już na etapie umawiania się na wywiad zaczę-
liśmy mówić do siebie po imieniu, co między innymi sprawiło, że rozmowa 
miała charakter koleżeński. Wywiad odbył się w recepcji hotelu Gminy Wyzna-
niowej Żydowskiej.

W swoich opowieściach narrator koncentrował się raczej na ideach niż na 
konkretnych wydarzeniach. Więcej jest opowieści o jego poglądach, marze-
niach i planach niż o działaniach jego i innych, choć tych drugich też nie bra-
kuje. Wywiad ma charakter narracyjny.

N9 mówił spokojnie i powoli, ale jednocześnie w jego opowieści nie bra-
kowało spontaniczności i żywiołowości, którą zaznaczał raczej konkretnymi 
formami gramatycznymi niż zmianą tonu lub tempa wypowiedzi. Jest on osobą 
komunikatywną. W celu podtrzymania kontaktu swoje opowieści przerywa 
dłuższymi wypowiedziami, zawierającymi operatory dyskursu: „to było na 
temat, co powiedziałem? Mam nadzieję. Tak? Nie rozpędziłem się zanadto?” 



153Przypadki kluczowe

[W9/XXVII/424–428/35]. Taki sposób komunikacji wzmacnia poczucie 
zaangażowania w rozmowę z jego strony. Kolejnym przykładem komunikatyw-
ności ze strony N9 jest żywiołowa reakcja na moje pytanie o to, czy są jakieś 
kwestie, które są dla niego ważne, a o które nie zapytałam: „Boże, ja myślę, 
że bardzo dużo już tutaj powiedziałem, aż sam jestem zdziwiony. Tak fajnie 
ten wywiad idzie. Czyli miałbym sam sobie zadać pytanie, tak? Hehe” [W9/
XXXIII/581–584/48]. Podobną dynamikę wykazał, stosując wykrzyknienie 
dla podkreślenia wagi zadanego przeze mnie pytania: „właśnie! To jest super-
pytanie” [W9/XXXIV/690-691/56–57]. Spontaniczność i emocjonalność 
swoich reakcji N9 zaznaczał za pomocą operatorów emotywno-oceniających, a także 
wykrzyknień. W momentach silnego wzburzenia lub zwiększonej emocjonal-
ności względem omawianych treści wypowiedzi wzmacniane były natężeniem 
czasowników ruchu.

N9 wielokrotnie używał eliminatorów („no i tak”, „i tak to wyglądało”), 
sugerujących zakończenie danego wątku. Jednak po ich zastosowaniu nie roz-
poczynał nowego tematu, tylko kontynuował wcześniejszy. Ponadto w jego 
wypowiedziach często pojawiały się wykładniki endorfy, za pomocą których 
nawiązywał do wcześniej omawianych kwestii. Oba te zabiegi językowe mogą 
potwierdzać wcześniej wspomnianą spontaniczność wypowiedzi mojego roz-
mówcy. Żywiołowość wypowiedzi może wynikać ze sposobu bycia narratora. 
Inną przyczyną być może jest to, że podczas naszej rozmowy opowiadał o spra-
wach, które stanowiły jego przemyślenia, dotychczas niewypowiadane do 
wielu osób.

Wywiad trwał godzinę i dwadzieścia minut, a transkrypcja liczy 36 stron.

4.1. Przebieg życia – konteksty gromadzenia doświadczeń

Tabela 7. Przebieg życia N9

Lp. Etap życia Źródło doświadczeń kulturowych

1.
Dzieciństwo i czasy szkolne Uczestniczenie w dwóch kulturach rodziców

Wyjazdy na kolonie żydowskie

2.
Czasy policealne i obecny 
okres życia

Konwersja

Założenie młodzieżowej organizacji żydowskiej

Źródło: opracowanie własne.



154 Doświadczanie międzykulturowości…

Dzieciństwo i czasy szkolne

N9 w dzieciństwie mieszkał z rodzicami i rodziną mamy, dziadkiem i wujkiem. 
Tata uczestniczył w kulturze żydowskiej i był przedstawicielem judaizmu. 
Pozostali członkowie rodziny należeli do kultury dominującej i byli katolikami.

Mój rozmówca od dzieciństwa wprowadzany był do obu kultur, ale 
z wyraźnym zaznaczeniem, która z nich należy do którego rodzica. Razem z tatą 
obchodzili szabaty i inne święta żydowskie w synagodze. Z mamą chodzili 
do kościoła. Choć każde z rodziców jawnie uczestniczyło w swojej religii, to 
w domu rodzinnym obchodzone były wyłącznie święta katolickie. Oznacza 
to, że judaizm był religią pielęgnowaną wyłącznie poza domem, w synagodze, 
a katolicyzm zarówno w domu, jak i poza nim, w kościele. Pomimo uczestni-
czenia w kulturze żydowskiej, w domu nie rozmawiało się o pochodzeniu, więc 
N9 nie wiedział, że jest Żydem.

W dzieciństwie narrator jeździł na kolonie o tematyce żydowskiej, któ-
rych celem było zachęcenie dzieci do zainteresowania się własną kulturą. N9 
wspomina: 

Jak się spotykałem z tym żydostwem właśnie? Spotykałem się poprzez wyjazdy 
kolonijne. I tam też byliśmy uczeni, już na takim kampusie, całej tradycji, piosenek 
w sposób bardzo swobodny […] to było takie delikatne przejście do tego, żeby 
nas bardziej oswoić, bardziej, że tak powiem, przyciągnąć do tego, żebyśmy już nie 
odpłynęli w świat polski, tylko żebyśmy zostali jeszcze niezasymilowani, żeby to 
jeszcze jakoś mogło istnieć [W9/XVI/191–192/15].

Czasy policealne i obecny okres życia

Po skończeniu szkoły N9 zastanawiał się, czy wyjechać za granicę, czy zostać 
w Polsce. Zdecydował się nie emigrować, co argumentuje poczuciem odpowie-
dzialności za dbanie o kulturę żydowską w Polsce, szczególnie w Łodzi, o czym 
mówi: „ratowanie tego, co jest” [W9/XXI/338/27].

Równolegle zastanawiał się nad swoją przynależnością kulturową, a także 
poszukiwał własnej drogi religijnej. Ostatecznie podjął decyzję, że chce być 
Żydem, jednak nie wystarczało mu samo pochodzenie, gdyż chciał być pełno-
prawnym członkiem Gminy. W związku z tym podjął decyzję o konwersji, do 
której przygotowania trwały kilka lat.

Obecnie jest zaangażowany w życie Gminy, a także w prowadzenie założo-
nej przez siebie młodzieżowej organizacji żydowskiej.



155Przypadki kluczowe

4.2. Rekonstrukcja doświadczeń międzykulturowych

Uczestniczenie w dwóch kulturach w rodzinie pochodzenia

W kulturze żydowskiej N9 uczestniczył dzięki ojcu, jednak zauważa, że „od 
samego początku mój ojciec nie mówił mi, co to oznacza, ale po prostu robi-
liśmy to fizycznie, uprawialiśmy tę kulturę, robiliśmy ją” [W9/XIV/154/13]. 
Pomimo uczestniczenia w kulturze żydowskiej narrator nie wiedział, że jest 
osobą pochodzenia żydowskiego, o czym mówi: „ja nie wiedziałem, że jestem 
Żydem. Ja po prostu robiłem żydostwo” [W9/II/17–18/2].

„Robienie żydostwa” polegało na uczęszczaniu do synagogi z powodu 
cotygodniowych szabatów i przy okazji innych świąt. N9 był dzieckiem 
z rodziny religijnej, które znało zasady danej kultury, ale nie znało ich pod-
łoża, co jest analogiczne do sytuacji osób wychowujących się w rodzinach 
katolickich. W tej wypowiedzi zastosował wiele aktualizatorów miejsca, za 
pomocą których szczegółowo opisał lokalizację dawnej synagogi, a także swo-
jego rodzinnego domu, łącznie z podaniem dokładnych adresów. Za pomocą 
konektorów podkreślał konsekwencje, które jednak były wynikiem zewnętrz-
nych okoliczności, a nie jego wyborów. Mieszkał blisko starej synagogi, a ona 
w tym czasie była aktywna, więc do niej chodził.

Codziennością był widok ojca ubierającego się jak przedwojenny Żyd, co 
N9 opisuje: „kapelusz i płaszcz. Nikt tak się już nie ubierał. To już nie było, to 
to już nie było tej mody. A mój ojciec, jakby dalej z rodziny lodzermenschów, 
trzymał tę stylówkę, ten image” [W9/III/32–35/3]. Ubiór ojca był jedynym 
kontaktem z kulturą żydowską w domu rodzinnym. Jest to jednak perspektywa 
dorosłego mężczyzny, a nie chłopca, który nie wiedział, że jest Żydem. Wtedy 
prawdopodobnie zauważał wyłącznie odmienność stroju ojca od ubioru innych 
mężczyzn. Znamiona kultury żydowskiej przypisał w późniejszym czasie.

Ojciec nie opowiadał o swoich doświadczeniach i o historii rodziny, 
o czym N9 mówi: „to często ja go ciągnąłem za język i pytałem o wszystko” 
[W9/V/54/4]. Wówczas był jednak dzieckiem, które nie wiedziało, jakie pyta-
nia zadawać. Uważa, że gdyby ojciec opowiadał o swoich doświadczeniach, to 
miałby większe zaplecze kulturowe. Mówi: „też bym pewnie był bardziej bogaty, 
po prostu w te wszystkie jakieś takie wspomnienia i tak dalej” [W9/V/55/5]. 
N9 nie zna historii własnej rodziny, co jest trudniejsze niż sytuacja N1, która 
przynajmniej miała „jakieś fragmenciki” i mogła je poskładać w całość.

Ze strony mamy N9 doświadczał katolickości. Jej rodzina zawsze była reli-
gijna, a wśród przodków były osoby zarówno wyznania katolickiego, jak i pra-
wosławnego, co narrator wspomina: 



156 Doświadczanie międzykulturowości…

zresztą to jest też poplątane, bo w mojej rodzinie w ogóle są skrajni, skrajnie re-
ligijni ludzie […] Z mocnym, mocnym, naprawdę mocnym akcentem na religię. 
I miałem tak, ludzi, którzy wyznawali prawosławie, też megahardcorowo bardzo. 
Także tutaj była moc. Z drugiej strony kościół […] już tak mówię o katolicyzmie 
[W9/IX/103–109/9]. 

W domu obchodzone były wyłącznie święta chrześcijańskie w obrządku kato-
lickim. Multireligijność domu rodzinnego nie stanowiła dla N9 zaskoczenia. 
Było to dla niego naturalne, gdyż towarzyszyło mu od wczesnego dzieciństwa.

Kultura żydowska i katolicka w domu rodzinnym nie przenikały się, stanowiły 
dwa bieguny. Przypisanie danej kultury do danego rodzica upodabnia rodzinę 
pochodzenia N9 do rodziny prokreacji N4. Różnica jednak polega na tym, 
że u narratora żydowskość ojca była pielęgnowana poza domem rodzinnym, 
a katolickość matki zarówno w domu, jak i poza nim. Tata do synagogi zabierał 
tylko syna, co N9 argumentuje: „no bo siłą rzeczy, no krew z krwi, kość z kości” 
[W9/XIV/155/13]. Reszcie rodziny nie proponował udziału w modlitwach 
lub świętach żydowskich. O braku żydowskości w domu rodzinnym mój roz-
mówca opowiada następująco: „wprawdzie nie zaglądała tam do nas ta kultura 
do domu” [W9/XIV/155/13], „w domu raczej nie można było tego poznać, 
że jest się Żydem, czy ktokolwiek, że jest Żydem. Tutaj była tradycyjna polska 
rodzina, z kościółkiem bijącym z radia” [W9/VIII/90–91/8]. Słowo „raczej” 
pozostawia pewną wątpliwość, nie „na pewno” nie można było tego poznać. 
Być może ślady kultury żydowskiej były obecne, tylko trudno dostrzegalne. 
Operator wprowadzający kwantyfikację i intensyfikację użyty został jako iro-
nia, dla podkreślenia ważności szabatu i nieistotności kościoła. Narrator zazna-
cza kontrast pomiędzy dwoma światami, w których żył jako dziecko: „i to 
było trochę ciężkie, bo z szabatu wracałem, a z soboty na niedzielę, no to już 
na cały regulator leciało Radio Maryja i to naprawdę fest” [W9/VIII/102/8]. 
Próg domu stanowił tu symboliczną granicę. Przekroczenie go i wejście do 
środka oznaczało zawieszenie pochodzenia żydowskiego i uczestniczenia 
w związanej z nim kulturze. Przekroczenie progu i wyjście z domu ozna-
czało nieświadomą przynależność do kultury własnego pochodzenia. Jest to 
odwrotna sytuacja niż ta, która miała miejsce w rodzinie N1. U narratorki 
to właśnie w domu była zgoda na ujawnianie własnej narodowości. Za jego 
progiem było to zakazane.

N9 obie kultury wartościuje również poprzez opisywanie mamy i taty. Ojciec: 
„był na pewno niezrozumiany, na pewno w rodzinie szara eminencja, ktoś, kto 
jest po prostu dziwny, kogo nie rozumiemy” [W9/VI/58/5]. Jego problemy nie 
były traktowane poważnie. Reszta rodziny wolała rozmawiać o codziennych spra-
wach, na przykład o pogodzie i jedzeniu, a nie o doświadczeniach wojennych ojca. 



157Przypadki kluczowe

N9 odczuwał to jako brak szacunku: „no niedoceniony w sumie. Niedoceniony 
i samotny. Jak Napoleon trochę na swojej własnej wyspie” [W9/VI/64–66/6]. 
Mówi o tym przy użyciu operatorów modalnych wyrażających pewność, a także 
operatorów emotywno-oceniających, które odnoszą się do sposobu traktowania 
taty przez resztę rodziny. Narrator przyczyny samotności taty upatruje w niezrozu-
mieniu go przez resztę rodziny. Być może jednak ojciec wcale nie chciał dzielić się 
swoimi doświadczeniami wojennymi z domownikami. Możliwe, że oni szacunek 
okazywali mu poprzez rezygnację z zadawania pytań na ten temat. Niemniej N9 
przez pryzmat ojca kulturę żydowską utożsamia z intelektem i zadumą, a kulturę 
dominującą przez pryzmat matki i jej rodziny, ze zwykłą codziennością i rozmo-
wami o nieistotnych sprawach.

Jego zdaniem kultura żydowska nie była wprowadzana do domu ze 
względu na niechęć do niej, jaką przejawiała mama ze swoją rodziną. Zdaniem 
N9 ze względu na ich skrajną katolickość uznaliby to za bałwochwalstwo: 

moja kultura, to już nie cudza. Że jak już mam palemki, no to już nie pączki 
w Chanukę. Więc myślę, że to w tę stronę bardziej szło. Że każdy po prostu obsta-
wał przy swoim […] Na przykład to bardzo w tę stronę, żeby zrobić coś takiego, 
jak taka tradycja choinkoświecznik, super. Fajnie, fajnie. To taki zwyczaj, super, 
myślę, łączący i może ludzie, może byśmy znowu zakopali jakieś zamierzchłe to-
pory po prostu, które przekazuje się w ogóle z dziada pradziada, od zarania dzie-
jów i non stop [W9/XII/121–127/10–11]. 

Z jednej strony dla kultury taty nie było w domu miejsca. Z drugiej zaś 
w wypowiedziach N9 nic nie wskazuje na to, by chciał ją wprowadzać. W nar-
ratorze ujawnia się tęsknota za dzieciństwem, w którym byłby wychowywany 
w oparciu o współistnienie obu kultur w domu rodzinnym i łączenie tradycji 
żydowskich z katolickimi. Być może brak takich doświadczeń powoduje, że 
marzy on o pojednaniu przedstawicieli różnych kultur w społeczeństwie. Moż-
liwe, że to te marzenia wywołują tęsknotę za równością kultur w rodzinie 
pochodzenia. Mówiąc o łączeniu kultur, N9 za pomocą operatorów modalnych 
wyraża wątpliwości. Być może nie jest pewien, jak to wówczas wyglądało, jed-
nak prawdopodobnie znaczenie kulturowe zaczął nadawać ówczesnym wyda-
rzeniom dopiero jako dorosły człowiek.

Jednocześnie mówi, że rodzice wysyłali go na kolonie prowadzone przez 
żydowską organizację, co może świadczyć o tym, że mama nie była niechętna 
kulturze żydowskiej, a jedynie nie była nią zainteresowana. Na podobnej 
zasadzie nie przeszkadzało jej, że N9 chodzi z tatą do synagogi. O wyjazdach 
na kolonie mówi przy użyciu wielu czasowników ruchu, co może świadczyć 
o jego pozytywnych wspomnieniach z tamtych czasów.



158 Doświadczanie międzykulturowości…

Traumy ojca w doświadczeniach N9

Ojciec N9 z czasów II wojny światowej wyniósł traumy, których nigdy nie 
wypowiedział. Jego doświadczenia były widoczne w spojrzeniu i milczeniu, 
o czym narrator mówi, używając operatora modalnego wyrażającego wątpli-
wość, a także operatorów emotywno-oceniających. Mój rozmówca opowiada: 

No to było takie trochę pospolite, chociaż też nie do końca, bo widać było, że 
z mojego ojca biła drastyczna, fenomenalna i bezkresna trauma. To to był taki 
ból, który po prostu było też czuć, to można było wyczuć […] Myślę, że to 
prędzej w oczach można było wysnuć. I w częstym milczeniu jakimś takim też  
[W9/V/41–42/4]. 

Emocje względem doświadczeń ojca są raczej odczuciami syna. Być może 
trudno było mu nawiązać bliski kontakt z tatą, który był dla niego ważną osobą. 
Możliwe, że tłumaczy to jego wojennymi doświadczeniami. Niewykluczone, że 
rzeczywiście stanowiły one przyczynę.

N9 w dzieciństwie starał się rozweselać tatę „swoją głupkowatością taką, 
bo byłem mały, taki bardzo, bardzo żywotny i tak dalej, z ADHD” [W9/V/53/4]. 
Być może w jakiś sposób czuł się odpowiedzialny za nastrój ojca, co przypomina 
sytuację N5 i jej mamy, które nie chciały angażować babci w codzienne problemy.

Traumy taty i ich niewypowiedzenie ujawniły się w doświadczeniach N9. 
Sprawiły, że wstydził się swojego imienia, które wskazuje na pochodzenie 
żydowskie. Być może były one przyczyną rezygnacji ojca z wprowadzania kul-
tury pochodzenia do domu. Jej nieobecność powodowała trudności w budo-
waniu poczucia przynależności do kultury żydowskiej, o czym N9 opowiada: 
„nie masz swojego sztandaru. Twój sztandar jest tylko na zewnątrz, a nie z tobą. 
A to już moim zdaniem jest najgorzej. Bo sztandar mimo wszystko powinien 
towarzyszyć rodowi, rodzinie zawsze, zawsze, nawet w okolicznościach takich 
prywatnych, a nie tylko zewnętrznych” [W9/XIV/163–166/13]. Pod poję-
ciem sztandaru rozumie znajomość historii własnej rodziny, co zapewnia 
poczucie ciągłości; otaczanie się zewnętrznymi atrybutami kultury żydowskiej; 
a także uczestniczenie w niej zarówno w domu, jak i poza nim. O braku sztan-
daru mówi w drugiej osobie liczby pojedynczej, co może oznaczać dystanso-
wanie się do sytuacji sprzed lat, uogólnienie lub chęć przybliżenia tej sytuacji.

Oprócz wstydu u N9 pojawił się też niewypowiedziany strach. Ujawnił 
się w sposób zakamuflowany w postaci manifestu przeciwko negatywnym 
wizerunkom Żydów, jakie przedstawiane są przez media i przeciwko polskiej 
edukacji, która temu nie przeciwdziała. Mówiąc o tym, narrator tak naprawdę 
wygłasza postulat, który kieruje do polityków o poglądach zbieżnych ze 



159Przypadki kluczowe

swoimi. Wzywa ich do wspólnej walki o tolerancję dla odmienności kultu-
rowej. Swoją wypowiedź wzmacnia użyciem liczby mnogiej, konektorów 
oznaczających konsekwencje i obrazowych operatorów emotywno-oceniają-
cych: „jeżeli chcemy za tym nadążyć, no to musimy wyzbyć się tych wszyst-
kich skostniałych kagańców naszej, naszej wolności i tolerancji, bo to nas 
po prostu zabija i sami sobie szkodzimy” [W9/XXXIII/634/52]. W pozo-
stałych fragmentach pojawiają się również czasowniki ruchu, wzmacniające 
emocjonalny ton wypowiedzi. W tej opowieści wyraził się brak poczucia 
bezpieczeństwa, który w pozostałych został ukryty. Ojciec N9 jest z tego 
samego pokolenia, co dziadkowie wcześniejszych narratorek, wobec czego mógł 
bezpośrednio przekazać synowi swoje traumy i lęki. Z kolei N9 pod wzglę-
dem ich przyjmowania i radzenia sobie z nimi może łączyć doświadczenia 
obu pokoleń – swojego i rodziców.

Wrastanie w kulturę żydowską

Przyjęcie kultury żydowskiej było dla mojego rozmówcy wyborem. Ze względu na 
swoje doświadczenia płynące z dzieciństwa zastanawiał się nad tym, która z dwóch 
kultur jest mu bliższa. Rozważania przede wszystkim dotyczyły aspektu religijnego, 
którym towarzyszyło kontrastowe zestawienie katolicyzmu z judaizmem.

Kościół w jego opowieściach jawi się jako mroczne miejsce, nie podo-
bała mu się „ta cała atmosfera” [W9/II/22/2], którą tworzy „smutek i śmierć, 
i strach, i moja wina, moja wina” [W9/VIII/99/8]. Prawdopodobnie pogląd 
ten został stworzony przez pryzmat katolicyzmu prezentowanego przez człon-
ków rodziny pochodzenia. Było to uczestniczenie w danym wyznaniu, wyklu-
czające możliwość pielęgnowania innego. Katolicyzm w domu rodzinnym zaj-
mował tyle miejsca, że brakowało go na judaizm. Być może była to przyczyna 
przyjęcia religii mojżeszowej. Potwierdzenie może stanowić następujące zda-
nie wypowiedziane przez narratora: „także mnie to do końca nie podobało się 
i dlatego jestem tym, kim jestem. Ja pewnie miałem wewnętrznie to, że byłem 
anty- w ogóle kościelny” [W9/VIII/92–93/8]. Jednocześnie mój rozmówca 
podkreśla, że podoba mu się idea katolicyzmu: „nie mówię o idei samej, bo faj-
nie, jak ludzie są razem i kościół jest sercem. I to mi się podoba, ta idea. Tylko 
ja mówię o takim smutku i tak dalej. Że taka sytuacja nie podoba mi się, a czę-
sto jest to wykorzystywane w Kościele” [W9/VIII/94–98/6]. Z wypowiedzi 
N9 wynika, że katolicyzm jako wspólnota odnosząca się do idei dobra, miło-
sierdzia i przebaczenia odpowiada mu. Nie pasuje mu jednak sposób przeka-
zywania i realizowania tych wartości przez przedstawicieli Kościołów. Jest to 
stanowisko podobne do tego, które prezentowała N4.



160 Doświadczanie międzykulturowości…

Synagoga zaś kojarzyła mu się z zadumą, ładnym śpiewem i taką „małą dozą 
tego luzu” [W9/II/26/3]. Do wyboru kultury żydowskiej prawdopodobnie 
przekonało go kilka czynników. Niechęć, jaką odczuwał względem katolicy-
zmu, przy jednoczesnej potrzebie przynależności do wspólnoty duchowej 
mogła spowodować poszukiwanie odpowiedniej dla siebie drogi. Podobna 
sytuacja miała już miejsce w przypadku N1 i N4. Kolejną przyczynę mogła 
stanowić swoboda, jaką odczuwał w judaizmie. Inną i – być może – najważ-
niejszą przyczyną wyboru kultury żydowskiej mógł być stosunek N9 do 
ojca. Tata był dla niego wzorem, ważną osobą, z którą czuł większą bliskość 
niż z mamą lub innymi członkami rodziny. Z wypowiedzi mojego rozmówcy 
można wyczytać, że imponowała mu postawa i niewypowiedziane doświad-
czenia ojca. Możliwe więc, że chciał być taki, jak rodzic. Podsumowując, 
wybór odpowiedniej dla siebie religii był decyzją, o której narrator mówi 
następująco: „no i dlatego między innymi to wybrałem. No i dlatego jestem, 
jestem Żydem, jestem tym, kim jestem” [W9/II/29–30/3]. Decyzję tę można 
uznać za pierwszy etap wrastania w kulturę żydowską.

Kolejnym etapem było uczestniczenie w przygotowaniach do konwer-
sji, gdyż chciał być pełnoprawnym Żydem. Ten czas wspomina jako swojego 
rodzaju przełom: 

żeby już być usankcjonowany, żeby już nie było, żeby już nikt mi nie zarzucił, że ty 
jesteś prawie Żyd, pół-Żyd, szary Żyd, papierowy Żyd. Tak się śmieję trochę, ale 
po prostu, żeby było już to jakby jawne, pełnoprawne i żeby już była jasność. Żeby 
była już jasność na horyzoncie. Więc zrobiłem konwersję. I co to znaczy? Że się 
również obrzezałem, więc musiałem przejść przez cały ten proceder. No to jest 
chyba takim kluczowym elementem, takim przełomowym dla każdego człowieka, 
który podejmuje jakąś taką ważną decyzję w życiu. To jest chyba więcej niż matura 
[W9/XXV/384–391/31–32]. 

W wypowiedzi ujawnia się hierarchia obowiązująca w środowisku żydow-
skim. Otóż osoby, które nie mają halachicznego pochodzenia, nie są trak-
towane jak pełnoprawni członkowie wspólnoty. N9 chciał nim być, więc 
zgodnie z zasadami musiał zdecydować się na konwersję. W mowie niezależ-
nej, występującej w powyższym fragmencie, być może ukrywają się emocje 
względem wcześniejszego statusu w środowisku żydowskim. Wyższość osób 
o halachicznym pochodzeniu w stosunku do tych, które nie odziedziczyły 
go w linii żeńskiej, może powodować trudne doświadczenia. Osoby takie jak 
N9, przez ojców Żydów od dzieciństwa wprowadzane do kultury, na pewnym 
etapie życia dowiadują się, że nie są prawdziwymi Żydami. Może to powodo-
wać rozżalenie i poczucie odrzucenia. W wypowiedzi pojawiają się również 



161Przypadki kluczowe

operatory modalne, wskazujące na wątpliwość. Sprawiają wrażenie, jakby nar-
rator chciał uogólnić swoje doświadczenia i przenieść je na osoby, które miały 
podobne przeżycia, ale nie był pewien, czy może to zrobić. Być może wynika 
to z pewnej ostrożności lub potrzeby posiadania unikatowych doświadczeń. 
Operatora modalnego wskazującego na wątpliwość używa też, gdy mówi, że 
przejście na judaizm było przełomem: „myślę, że moim przełomem takim”  
[W9/XXV/379/31]. Nie jest pewien, czy był to przełom, ale wie, że było to 
ważne wydarzenie. Wątpliwością być może wyraża ostrożność, być może nie 
chce przypisać konwersji aż tak determinującej roli. 

Świadome wkraczanie do świata żydowskiego i konwersję porównuje 
ze wstąpieniem do Akademii Pana Kleksa lub do Hogwartu, o czym mówi: 
„rzeczywistość mocno alternatywna” [W9/XXVI/393/32]. Do obu wspo-
mnianych przez niego szkół bohaterowie mogli się dostać jedynie wtedy, gdy 
spełniali określone kryteria. Nie były one dostępne dla każdego, kandydaci nie 
mieli równych szans przy przyjęciu. Podobnie jest ze środowiskiem żydow-
skim. Podczas konwersji kandydaci nabywają wiedzę, do której większość 
osób nie ma dostępu. Pochodzenie żydowskie traktowane jest przez N9 jak 
przywilej, co upodabnia go do N1, która traktowała je jak pretekst do uczest-
niczenia w organizacjach żydowskich, ale również przywilej, który to uczestni-
czenie umożliwia. Według narratora jest to rzeczywistość „z wielkimi ideami, 
z wielkimi jakimiś wymaganiami na pewno, bo trzeba być tu trochę rycerzem 
tego wszystkiego, żeby to trzymać” [W9/XXVI/393/32]. Wytrwanie w tej 
decyzji wymaga siły i rycerskiej walki, prawdopodobnie z samym sobą. Ope-
ratory emotywno-oceniające w tym fragmencie nie wskazują na emocje, tylko 
wysoką rangę, jaką N9 nadaje funkcjonowaniu w świecie żydowskim. Porów-
nania zastosowane przez mojego rozmówcę pokazują, że postrzega on środo-
wisko żydowskie jako baśniową rzeczywistość.

Konwersji towarzyszą egzaminy, a ich zdanie nie jest łatwe: „więc to też 
jest taka walka szamańska z samym sobą” [W9/XXVI/411/33], której towa-
rzyszą wątpliwości: „no i po co ja tu mam być?” [W9/XXVI/412/34]. Kon-
wersja wiąże się z wyznaczaniem samemu sobie nowej drogi życiowej: 

to jest przejście […] przez cały szereg swoich myśli, stos myśli, które cię też spycha-
ją, przecież człowiek też walczy ze sobą, zanim już finalnie postawi ten amen. Więc 
na pewno jest to ciekawa, ciekawa podróż w głąb siebie. I ciekawe, ciekawa dalsza 
przygoda, która wiąże się z takim określeniem się [W9/XXVI/420–422/34]. 

Przygotowaniom do konwersji nie towarzyszy wsparcie ze strony osób przyj-
mujących nowego członka do społeczności żydowskiej, bo ich zadaniem jest 
zniechęcenie go. Z konwersją wiąże się podjęcie dwóch walk – rycerskiej 



162 Doświadczanie międzykulturowości…

i szamańskiej. Być może podczas przyjmowania judaizmu na zewnątrz jest się 
rycerzem, który walczy o dobro kultury i pozostałych członków wspólnoty, 
a wewnątrz szamanem, który walczy z osobistymi demonami. Możliwe, że są 
nimi wątpliwości dotyczące wyboru religii, trudności w realizowaniu jej zasad, 
a także wpływy z innych kultur, które w przypadku N9 stanowił katolicyzm.

Zmiana, jaka dokonuje się w człowieku podczas konwersji, jest trudna, 
gdyż wymaga przeobrażenia się w nową osobę. N9 o swojej przemianie opo-
wiada następująco: 

nie jest łatwo być Żydem, Żydówką. To tak się człowiek czuje. Czuje się, jakby mu-
siał totalnie przeistoczyć się w coś nowego, jakby miał zmienić swój genotyp. I tak ju-
daizm trochę to postrzega, że człowiek, który zrobi konwersję, już nie jest tym, kim 
był, jest osobą, która ma totalnie nowy genotyp. Biologia może temu zaprzeczać, 
jakby nauka i tak dalej, ale z punktu widzenia judaizmu to byłaś Polka, jesteś Żydów-
ką. I to już jest finito. I nie ma jakby odwrotu, nie? Więc dlatego to jest taka sytuacja 
dość dziwna. W sensie dziwna, bo nigdy niespotykana i to cię czyni kimś, kimś no-
wym. Przede wszystkim nowym. I o tę nowość chodzi [W9/XXVI/395–406/32]. 

W tej opowieści N9 ujawnia, że konwersja była jednak wydarzeniem przeło-
mowym. Sprawiła, że stał się kimś innym, niż był wcześniej. Zmiana narracji na 
drugoosobową może sprawiać wrażenie, jakby chciał mi przybliżyć omawianą 
sytuację, umieszczając mnie w centrum wydarzeń. Prawdopodobnie jest to 
jednak zakamuflowany sposób na zdystansowanie się do własnego przeobra-
żenia. Być może jest on kierowany do siebie z przeszłości – tego, który był, ale 
odszedł bezpowrotnie. A być może dystans kieruje do aktualnego siebie – tego, 
który jest, ale jeszcze nie czuje się pewnie w swojej nowej postaci. Możliwe, że 
na połączenie obu tych osób w jedność N9 potrzebuje czasu.

Stawanie się Żydem było procesem. W dzieciństwie N9 uczestniczył 
w dwóch kulturach, katolickiej i żydowskiej, choć nie był świadomy wła-
snego pochodzenia. Z czasem zaczął się zastanawiać nad tym, kim jest i kim 
chce być pod względem kulturowym. Zdecydował, że bliższy jest mu juda-
izm, i w ten sposób określił swoją ścieżkę kulturową, czego konsekwencją było 
podjęcie świadomej decyzji, że chce być Żydem. Z tego wynikało uczestni-
czenie w przygotowaniach do konwersji, a ostatecznie przejście na judaizm. 
Obecnie jego zaangażowanie w kulturę żydowską wiąże się z aktywnością na 
jej rzecz i na rzecz całej społeczności. Uważa, że on sam „jest tą kulturą, a nie 
inną. A nie żadną inną” [W9/XXIV/377–378/30–31]. Określa siebie jako 
kulturę, co wskazuje na silne utożsamianie się z nią. Nie jest jej uczestnikiem 
lub odbiorcą. Być może z tego poczucia wynika jego zaangażowanie i odpowie-
dzialność za innych przedstawicieli kultury żydowskiej i za samą kulturę.



163Przypadki kluczowe

Relacje towarzyskie i zainteresowania

Jedną ze zmian, jaka dokonała się w życiu N9 po konwersji, była zmiana kręgu 
znajomych. Wcześniej należały do niego przypadkowe osoby, z którymi spę-
dzał czas w mało konkretny sposób. Nie dzielili wspólnych zainteresowań, nie 
rozmawiali o swoich przemyśleniach. Narrator wspomina: „przed konwersją 
bujałem się prawie ze wszystkimi. Więc nie miałem jakiegoś takiego filtra, co 
było złe do końca, myślę, wydaje mi się. Że to bycie dalajlamą do pewnego 
momentu jest to fajne” [W9/XXVIII/478–480/39]. Powyższy cytat świad-
czy o tym, że narrator nie jest pewien wypowiadanych przez siebie treści, co 
potwierdza użycie operatorów modalnych. Brak przekonania może dotyczyć 
słuszności zerwania relacji z dawnymi znajomymi. Być może nie jest pewien, 
czy to oni ograniczali jego rozwój. Być może to N9 nie miał wówczas zainte-
resowań, które mógłby realizować w określonej grupie. Być może też pojawia 
się tu pewna tęsknota za dawnym stylem życia. Możliwe, że ta wypowiedź 
potwierdza wcześniejsze przypuszczenie. N9 nie oswoił się jeszcze ze swoją 
nową postacią, więc potrzebuje odciąć się od dawnego siebie. Czasami jednak 
pojawia się w nim tęsknota za zachowaniem elementów dawnego życia. Wej-
ście do nowego środowiska nie spowodowało jednak zerwania kontaktu z daw-
nymi znajomymi. N9 uważa siebie za osobę towarzyską, o czym świadczy to, 
że „chodzi po mieście, idzie na imprezę i tak dalej” [W9/XXX/499/40]. Jed-
nak te spotkania nie mają dla niego takiej wartości, jaką miały kiedyś. Uważa, 
że rozmowy z dawnymi znajomymi prowadzone są o niczym: „taki shit talk” 
[W9/XXX/496/40], co zestawia z poważnymi dyskusjami w kręgu nowych 
znajomych: „taki trochę bardziej wzniosły talk” [W9/XXX/497/40].

Obecnie jego poglądy są następujące: „ale trzeba przestawać z tymi, tak 
mi powiedział mój przyjaciel, że trzeba przestawać z tymi, którzy mają wpływ 
na twój rozwój, przy których, nawet mogą być więksi, ale wiesz, że rośniesz 
przy nich” [W9/XXVIII/480/39]. Konwersja rozbudziła w nim potrzeby 
dbania o własny rozwój i tworzenia relacji, które temu sprzyjają. Po przyjęciu 
judaizmu do grona jego najbliższych znajomych zaczęli należeć głównie Żydzi 
– zarówno z Łodzi i innych polskich miast, jak i z Izraela.

Sposobem spędzania czasu wolnego z nowymi znajomymi jest przede 
wszystkim rozmawianie, co okazało się głównym zainteresowaniem N9. Opo-
wiada o tym następująco: „ja zawsze miałem jakieś takie filozoficzne, jakieś takie 
opatrywanie świata, jakiś taki sposób patrzenia i to mnie gdzieś tam posadowiło 
w miejscu, w którym jestem, przebywam, chętnie przychodzę, to gdzieś tam się 
na pewno odcisnęło no…” [W9/XXX/498/40]. Narrator próbuje racjonalizować 
swoją decyzję o zmianie grona znajomych. Argumentów za rezygnacją z dawnego 



164 Doświadczanie międzykulturowości…

stylu życia poszukuje w swojej przeszłości. Podejmowanie działań z nowymi zna-
jomymi ma dla niego mniejsze znaczenie. Opowiada o tym następująco: 

już sama rozmowa jest dla mnie akcją, to już jest dla mnie megaakcja. Dwoje 
ludzi chce się spotkać, dwoje ludzi poświęca swój czas, który – że tak powiem 
– leci i dochodzą do wspólnych, jakichś takich fajnych, metafizycznych spo-
tkań. No to są takie rzeczy, które tworzą jakąś dodatkową wartość, to jest coś po 
prostu, czego się nie przeliczy na pieniądze, ani na imprezę, ani na głupie roz-
mowy też się nie do końca przełoży na rozmowę o wzniosłych rzeczach, nie da 
się tego w żaden sposób zestawić […] Rzadko można porozmawiać z kimś o faj-
nych rzeczach, takich ładnych rzeczach. Wydaje mi się, że częściej rozmawia się 
właśnie o brzydkich rzeczach, a nie o ładnych rzeczach. Gdzie wydaje mi się, że 
człowiek ma większy głód do tych pięknych rzeczy, a nie do brzydkich rzeczy  
[W9/XXXI/507–513/41–42]. 

N9 sprawia wrażenie, jakby omawiane kwestie były dla niego szczególnie 
znaczące, o czym może świadczyć zaznaczenie podwójnej emocjonalności 
w postaci użycia czasowników ruchu i operatorów emotywno-oceniających. 
Tym sposobem podkreśla wartość, jaką nadaje spędzaniu czasu na rozmowach, 
które uznaje za głębokie.

W opowieściach o spotkaniach ze starymi i nowymi znajomymi narra-
tor stosuje kontrastowe zestawienie: „tu rozmawia się o wzniosłych rzeczach, 
tam rozmawia się o nie-wzniosłych rzeczach” [W9/XXX/495/40]. Kontakty 
z dawnymi znajomymi mają charakter rozrywkowy, z aktualnymi rozwijający. 
Jednak mówi o tym przy użyciu form gramatycznych wskazujących na wąt-
pliwość lub przypuszczenie. Być może rzeczywiście w dawnym stylu życia 
odczuwał pustkę, której nie umiał niczym wypełnić. Możliwe też, że w czasie, 
w którym odbywała się nasza rozmowa, ekscytowała go nowość i odmienny 
styl życia, jaki dopiero poznawał. Mógł w związku z tym umniejszać wartość 
dawnych znajomych i sposobów spędzania z nimi czasu, by przypisać wyższą 
do tego, co nowe. Być może też w ten sposób próbuje racjonalizować swoje 
wybory i upewnić samego siebie w ich słuszności.

Łączenie obu kultur na obecnym etapie życia

N9 chciałby, aby możliwe było łączenie świąt żydowskich i katolickich poprzez 
obchodzenie Chrisnuki/Chanuki tree. Obecnie łącznikiem z katolicką sferą jest 
dla niego obchodzenia dnia Wszystkich Świętych. Podkreśla, że chociaż nie jest 
to jego tradycja, to uważa ją za ładną i ważną. Pozwala upamiętniać osoby, które 
zmarły, „więc na pewno to jest megaważne święto” [W9/XVII/228/18], „ja też 



165Przypadki kluczowe

to robię, że pójdę i jednak tę świeczkę położę” [W9/XVII/233/19]. Wartość, 
jaką nadaje temu świętu, zaznacza za pomocą operatora emotywno-oceniają-
cego, modalnego i czasownika ruchu. 

W jego odczuciu jest to święto o mistycznym znaczeniu, które obcho-
dzi z „jakiegoś wewnętrznego szacunku, jakiegoś nie wiadomo czego, to jest 
pewnie trudno to wytłumaczyć” [W9/XVII/232/18]. Zaznacza, że zna wielu 
Żydów, którzy również je obchodzą, co może mieć na celu usprawiedliwienie 
przed samym sobą uczestniczenia w kulturze katolickiej. Jednak podkreśla, że 
traktują to bardzo niereligijnie: „staramy się jakby odcinać te wszystkie sytu-
acje, które mogłyby wiązać się z tą religią, ale jest to na pewno jakaś metafizyka 
w tym” [W9/XVII/234/19]. Zmiana sposobu wypowiedzi na podmiot zbio-
rowy może potwierdzać chęć usprawiedliwiania przed samym sobą, włączania 
się do grupy osób, które również obchodzą święto katolickie.

Ważne jest dla niego porozumienie pomiędzy kulturami, które uważa za 
receptę na bezpieczeństwo. Gdy zapytałam o to, czy jest jakaś istotna dla niego 
sprawa, której nie poruszyłam, odpowiedział: „czy jest przyszłość i możliwe 
braterstwo pomiędzy kulturą polską a żydowską?” [W9/XXXIII/587/48]. 
Była to długa wypowiedź, którą rozpoczął od potwierdzenia, po czym wyra-
ził wątpliwość za pomocą operatora modalnego. Uważa, że są szanse na bra-
terstwo, dzięki temu, że Polska się zmienia, a Polacy stają się coraz bardziej 
tolerancyjni. Jednocześnie „to jest naprawdę duży kredyt zaufania i dużo, 
dużo dostajemy ciepła” [W9/XXXIII/596/49]. Tak naprawdę jest to tęsk-
nota za wspólnotowością i przyjaźnią pomiędzy ludźmi w ogóle, za istnieniem 
„ludzkiego sąsiedztwa, gdzie jedni drugim pożyczali krzesła na eventy, gdzie 
Kowalscy pożyczali, nie wiem, Abramkowi jakiemuś tam, Iksińskiemu, Igre-
kowskiemu, jakiemuś tam stoły na bar micwę czy na komunię, czy na odwrót” 
[W9/XXXIII/601/49]. Przez odniesienie do jednostkowej życzliwości, wspól-
noty sąsiedzkiej mówi o życzliwości pomiędzy kulturami i jednostkami. Być 
może jest to tęsknota za porozumieniem kultur, której brakowało mu w domu 
rodzinnym.

4.3. Podsumowanie

Narrator wychował się w wieloreligijnym/wielowyznaniowym domu, w któ-
rym łączyły się wpływy judaizmu, katolicyzmu i prawosławia. Święta obcho-
dzone były w dwóch pierwszych spośród wymienionych obrządków. Święta 
żydowskie obchodził razem z tatą w synagodze, katolickie w domu z mamą 
i jej rodziną. Obie religie były obecne niezależnie od siebie, nie przenikały 



166 Doświadczanie międzykulturowości…

się. Jednocześnie N9 nie miał wówczas świadomości swojego pochodzenia. 
Podwójna przynależność narodowa nie budziła w nim żadnych wątpliwości 
i uważał ją za naturalną.

Trudno określić moment, w którym się pojawiła, gdyż N9 nie wskazuje na 
linearność wydarzeń ani za pomocą odpowiednich form gramatycznych, ani za 
pomocą treści. Być może pojawiała się w trakcie żydowskich kolonii, na które 
wyjeżdżał w czasach szkolnych. Być może na którymś etapie edukacji zaczął 
dostrzegać swoją odmienność od rówieśników.

W pewnym momencie życia N9 stanął przed wyborem odpowiedniej dla 
siebie kultury. Nie poszukiwał sposobu ich połączenia, możliwości uczestnicze-
nia w obu. Być może odrębność kultur w domu rodzinnym zaszczepiła w nim 
przekonanie, że tylko jedną można traktować jak swoją.

Bliższy dla niego okazał się judaizm. Chciał stać się jego pełnoprawnym 
uczestnikiem, wobec czego zdecydował się na konwersję. Spowodowała ona 
zmiany w jego życiu, które przede wszystkim polegały na postrzeganiu siebie 
jako nowego człowieka. Zmienił się krąg jego znajomych, zainteresowania, 
sposoby spędzania czasu wolnego i poglądy. Aby stać się nowym człowiekiem, 
potrzebował ustawić się w opozycji do dawnego siebie. Okazało się, że nie jest 
to w pełni możliwe.

Sytuacja z dzieciństwa może mieć znaczenie dla poglądów, jakie N9 ma 
w dorosłym życiu. Gdy był dzieckiem, rodzice nie rozmawiali z nim o wyzna-
wanych przez nich religiach, a ich obecność zaznaczana była przez działanie 
(chodzenie do synagogi, do kościoła, obchodzenie świąt w obu obrządkach). 
Być może dlatego w dorosłym życiu wyżej ceni rozmowy niż działania, gdyż 
w ten sposób wypełnia braki z dzieciństwa. Ponadto w domu rodzinnym kul-
tury nie przenikały się, co obecnie postrzega, jakby były w opozycji względem 
siebie. Być może z tego wynika tęsknota za wspólnotą pomiędzy przedstawi-
cielami różnych kultur.

Strategią radzenia sobie z własną odmiennością kulturową jest bycie 
Żydem w codziennych sytuacjach. Wskazuje na nie ubiór (jarmułka/kipa, 
cicit etc.), który nie pozostawia wątpliwości, co do przynależności narodo-
wej narratora. Ponadto jest on osobą aktywną w środowisku żydowskim, a na 
zewnątrz niego promuje swoją kulturę i oswaja z nią przedstawicieli kultury 
dominującej. Spoza wywiadu wiem, że N9 organizuje wiele akcji na rzecz 
pozytywnego odbioru Żydów wśród przedstawicieli innych nacji.



Rozdział czwarty

KONTEKSTY DOŚWIADCZANIA 
MIĘDZYKULTUROWOŚCI

1. Źródła wiedzy o własnym pochodzeniu

Podstawowym źródłem wiedzy o własnym pochodzeniu zazwyczaj są przod-
kowie. W doświadczeniach moich rozmówców przeważnie byli to dziadko-
wie lub inni przedstawiciele ich pokolenia. Nie oznacza to jednak, że rodzice 
i rodzeństwo oraz ich stosunek do własnej narodowości nie miał znaczenia dla 
jej postrzegania przez moich rozmówców. Jednocześnie w wielu rodzinach 
z pochodzeniem żydowskim wiązało się odczuwanie irracjonalnego strachu.

Niniejsza część składa się z trzech paragrafów. Pierwszy dotyczy sposobów 
transmisji kultury żydowskiej w rodzinie pochodzenia. W drugiej przybliżam 
stosunek rodziców i rodzeństwa do kultury żydowskiej. Trzecia odnosi się do 
międzygeneracyjnego przekazu strachu.

1.1. Sposoby transmisji kultury żydowskiej  
w rodzinie pochodzenia1

Sposób przekazania informacji o pochodzeniu żydowskim i obecność kultury 
z nim związanej w domach moich rozmówców odbywały się na trzy sposoby: 
jawny, niejawny lub ukryty. O przekazie jawnym można mówić w odniesieniu 
do tych rodzin, których członkowie wiedzieli o pochodzeniu żydowskim. Wie-
dza ta miała trzy źródła. Pierwszym było uczestniczenie w wydarzeniach charak-
terystycznych dla kultury żydowskiej. Drugim źródłem było przekazanie wprost 
przez przodków informacji o przynależności narodowej. Trzecie zaś polegało 
na obecności tej wiedzy w domu rodzinnym, czemu jednak nie towarzyszył 

1  Zagadnienia prezentowane w tej części przedstawiłam w artykule: A. Kraw-
czyk, Sposoby transmisji kultury pochodzenia w rodzinach żydowskich, „Kultura i Wy-
chowanie” 2022, nr 1, t. 21, s. 125–142.



168 Doświadczanie międzykulturowości…

konkretny moment jej przekazania. Przekaz niejawny polegał na obecności 
kultury żydowskiej w rodzinie, ale nie towarzyszyła temu informacja o pocho-
dzeniu narodowym. W tym przypadku wiedza miała dwa źródła. Jednym było 
organizowanie uroczystości w nietypowych dla kultury dominującej terminach, 
drugim obecność nieznanych dla niej zachowań. Z kolei przekaz ukryty odby-
wał się tam, gdzie przedstawiciele starszych pokoleń nie mówili o pochodzeniu 
żydowskim, nie obchodzili charakterystycznych dla tej kultury świąt ani nie 
zachowywali żadnych zwyczajów. Przynależność narodowa ujawniała się w nie-
dopowiedzianych lub niespójnych historiach rodzinnych. Sposoby przekazu 
kultury żydowskiej i źródła wiedzy o niej obrazuje poniższa tabela.

Tabela 8. Sposób przekazu i źródła wiedzy o kulturze żydowskiej

Sposób przekazu Źródła wiedzy
Jawny Wydarzenia charakterystyczne dla kultury żydowskiej

Informacja podana wprost
Wiedza bez podawania informacji wprost

Niejawny Nietypowe dla kultury dominującej uroczystości
Nietypowe dla kultury dominującej zachowania

Ukryty Niedopowiedziane lub niespójne historie rodzinne
Wygląd i ewentualnie nazwisko

Źródło: opracowanie własne.

W sposób jawny, poprzez uczestniczenie w wydarzeniach charakterystycz-
nych dla kultury żydowskiej, pochodzenie było obecne w domu N11. Polegało 
na obchodzeniu świąt z obrządku judaizmu, których inicjatorami byli dziad-
kowie, co mój rozmówca wspomina następująco: „niekoniecznie koszerne to 
były posiłki, ale zasiadaliśmy przy stole i mówiliśmy, czy tam śpiewaliśmy po 
hebrajsku. Natomiast na przykład zapraszaliśmy polskich sąsiadów, jeżeli […] 
oni znali takie coś. Że jesteśmy tego pochodzenia” [W11/III/34–36/3]. Dzie-
ciństwo N11 przypadało na przełom lat siedemdziesiątych i osiemdziesiątych, 
więc możliwe, że koszerne produkty nie były wtedy dostępne. Obchodzenie 
świąt w towarzystwie sąsiadów nie jest typowe i nie pojawia się we wspomnie-
niach żadnego z pozostałych narratorów. Przyczyną zapewne była otwartość 
dziadków N11, która ujawniała się również w rozmowach z wnukami, prowadzo-
nych na temat kultury żydowskiej, w opowiadaniu im o rabinach i doświad-
czeniach wojennych. Postawa dziadków i ich duma z własnego pochodzenia 
zbudowała w N11 przywiązanie do kultury żydowskiej.



169Konteksty doświadczania międzykulturowości

Doświadczenia N11 są podobne do tych, które w domu rodzinnym zdo-
bywała N5. Narratorka wiedziała, że jest osobą pochodzenia żydowskiego, 
swoje przodkinie opisywała jako dumne Żydówki. Podobnie jak N11 uczestni-
czyła w wydarzeniach charakterystycznych dla swojej grupy narodowej. Jednak 
– w przeciwieństwie do doświadczeń narratora – nie były to wydarzenia o cha-
rakterze religijnym, czego przyczyną była świeckość jej rodziny.

Dla N6 źródłem wiedzy o pochodzeniu żydowskim było przekazanie tej 
wiedzy wprost. Gdy miał sześć lat, razem z babcią poszedł na cmentarz, żeby 
odwiedzić grób dziadka. Zauważył wówczas, że „dziadek nie ma żadnych 
emblematów […] firmowych” [W6/III/14/2], więc zapytał babcię: „dla-
czego tu nie ma krzyża, a wszędzie są?” [W6/III/16/2], na co babcia odpo-
wiedziała, że „dziadek był wyznania mojżeszowego” [W6/III/16/2]. To był 
pierwszy kontakt narratora z informacją o pochodzeniu żydowskim, ale wtedy 
jeszcze nie wiedział, co to znaczy. Zrozumiał to dopiero po latach, o czym 
mówi następująco: „w końcu złożyłem historyjkę i stwierdziłem, że to jest 
ważne, no” [W6/III/20/2]. Oznacza to, że w codzienność domu rodzinnego 
nie były włączane zwyczaje charakterystyczne dla kultury żydowskiej. Wiedzę 
na temat kultury żydowskiej N6 przekazała druga babcia, która „jest […] pol-
ską rodziną” [W6/IV/22/3]. Po wojnie babcia Polka przyjechała do Łodzi i pra-
cowała z Żydami, w związku z czym poznała ich zwyczaje i przejęła niektóre 
powiedzenia, co przekazała wnukowi, nauczyła go „części takiego żydowskiego 
etosu” [W6/IV/26/3]. W swojej opowieści narrator za pomocą leksykalnych 
metaoperatorów perswazji podkreśla, że babcia nauczyła go „wszystkiego”, 
dzięki czemu „od zawsze” znał żydowskie powiedzenia i zwyczaje. Owo „od 
zawsze” może wynikać z młodego wieku, w jakim N6 usłyszał o pochodzeniu 
żydowskim. Powiedzenia i zwyczaje mogły być przez babcię pielęgnowane nie-
jako w tle/obok jej uczestniczenia w kulturze dominującej. Przez pozostałych 
członków rodziny mogły być niedostrzegane lub ignorowane, zwłaszcza że pre-
zentowała je „babcia Polka – katoliczka”. Dla N6 w pewnym momencie nabrały 
znaczenia, a pamięć o nich stała się źródłem doświadczeń kulturowych. Jednak 
nastąpiło to dopiero wtedy, gdy „złożył historyjkę”.

N10 prawdę o pochodzeniu usłyszała od swojego taty. Była wtedy na tyle 
małym dzieckiem, że nie pamięta dokładnie tego momentu, a raczej przy-
wołuje wspomnienia swojej starszej siostry: „to generalnie tata nam powie-
dział. Nie jakoś tam, moja siostra tak, jak kiedyś rozmawiałyśmy o tym, tak 
ona po prostu to pamięta, że tak kiedyś tata nam powiedział, że to po prostu 
jakby w domu byłyśmy i coś tam po prostu powiedział. Ale to jakby nie było 
to jakieś takie, nie wiem…” [W10/VI/74–76/7]. Tata narratorki nie uznawał 
pochodzenia żydowskiego za kwestię trudną lub wstydliwą. Powiedział o nim 



170 Doświadczanie międzykulturowości…

córkom w naturalny sposób, nie nadając temu formy poważnej rozmowy, czyli 
w taki sposób, w jaki w rodzinach zazwyczaj odbywa się przekaz większości 
informacji. O kulturze żydowskiej więcej dowiedziała się od babci, jednak 
głównie odbywało się to w sposób zapośredniczony. N10 pamięta, że babcia 
miała zdjęcia braci, którzy zmarli w czasie wojny. Nie chciała jednak opowiadać 
o swoich doświadczeniach wojennych ani mówić do wnuków w języku jidysz. 
Narratorka nigdy nie poznała szczegółowej historii swojej rodziny, a jedynie 
urywki. Jest to sytuacja podobna do doświadczeń N1, która poznawała „jakieś 
fragmenciki”. Historię babci N10 poznawała, czytając jej wspomnienia i książki 
tłumaczone przez nią z języka jidysz. Przodkowie byli religijnymi Żydami, jed-
nak babcia była zasymilowana, „była komunistką, taką ideową komunistką”2 
[W10/II/28/3]. Kwestie religijne nie były dla niej istotne, a nawet była im 
przeciwna. Przed śmiercią powiedziała rodzinie, że chce mieć pogrzeb żydow-
ski, ale świecki, bez obecności rabina, co ostatecznie okazało się niemożliwe. 
Podczas załatwiania formalności rodzina miała okazję poznać kulturę żydow-
ską, o czym narratorka mówi: „przy okazji tego na przykład się człowiek jakby 
różnych rzeczy uczy, tak?” [W10/V/51/6]. 

N3, podobnie jak N6, o swoim pochodzeniu wiedziała „od zawsze”. Jednak 
w jej wspomnieniach nie da się wyodrębnić momentu, w którym usłyszałaby 
o nim wprost. Wiedza ta po prostu była obecna w rodzinie. O obecności kul-
tury żydowskiej w domu rodzinnym opowiada następująco: 

myśmy dostawali dużo paczek. Ze Szwecji głównie. I w tych paczkach oprócz je-
dzenia i ubrania, i czekolady z okienkiem, hehe, były jakieś książki, płyty z muzyką 
hebrajską, no na tej zasadzie. Babcia też śpiewała w jidysz3, więc ja dosyć dużo 
piosenek znałam z dzieciństwa. Ale to też… No tak jak mówię, to tutaj był ten 
problem, że dla mnie to było wręcz oczywiste, że być może babcie w innych do-
mach robią dokładnie to samo [W3/VIII/28–33/4]. 

Paczki mogły być wysyłane przez rodzinę, koleżankę babci lub szwedzką 
Gminę Żydowską, wspierającą polskich Żydów. Niemniej obecność kultury 
żydowskiej w domu mojej rozmówczyni była codziennością i oczywistością.

2  „Ideowy komunizm” był charakterystyczny dla Żydów z pokolenia babci nar-
ratorki. Dokładnie zjawisko to zostało zobrazowane w audiobooku Viktorii Korb Ni 
pies, ni wydra, czyli Marzec’68 we wspomnieniach warszawskiej studentki, Lissner Studio, 
Nadarzyn 2012.

3  Narratorka w swojej opowieści wskazuje na wewnętrzną różnorodność spo-
łeczności żydowskiej. Używa ona dwóch języków, ale w zależności od konkretnej 
wspólnoty preferowany jest hebrajski lub jidysz.



171Konteksty doświadczania międzykulturowości

Z kolei w rodzinnym domu N8 informacja o pochodzeniu żydowskim „po 
prostu jakoś się przewijała” [W8/I/2/1], ale „niespecjalnie się o tym mówiło” 
[W8/I/5/1]. Narrator nie zna szczegółowych historii swoich przodków. 
Rodzina nie wiedziała o wiele więcej ponad to, że prababcie były Żydówkami, 
babcia zginęła w Oświęcimiu, a dziadek przeżył, choć nie chciał opowiadać 
o swoich doświadczeniach wojennych. N8 wspomina, że w domu nie było 
pamiątek, które symbolizowałyby przynależność narodową rodziny. Ich brak 
nie jest w żaden sposób uzasadniany przez mojego rozmówcę wprost ani nie 
da się tej przyczyny wyczytać z jego wypowiedzi. Po prostu ich nie było i nic 
nie wskazuje na to, żeby członkowie rodziny zastanawiali się nad tym. Skoro 
jednak N8 podkreśla ten fakt, to można przyjąć, że dla niego jest znaczący. 
Posiadanie przedmiotów o symbolicznym znaczeniu mogłoby dać mu poczu-
cie zachowania ciągłości kulturowej w rodzinie.

Jak już wspomniałam, jawność pochodzenia polegała na uczestniczeniu 
rodziny w wydarzeniach charakterystycznych dla kultury żydowskiej, poinfor-
mowaniu potomków o przynależności narodowej rodziny lub na świadomo-
ści pochodzenia obecnej w rodzinie. Wszystkim formom transmisji kultury 
towarzyszyły symbole. Można do nich zaliczyć obecność języków, którymi 
posługują się Żydzi, zwyczaje i zachowania charakterystyczne dla ich kultury. 
Symboliczne znaczenie mają również pamiątki po przodkach (pamiętniki, 
zdjęcia), które nie stanowią elementu kultury, ale wskazują na jej obecność 
w rodzinie. Znaczący jest również brak symboli świadczących o związkach 
z kulturą dominującą.

W sposób niejawny, poprzez obecność nietypowych dla grupy dominującej 
uroczystości, kultura żydowska była przekazywana w rodzinie N2. Narratorka 
w nieświadomy sposób uczestniczyła w świętach charakterystycznych dla juda-
izmu, ale nie znała ich etymologii ani nawet nie wiedziała, że w danym momen-
cie są obchodzone. Wiedziała jedynie, „że się smaży placki ziemniaczane na 
Chanukę i która przypada zimą, czyli że się zimą smaży placki ziemniaczane” 
[W2/I/3/1]. Oprócz tego jako dziecko chodziła z dziadkiem do synagogi. 
W rodzinie nie było osoby, która przekazała jej informacje o pochodzeniu, kul-
tura była przekazywana w sposób niesystematyczny i nieplanowy, co jest typowe 
również dla sposobu przekazywania kultury wśród przedstawicieli grupy domi-
nującej. Obchodzenie świąt w odpowiednich terminach mogło być dla dziadków 
N2 tak oczywiste, że nie widzieli konieczności, by jeszcze to uwypuklać.

W podobny sposób kultura żydowska była obecna w domu N7. Ponadto 
narratorka obserwowała nietypowe zachowania swoich dziadków, które do 
pewnego momentu były dla niej niezrozumiałe. Stały się jasne dopiero wtedy, 
gdy dowiedziała się o swoim pochodzeniu. Narratorka wspomina: 



172 Doświadczanie międzykulturowości…

mój dziadek musiał mieć wszystko dokładnie poprzebierane, że nie można było 
żadnego robaczka zobaczyć i tak dalej, czyli też tę koszerność starał się utrzymać. 
Ale to też właśnie to wszystko było takie, ja nie wiedziałam dlaczego właśnie, a taki 
charakter. Więc a to później się okazało, że jednak [W7/VII/110–112/9]. 

W dzieciństwie nie zastanawiała się nad przyzwyczajeniami dziadka. Podob-
nie nie zwracała uwagi na to, jakie potrawy wigilijne jadło się w jej domu, 
a „na Boże Narodzenie mieli żydowskie potrawy na stole, także to było takie, 
fajny misz masz” [W7/X/138/11]. Rodzicem wprowadzającym N7 do kul-
tury żydowskiej był tata. W dzieciństwie chodziła z nim na zakupy do sklepu 
koszernego, choć wtedy jeszcze nie wiedziała o swoim pochodzeniu. Dowie-
działa się o nim nieco później, co wspomina następująco: 

po 89, mając tam jakieś 12–13 lat rodzice uświadomili mnie i mojego brata. No to 
był taki przełom, tak? W moim życiu, że wow, fajnie i w ogóle radość. No i na tym 
jakby przestałam jakoś tam się tym interesować, bo miałam, wiadomo nastolatka, 
to różne tam głupoty przychodzą do głowy. Ale cały czas myślałam o tym, tata też 
mnie tak kierował  [W7/VI/98–102/8]. 

N7 nie podaje, w jakim wieku był wówczas brat, ale jej wiek jest symboliczny. 
Zgodnie z tradycją judaistyczną dziewczynki w wieku 12 lat obchodzą bat micwę 
i stają się pełnoprawnymi uczestniczkami kultury żydowskiej. U chłopców odpo-
wiedni obrzęd, bar micwa, odbywa się rok później. Trudno określić, czy tata N7 
postanowił poinformować dzieci o pochodzeniu żydowskim rodziny właśnie 
z tego względu, czy uznał, że są na tyle dojrzałe, by usłyszeć prawdę o nim. Jed-
nocześnie warto zauważyć, że narratorka swoje nastoletnie zainteresowania, 
niezwiązane z kulturą żydowską, określa mianem „różnych głupot”. Być może 
z perspektywy dorosłej kobiety wydają się jej niepoważne. Możliwe też, że zain-
teresowaniom wynikającym z pochodzenia żydowskiego nadaje wyższą wartość 
niż innym.

Na pozór obie narratorki można by zakwalifikować do osób, w rodzinach 
których pochodzenie żydowskie było jawne. U N2 było ono wiadome, co 
upodabnia ją do N8. N7 zaś o swojej przynależności narodowej została poin-
formowana przez tatę, podobnie jak N10. W obu przypadkach jednak narra-
torki obserwowały kulturę żydowską, ale nie wiedziały, co obserwują. Uczest-
niczenie lub przyglądanie się przodkom uczestniczącym w wydarzeniach 
z obrządku judaizmu nie towarzyszyła świadomość istnienia w ich życiu tej 
religii. Uroczystości i odwiedzane miejsca nie zostały osadzone w kontekście 
kulturowym. W opowieściach N2 nie da się wskazać momentu, w którym ktoś 
ją poinformował o pochodzeniu żydowskim, podczas gdy u N7 był to wczesny 



173Konteksty doświadczania międzykulturowości

wiek nastoletni, jednak każda z nich dopiero po czasie powiązała wydarzenia 
rodzinne z przynależnością narodową.

W podobny sposób transmisja kultury żydowskiej odbywała się w rodzi-
nie N9. Narrator chodził z tatą do synagogi, ale nie wiedział, że jest Żydem. Nie-
jawny sposób przekazu kultury żydowskiej podobny jest do tego, który odbywa 
się w rodzinach należących do grupy dominującej. Obchodzone są święta kato-
lickie, ale zazwyczaj rodzice nie informują dzieci o pochodzeniu etnicznym, 
narodowym lub przyjętym wyznaniu.

Przekaz kultury żydowskiej ukryty w niedopowiedzianych historiach 
rodzinnych obecny był w domu N12. Nikt jej nie poinformował o pochodze-
niu żydowskim, jednak jednym z tropów do samodzielnych poszukiwań była 
znajomość przedwojennej historii prababci. Otóż „prababcia prowadziła sto-
łówkę żydowską, dla Żydów. Więc to chyba, hehe. No Polacy nie prowadzili, 
więc to też” [W12/I/15–17/2]. W przytoczonym cytacie pojawia się operator 
modalny wyrażający przypuszczenie, który został użyty w sposób ironiczny, 
czym narratorka podkreśla oczywistość pochodzenia żydowskiego. Aby dowie-
dzieć się prawdy o swojej narodowości, N12 pojechała do Warszawy, do brata 
pradziadka. Dynamikę działania i emocje, jakie towarzyszyły temu wyjazdowi, 
zaznacza za pomocą licznych czasowników ruchu. Samodzielne poszukiwanie 
wiedzy jest charakterystyczne dla tej narratorki nie tylko w kwestii pochodzenia 
żydowskiego. Podobnie jak w przypadku N10, również rodzina N12 nie była 
religijna, a jej przodkowie należeli do żydowskich grup komunistycznych.

Oprócz pochodzenia polskiego i żydowskiego N12 ma też pochodzenie 
cygańskie, o czym dowiedziała się bezpośrednio od babci. Okoliczności, jakie 
temu towarzyszyły, były następujące: „leciał akurat festiwal cygański w telewizji 
i się przyznała” [W12/VI/132/9]. Znaczącą różnicą pomiędzy odkrywaniem 
przez N12 pochodzenia żydowskiego i cygańskiego jest aktywność i bierność 
z jej strony. Pochodzenia żydowskiego sama poszukiwała, choć odziedziczyła je 
po mamie, z którą mieszkała i która ją wychowywała. O pochodzeniu cygańskim 
usłyszała od babci, choć to mama jej taty, który zmarł, gdy narratorka była dziec-
kiem, więc nie uczestniczył w jej wychowaniu. Inną wskazówką do poszukiwań 
było jej nazwisko i wygląd. Przy pomocy pierwszego czynnika próbowała iden-
tyfikować się z pochodzeniem żydowskim, a przy pomocy drugiego z cygańskim. 
Do tej kwestii jeszcze powrócę. Odkrywanie własnego pochodzenia na podsta-
wie ukrytych historii rodzinnych i wskazówek w postaci wyglądu pojawiło się 
też u N1, która pochodzenie rodzinne odkrywała na podstawie „fragmencików” 
z opowieści swoich przodkiń, a potwierdzała za pomocą „spojrzenia w lustro”.

Trudniejsza była sytuacja N4, która nie miała żadnych tropów do poszu-
kiwań. Wszystkie informacje na temat przynależności narodowej rodziny 



174 Doświadczanie międzykulturowości…

były ukryte. Gdyby mama nie przekazała jej tej informacji wprost, praw-
dopodobnie nigdy nie zaczęłaby poszukiwać wiadomości wśród przodków 
z wcześniejszych pokoleń.

W przypadku ukrytego przekazywania informacji o pochodzeniu żydow-
skim jedynym tropem dla narratorów są mgliste historie rodzinne, które nie 
są dla nich zrozumiałe, a nikt z rodziny sam z siebie nie chce ich wyjaśnić. 
Czasami tropem jest też wygląd lub nazwisko, brzmiące inaczej niż nazwiska 
rówieśników. Zdarza się, że w niektórych rodzinach brakuje choćby jednej 
z tych trzech wskazówek.

Podsumowując, jawny sposób przekazu kultury żydowskiej pozwala młodym 
członkom rodzin najpełniej w niej uczestniczyć. Wówczas przodkowie, zazwy-
czaj dziadkowie i rodzice, biorą udział w wydarzeniach charakterystycznych dla 
ich grupy narodowej. Dotyczy to wydarzeń religijnych lub świeckich w zależności 
od specyfiki rodziny. Jednocześnie przedstawiciele starszych pokoleń informują 
potomków o ich przynależności kulturowej, wyjaśniając istotne dla niej treści. 
Przekaz niejawny również pozwala na uczestniczenie w wydarzeniach właści-
wych dla swojej grupy narodowej, jednak utrudnia rozumienie zasad w niej panu-
jących. Podobnie jak w przypadku przekazu jawnego, również tu znacząca jest 
rola i dziadków, i rodziców. Jednak tu nie jest ona tożsama4. Zazwyczaj dziadko-
wie odpowiedzialni są za przekazanie treści kultury, a rodzice za poinformowanie 
dzieci o pochodzeniu żydowskim rodziny. Z kolei w przypadku ukrytego prze-
kazu dotarcie do wiedzy o własnym pochodzeniu jest najtrudniejsze. Od młodych 
osób dorosłych wymaga pewnej determinacji i włożenia sporego wysiłku w poszu-
kiwania. Źródłem wiedzy są niedopowiedziane opowieści o przodkach z poko-
lenia dziadków lub wcześniejszych. Rodzice stanowią zaporę pomiędzy dziećmi 
a kompletnymi informacjami o pochodzeniu rodziny. Zdarza się też, że sami tej 
wiedzy nie mają. Wątek dotyczący roli, jaką rodzice odgrywają dla świadomości 
pochodzenia narratorów, będę jednak rozwijała w następnym paragrafie. 

1.2. Stosunek rodziców i rodzeństwa do kultury żydowskiej

1.2.1. Rodzice

Wśród uczestników kultury żydowskiej najczęściej widoczne są osoby z poko-
lenia dziadków i wnuków. Nie oznacza to jednak, że rodzice są w niej nieobecni. 
Ich uczestnictwo przyjmuje dwie postacie: pełną i niepełną. Pierwsza obejmuje 

4  Choć w poprzednim przypadku też nie zawsze taka była.



175Konteksty doświadczania międzykulturowości

uczestniczenie w kulturze żydowskiej w dwóch wymiarach: religijnym i świec-
kim. Niepełne obejmuje jeden z dwóch wspomnianych wymiarów. Zaintereso-
wanie rodziców kulturą własnego pochodzenia stanowi źródło wiedzy o gru-
pie narodowej, do której należy rodzina. Oprócz rodziców, którzy uczestniczą 
w kulturze żydowskiej, są też nią niezainteresowani.

W kulturze żydowskiej w pełnym wymiarze uczestniczą rodzice N7. 
Pierwszą obecną w rodzinie sferą była sfera świecka. Osobą pochodzenia 
żydowskiego jest tata, mama zaś należy do kultury dominującej. Oboje jed-
nak są zainteresowani wybranymi elementami kultury mniejszościowej, czego 
efektem było to, że „w domu cały czas panowała taka atmosfera, że właśnie to 
żydostwo i jakoś wszystko właśnie się kręciło wokół tego” [W7/VI/97/8]. N7 
swoją rodzinę postrzega następująco: 

moja mama jest bardzo prożydowska. Także w ogóle rodzice uczyli nas toleran-
cji do jakiejkolwiek inności czy rasy, czy w ogóle, czy religii. Także to wyniosłam 
z domu. Tak, ale mama jakby się poddała temu i nawet przeszła na tę kuchnię, 
i także tutaj w ogóle… Nawet czasami myślę, że jest ona Żydówką, hehe. Bo 
czasem się zachowuje jak taka żydowska mama [na czym to polega? – AK]. Na 
nadopiekuńczości, o na nadopiekuńczości, no i dobrze gotuje. I dokładnie tak. 
I zawsze, czasem krzyknie, jak trzeba, i postawi na swoim, prowadzi. Mama jest 
szyją, tata jest głową, tak jak to, jak to bywa [W7/IX/126–136/11]. 

Ostatnie zdanie w przytoczonym cytacie odnosi się do zasad, jakie powinny 
panować w żydowskim domu. Kobieta nadaje kierunek funkcjonowaniu rodziny, 
choć realizację swoich decyzji pozostawia mężczyźnie. Rodzice N7 nie są zainte-
resowani uczestniczeniem w spotkaniach i wydarzeniach proponowanych przez 
organizacje żydowskie, wybrane tradycje wolą pielęgnować w rodzinnym gro-
nie. Sfera religijna została wprowadzona do domu przez N7. Choć w jej domu 
panowała „atmosfera żydowska”, to szczegółowe informacje o kulturze do domu 
wniosła córka. W konsekwencji rodzina zaczęła obchodzić podwójne święta, 
o czym moja rozmówczyni opowiada: „na przykład na Purim mama piecze uszy 
Hamana, ciasteczka. […] Na przykład na Chanukę robimy latkes, czyli te placki 
ziemniaczane, oczywiście wszystko się opiera o kuchnię. Wszystkie takie trady-
cyjne święta to opierają się o kuchnię. No jakoś tak to jest to u nas związane” 
[W7/X/154–158/12]. Dzięki N7 „atmosfera żydowska” w domu rodzinnym 
stała się kompletna.

Wśród rodziców uczestniczących w kulturze żydowskiej w niepełnej 
formie przeważają ci, którzy są zainteresowani jej świeckim wymiarem. Jed-
nak przykładem rodziców uczestniczących wyłącznie w sferze religijnej są 
rodzice N6. Oboje są zainteresowani kulturą żydowską. Choć mama jest 



176 Doświadczanie międzykulturowości…

przedstawicielką kultury dominującej, to „jest wkręcona, tutaj [do Gminy 
– AK] też przychodzi i tak dalej. Wszyscy przychodzimy” [W6/XV/127–
128/12]. Zaangażowanie rodziców polega na uczestniczeniu w spotkaniach 
organizowanych przez Gminę, w której tata narratora pełni wysoką funkcję. 
Oznacza to, że uczestniczenie w kulturze żydowskiej odbywa się wyłącznie 
poza domem, a w domu kultura ta jest niewidoczna.

Do pewnego momentu w rodzinie N2 kultura żydowska była obecna 
w obu postaciach. Gdy narratorka była dzieckiem, w jej domu były obcho-
dzone święta z obrządku judaizmu, co odbywało się z inicjatywy dziadków. 
Jednak po ich śmierci mama nie kontynuowała tej tradycji. Do pewnego 
momentu w ogóle nie była chętna do uczestniczenia w kulturze żydowskiej, 
gdyż kojarzyła ją wyłącznie ze sferą religijną. Narratorka przekonała ją do 
przyjścia na spotkanie grupy żydowskiej, którą tworzyła razem ze swoimi zna-
jomymi. O obawach mamy opowiada następująco: 

my zapraszaliśmy ją na nasze spotkanie czy gdzieś tam, moja mama powiedziała, 
że jak nie ma tam elementów jakichś religijnych, to ona może się przysłuchiwać 
[…] Ona jest bardzo „na nie”, tam czy tam jakiś fragment Tory dyskutujemy, to 
moja matka mówi: „tak tam jest napisane? Przecież oni tam nie szanowali kobiet, 
dzieci, jak w ogóle możecie? Nie, nie”, hehe. Moja mama lubi może z tego wszyst-
kiego kulturę, bo ona lubi na przykład muzykę, jak jest jakiś koncert muzyki ży-
dowskiej, to ona chętnie pójdzie, obejrzy jakiś film izraelski, powiedzmy. Może no, 
no kultura izraelska jest może odbiega od żydowskiej, no bo to jest współczesne, 
ale ona może z tego wszystkiego lubi kulturę [W2/VI/66–74/5–6]. 

Choć mama N2 nie chce uczestniczyć w religijnych wydarzeniach, to jest zain-
teresowana opiniami rabinów na różne tematy, o czym rozmawia z córką. 

Podobnie jak mama N2, również tata N10 nie jest zainteresowany sferą 
religijną kultury żydowskiej i też przejawia niechęć do każdej religii. Moja roz-
mówczyni przedstawia to następująco: „bo po pierwsze mój tata jakby 
kompletnie nie uznaje kościoła jakiegokolwiek, jakby to nie ma znaczenia. 
Znaczy instytucji kościelnych, tak? Religijnych, o może tak” [W10/VIII/112–
114/11]. Kulturą żydowską zainteresowany jest raczej w sferze społecznej 
i w tym kontekście dzielił się z dziećmi swoją wiedzą i przekonaniami, co nar-
ratorka wspomina: 

też zawsze mój tata, nie wiem, jak były jakieś, nie wiem, antysemickie, nie wiem, 
jakieś wydarzenia czasami w, nie wiem, Polsce czy jakieś zwracał. To było takie 
mówienie: „ooo”, zawsze mój tata mówił, mówił, no i mówi do tej pory o jakichś 
rzeczach, które są jakoś związane, nie wiem, z Żydami, z kulturą, z tolerancją, zna-



177Konteksty doświadczania międzykulturowości

czy, z kulturą, no jakby z jakimś tam, nie wiem, czy rząd coś robi, czy z polityki, ale 
jak ja w jakiś sposób byłam na to uczulona [W10/IX/130–131/13]. 

Rodzice obu narratorek są zainteresowani świeckimi aspektami żydowskości, 
a wiedzą i opiniami na ich temat chętnie dzielą się ze swoimi dziećmi.

Rodzicami uczestniczącymi w kulturze żydowskiej w niepełnej formie byli 
tata N9 i mama N5. Ojciec narratora, podobnie jak rodzice N6, uczestniczył 
w życiu duchowym Gminy. Nie był zainteresowany uczestniczeniem w innych 
aspektach kultury żydowskiej, co oznacza, że uczestniczył w niej wyłącznie 
w wymiarze religijnym. Z kolei mama N5 była zainteresowana artystycznym 
aspektem kultury żydowskiej (jak mama N2) i wydarzeniami społecznymi (jak 
tata N10), czyli uczestniczyła w niej w wymiarze świeckim.

Do rodziców nieuczestniczących w kulturze żydowskiej można zaliczyć 
mamę N8. Narrator próbuje wprowadzać ją w kulturę pochodzenia, jednak 
uważa, że nie ma na to odpowiednich warunków: „teraz też ciężko wyobra-
żać sobie spędzanie z rodziną, kiedy my jesteśmy tutaj w pracy. Więc to bez 
sensu jest zapraszać rodzinę po to, żeby zjadła razem z Gminą, to. To nie jest 
dobre” [W8/V/60–62/5]. Warunki życia N8 ze względu na pełnioną przez 
niego funkcję rabina rzeczywiście mogą stanowić utrudnienie, ale być może też 
mama wcale nie jest chętna do uczestniczenia w kulturze żydowskiej.

Podobnie jak mama N8, również mama N12 nie jest zainteresowana kulturą 
żydowską, a nawet „był taki etap, że tam była przeciwna” [W12/IX/175/12]. 
Nie była wówczas zadowolona z aktywności swojej córki. Podobną niechęć 
do formalnego uczestniczenia w kulturze żydowskiej przejawiają rodzice N11. 
Postawę nieuczestniczenia przyjmują też rodzice N1 i N4. Mamy obu narrato-
rek również sprzeciwiały się aktywności swoich córek, co stanowi podobień-
stwo do postawy rodziców dwóch ostatnich narratorów.

Wśród rodziców moich rozmówców przeważają ci, którzy w kulturze 
żydowskiej uczestniczą w wymiarze niepełnym. Jest to ciekawe zjawisko, gdyż 
w tradycyjnym rozumieniu oba te aspekty przenikają się. Przyczyny niechęci 
rodziców do uczestniczenia w kulturze żydowskiej są różne. W przypadku nie-
których wynika ona ze strachu. Inni nie uznają jej za ważną. Poziom zaintere-
sowania rodziców własną narodowością nie przekłada się na zainteresowanie 
nią przejawiane przez dzieci. Wynika to z faktu, że rodzina pochodzenia nie jest 
jedyną sferą oddziaływań kulturowych. Jednocześnie osobami wprowadza-
jącymi poszczególnych członków rodziny do kultury żydowskiej mogą być 
przedstawiciele dowolnego pokolenia. Gdy moi rozmówcy byli dziećmi, za 
zapoznawanie ich z kulturą odpowiadali ich przodkowie. Jako dorosłe osoby 
również i oni pokazują swoim rodzicom aspekty kultury, których ci nie znali.



178 Doświadczanie międzykulturowości…

1.2.2. Rodzeństwo

Oprócz rodziców narratorów w kulturze żydowskiej uczestniczy też ich 
rodzeństwo. Wśród rodzeństwa można wyróżnić dwie główne postawy wzglę-
dem własnego pochodzenia: rodzeństwo jako uczestnik kultury lub rodzeń-
stwo jako obserwator kultury. Osoby prezentujące pierwszą postawę wykazują 
podobne zainteresowanie własnym pochodzeniem jak moi rozmówcy. Wśród 
nich można wskazać takie, które stanowiły inspirację dla młodszego rodzeń-
stwa. Dotyczy to przede wszystkim starszych sióstr lub braci, którzy zdobytymi 
informacjami na temat kultury dzielili się z młodszym rodzeństwem, a także 
zachęcali je do samodzielnego zdobywania wiedzy. Z kolei bycie obserwato-
rem polega na akceptowaniu swojego pochodzenia, nie negowaniu go. Osoby 
zaliczane do tej kategorii czasami uczestniczą w wydarzeniach charakterystycz-
nych dla żydowskiej grupy narodowej, jednak nie postrzegają ich w kategoriach 
kulturowych, nie nadają im dużego znaczenia.

Do uczestników kultury żydowskiej zalicza się siostra N11, która razem 
ze swoim mężem i synem tworzy świecki dom żydowski. Narrator opowiada 
o tym następująco: 

wyszła za mąż […] za Żyda […] Mają syna […] prawie czteroletniego. On, ten 
mały, jest obrzezany, tak. On chodzi na spotkania, w takim kręgu żydowskim, ob-
raca się w tym kręgu. Tak. Oczywiście. Tak. Oczywiście jest to świecka rodzina. 
Nie jest to religijna, ale przestrzegane są pewne zasady, koszerności na przykład, 
niejedzenia wieprzowiny, niełączenia potraw mlecznych z potrawami mięsnymi, 
używania sztućców i naczyń do mlecznych i do potraw mięsnych. Także, także ten 
halal wasal to jest bardzo przestrzegany [W11/XI/133–145/9–10]. 

Gdy N11 mówi o żydowskości w swojej rodzinie, często używa słowa „oczywi-
ście”, czym podkreśla naturalną obecność w jego życiu zasad przekazanych przez 
dziadków. Również siostra musiała je uważać za ważne, gdyż w przeciwnym razie 
nie zdecydowałaby się na założenie żydowskiej rodziny. Mój rozmówca twierdzi, 
że jego siostra tworzy świecką rodzinę żydowską, jednak przykłady, jakie podaje, 
wskazują na respektowanie zasad wyznaczanych przez judaizm.

Inna jest sytuacja siostry N6, młodszej od niego o szesnaście lat, co pod 
względem wieku przybliża ją do dzieci pozostałych narratorów niż do rodzeństw. 
W czasie, w którym odbywała się nasza rozmowa, była uczennicą młodszych 
klas szkoły podstawowej. Dziewczynka od najmłodszych lat była wychowywana 
w dwóch kulturach, dominującej i mniejszościowej, co przede wszystkim prze-
jawia się w uczestniczeniu w dwóch kręgach religijnych, katolicyzmie i juda-
izmie. Siostra jeździ razem z rodzicami do babci na święta katolickie, w szkole 



179Konteksty doświadczania międzykulturowości

uczęszcza na lekcje religii. Jednocześnie przychodzi z rodzicami do Gminy, bierze 
udział w zajęciach szkółki niedzielnej, które są tam organizowane, a także uczy się 
języka hebrajskiego. Przedstawiciele każdego ze środowisk wiedzą, że dziewczynka 
funkcjonuje również w tym drugim, o czym narrator opowiada następująco: 

na przykład jest tak, że siostra taka, która prowadzi te zajęcia z religii, wie, ja-
kie ma pochodzenie [siostra – AK] i że ona tutaj też przychodzi, więc im też 
nie wierci dziury w głowie, że tego, […] nawróć się. Bo [siostra – AK] to w ogó-
le nie ma pojęcia, co to jest Bóg, Jezus, tam, nie wiem, tam, jakieś różne bajery  
[W6/XVIII/160–161/14]. 

Zdaniem N6 siostra wyrośnie na swojego rodzaju hybrydycznego człowieka 
międzykulturowego, ale ma on nadzieję, że w dorosłym życiu opowie się po 
stronie kultury żydowskiej. Narrator opowiada: 

a może jej się coś tam rozwinie i w ogóle wyjedzie, i w ogóle haredy, peruka, szajtel 
na głowie, łyse wszystko. Nie wiadomo, no. Ja tam mam nadzieję […] że wyjedzie 
do Bene Berak […] Zobaczymy. Nie wiem, to tak wygląda, jak wygląda, jest na 
spokojnie, no mówię, chodzi na religię, ale pani na religii wie, że ona ma pocho-
dzenie żydowskie i że jakby kręci się trochę w dwóch światach. Więc no i tak się 
kręci. Ona będzie takim egalitarnym, dziwnym dzieckiem XXII wieku po prostu 
[W6/XVIII/167–174/14–15]. 

N6 w pewnym stopniu patrzy na to z zazdrością, bo gdy sam był dzieckiem, to 
rodzice nie byli zaangażowani w kulturę żydowską. Być może to właśnie on poprzez 
swoją aktywność stanowił dla nich inspirację. Rodzice N6 każde ze swoich dzieci 
wychowywali w innych czasach. Te, które przypadły na dzieciństwo siostry narra-
tora, były bardziej sprzyjające uczestniczeniu w kulturze żydowskiej niż te, w któ-
rych on dorastał. Ponadto jej dzieciństwo przypadło na ten moment, w którym tata 
rodzeństwa już był zaangażowany w działania organizacji żydowskich.

Starszy brat N8 stanowił dla narratora inspirację, o czym mój rozmówca 
opowiada następująco: „brat to jakby ożywił. Nie, nie ożywił to w formie takiej, 
że jakieś nowe informacje, odkrył coś. Nie. To jakby nadal było na tej samej 
opowieści oparte, tylko po prostu, że ona zaczęła żyć” [W8/IV/47–50/4]. 
Obecnie brat narratora nie jest już tak silnie zaangażowany w kulturę żydow-
ską, jak kiedyś.

N10 sama była inspiracją dla swojej młodszej siostry. Stanowiła dla niej 
autorytet nie tylko w kwestii zainteresowania własnym pochodzeniem, lecz także 
wyboru szkoły i zawodu. Gdy N10 zrezygnowała z funkcji dyrygenta w chórze 
żydowskim, swoją pracę przekazała młodszej siostrze, która w rezultacie musiała 



180 Doświadczanie międzykulturowości…

pogłębić swoją wiedzę na temat kultury pochodzenia. O obecnym uczestnicze-
niu młodszej siostry w kulturze żydowskiej N10 mówi następująco: 

Na przykład pojechała […] do Izraela […] Więc ona jest tak jakby, powiedziała-
bym, w pewnym sensie bardziej zainteresowana. Bardziej na przykład z nią też, nie 
wiem, rozmawiam na takie tematy żydowskie […] I też jest bardziej w związku 
z tym może czuła i bardziej zwraca uwagę na różne rzeczy. Natomiast nie jest to ta-
kie, no też ona nie jest osobą religijną […] czyta czasami coś […] Ale to nie jest 
takie, że to jest coś bardzo mocnego, coś takiego, że to jest coś bardzo ważnego dla 
niej. Tak, znaczy nie, tego nie mogę powiedzieć, to nie wiem właściwie, to trzeba 
by ją zapytać. Ale nie jest to coś, czemu by poświęcała bardzo dużo czasu, o może 
tak [W10/XL/796–806/69–70].

Z kolei starsza siostra N10 jest obserwatorem kultury żydowskiej, o czym 
narratorka mówi: 

na cmentarz żydowski przychodzi, tak? Ale to jest właśnie, wydaje mi się, że to jest 
takie, właśnie, ja bym powiedziała, mniej więcej tak, jak zostałyśmy wychowane, 
że wiedza się kończy na tym, że idziemy na cmentarz żydowski, tak? No i jest 
cmentarz żydowski, wiadomo, że są Żydzi, no i jest Korczak […] Wydaje mi się, 
że [siostra – AK] też dużo więcej nie wie, tak? […] No, bo ona nigdy nie była ani 
w synagodze […] w Izraelu nie była [W10/XII/179–184/16–17].

Brat N7 nie interesuje się pochodzeniem żydowskim, ale 

to akceptuje i jeżeli ktoś cokolwiek złego by miał powiedzieć na temat Żydów czy 
w ogóle, to to się stawia i to na pewno jest negatywnie do takich osób nastawiony, ale 
nie, nie uczestniczy w tym. Starałam się go wciągnąć, ale jego to nie interesuje. On 
jest dumny z tego, że ma takie pochodzenie, ale to wszystko [W7/XI/171–173/13]. 

Znaczenie „dumy” obniża jednak umieszczenie jej obok „akceptacji” własnego 
pochodzenia, gdyż trudno jest odczuwać dumę z powodu czegoś, co się jedynie 
akceptuje. Trudno więc stwierdzić, w czym się przejawia duma brata z pochodze-
nia żydowskiego, gdyż w wypowiedziach narratorki nic na nią nie wskazuje. Być 
może jest to sytuacja podobna do tej, w której znajdowała się N4. Narratorki przy-
pisują znaczenie każdemu przejawowi zainteresowania ze strony braci, choć nieko-
niecznie jest ono zgodne ze znaczeniem nadawanym przez samych braci. Podobny 
brak zainteresowania wykazuje brat N12, choć uczestniczy z siostrą w święcie 
Purim. Ma ono dla niego charakter „taki imprezowy, hehe” [W12/IX/192/13]. 
Można zatem przypuszczać, że brata nie interesuje poznanie kultury żydowskiej, 
tylko udział w wydarzeniu rozrywkowym. Być może święto Purim jest dla niego 



181Konteksty doświadczania międzykulturowości

atrakcyjne, gdyż jest to inny typ rozrywki niż ten, w którym zazwyczaj bierze udział 
w gronie swoich znajomych. Zainteresowanie przejawiane przez narratorki i jego 
brak u rodzeństwa może wynikać z odmiennej wrażliwości na kulturę.

1.3. Międzygeneracyjny przekaz traumy

W doświadczeniach moich rozmówców bardzo silnie zaznaczała się trauma 
o podłożu kulturowym5. Jej źródłem były doświadczenia przodków, sięgające cza-
sów II wojny światowej, a następnie wzmocnione przez wydarzenia 1968 roku. 
Narratorzy dostrzegają traumy u swoich bliskich lub u siebie, choć nie zawsze 
występują one na poziomie uświadomionym. W pierwszym przypadku konse-
kwencje traumy można ująć w trzy kategorie: lęk przed ujawnianiem własnej 
narodowości, czego specjalną postać stanowi zakaz mówienia o pochodzeniu 
żydowskim nakładany na potomków oraz zmiana nazwiska przez przodków, 
nadopiekuńczość względem potomków, a także okazywanie im dystansu emo-
cjonalnego. Z kolei trauma dostrzegana u siebie objawia się w dwóch obsza-
rach: jako lęk przed obcymi i jako nadopiekuńczość względem własnych 
dzieci. Wymienione obszary i kategorie obrazuje poniższa tabela. Jednocześnie 
chciałabym zaznaczyć, że za bliskich uznaję wyłącznie przodków. Nie oznacza 
to, że rodzeństwo narratorów nie przejawia różnych traum o podłożu kulturo-
wym, jednak są one zbliżone do tych, które występują u moich rozmówców. 
Z tego powodu w niniejszym paragrafie w ogóle pomijam tę grupę.

Tabela 9. Trauma w doświadczeniach młodych osób dorosłych i ich bliskich

Trauma dostrzegana u: Konsekwencje traumy
swoich bliskich Lęk przed ujawnieniem własnej narodowości

Zakaz mówienia o pochodzeniu żydowskim
Zmiana nazwiska
Nadopiekuńczość
Dystans emocjonalny

siebie Lęk przed obcymi
Nadopiekuńczość

Źródło: opracowanie własne.

5  O międzygeneracyjnym przekazie traumy w rodzinach pochodzenia żydow-
skiego pisałam w: A. Krawczyk, Międzygeneracyjny przekaz traumy w doświadczeniach 
młodych osób dorosłych pochodzenia żydowskiego, „Podstawy Edukacji” 2021, nr 14.



182 Doświadczanie międzykulturowości…

Trauma polegająca na lęku przed ujawnieniem się własnej narodowo-
ści przez przodków jest niedostrzegana. Traktują ją jak naturalny element 
swojej egzystencji. Zauważają ją dopiero młode osoby dorosłe, dla których 
zachowania bliskich nie są zrozumiałe. Obawy te zazwyczaj sięgają 1968 roku 
i dotyczą tych rodziców, którzy osobiście doświadczyli ówczesnych wydarzeń  
społeczno-politycznych, choć niekoniecznie świadomie. U taty N6 lęki ujaw-
niają się zwłaszcza w miejscach publicznych, gdy opowiada o telefonach od 
rodziny z Izraela. Narrator mówi: „nie daj Boże, przycisza głos, to są mecha-
nizmy wewnątrz” [W6/XI/87/9]. Za pomocą operatora emotywno-oceniającego 
N6 wyraża emocje, wskazujące na niezadowolenie z postawy przyjmowanej 
przez tatę, a także na sytuację, która w przeszłości wywoływała w osobach 
pochodzenia żydowskiego tak silną traumę. Lęk przed publicznym „przyzna-
waniem się” do pochodzenia żydowskiego towarzyszy również rodzicom N11. 
Mój rozmówca opowiada o tym następująco: 

boją się tak bardzo eksponować to […]. Mają polskich znajomych, przyjaciół, 
większość z nich nie wie o takim czymś. Teraz przeze mnie, ja działam w takich 
organizacjach żydowskich […] No to wszyscy widzą, prawda? I tutaj właśnie 
tak… Nikt nie zadaje pytania, ale wszyscy wiedzą, taka tajemnica poliszynela  
[W11/VII/102–111/8]. 

W przypadku rodziców obu narratorów utajnianie przynależności narodowej 
odbywa się na różnych poziomach. Rodzice N11 swoje pochodzenie ukrywają 
przed wszystkimi, nie informują o nim nawet znajomych i przyjaciół. Z kolei 
tata N6 odczuwa obawy wyłącznie przed ujawnieniem pochodzenia żydow-
skiego w sytuacjach publicznych, wśród obcych osób. W 1968 roku rodzice 
obu narratorów znajdowali się na różnych etapach życia. Tata N6 był wówczas 
dzieckiem, więc jego doświadczenia prawdopodobnie nie były świadome, a lęk 
zaszczepiła w nim mama. Narrator przywołuje rodzinne wspomnienia doty-
czące tego czasu: 

w 68 moja babcia się tak wystraszyła, że pobiegła do kościoła tutaj […] no 
i ochrzciła mojego tatę, tak, w pięć minut, szybko. Chrzestną mojego taty jest sio-
stra zakonna, która tam była akurat. I ta siostra zakonna pobiegła na ulicę jakiegoś 
chrzestnego załatwić. No i to tam trwało dziesięć sekund, polali go z wazona, no 
i koniec. Certyfikat, wszystko jest [W6/X/75–79/8].

Przytoczona opowieść wskazuje na pośpiech odzwierciedlający strach babci. 
Doświadczenia rodziców N11 były bardziej świadome, gdyż byli wówczas 
studentami. Wydarzenia 1968 roku zmusiły dziadków narratora do wyjazdu 



183Konteksty doświadczania międzykulturowości

z Polski, a jego rodzice zostali wyrzuceni ze studiów. Wrócili na nie po kilku 
latach, ale już pod polskim nazwiskiem, co odnosi się do kategorii zmiany 
nazwiska przez przodków, mającej na celu ukrycie prawdy o swojej narodo-
wości. Doświadczenia rodziców mój rozmówca sytuuje na tle doświadczeń 
innych osób: „bardzo dużo osób spolszczało się, dużo też dostawało imiona 
i nazwiska polskie, prawda?” [W11/V/87/6], co wskazuje na chęć usprawie-
dliwienia postawy rodziców. U taty N6 lęk jest nieuświadomiony, to syn pró-
buje znaleźć jego przyczynę. Z kolei rodzice N11 uświadamiają sobie własne 
obawy. Różnica wynika z poziomu świadomości otaczającej rzeczywistości. 
Tata N6 jako dziecko nie rozumiał wydarzeń, w których uczestniczył. Rodzice 
N11 jako osoby dorosłe byli świadomi doświadczanej sytuacji.

Lęk przed ujawnieniem pochodzenia przejawiający się w postaci zakazu 
mówienia o nim rówieśnikom najsilniej eksponowany jest przez N7 i N10. 
Choć w domach narratorek pochodzenie było jawne, rodzice rozmawiali 
z dziećmi o doświadczeniach przodków i ich kulturze, to na zewnątrz sta-
wali się przedstawicielami grupy dominującej. Żadna z narratorek nie przytacza 
argumentów, jakie podawali rodzice, gdy zabraniali im rozmawiać z rówieśni-
kami o swoim pochodzeniu. Przyczyną takiej postawy rodziców był strach 
przed ujawnieniem prawdziwej tożsamości całej rodziny, a także chęć zaosz-
czędzenia swoim dzieciom przykrości, jakie mogły je spotkać ze strony dzieci 
z kultury dominującej. Wynikało to z doświadczeń szkolnych ich ojców. Tata 
N10 „jak był mały to był na przykład w szkole podstawowej w jakiś sposób tam 
napiętnowany przez inne dzieci, babcia mu zmieniła szkołę” [W10/III/29/4]. 
Z kolei tata N7 chodził do szkoły żydowskiej, więc takie doświadczenia go 
ominęły. Być może obawiał się, że dzieci w szkole masowej, do której chodziła 
jego córka, nie będą tolerowały jej odmiennego pochodzenia. W przypadku 
obu narratorek powody lęku nie były komunikowane wprost przez rodziców, 
jednak członkowie rodziny zdają się ich świadomi. Z kolei rodzice N1 nie 
zabraniali córce informowania otoczenia o pochodzeniu żydowskim, ale prze-
strzegali ją przed tym. Różnica może wynikać z wieku, w jakim były narratorki 
– o pochodzeniu żydowskim N10 wiedziała od wczesnego dzieciństwa, N7 od 
wczesnych czasów nastoletnich, a N1 dowiedziała się, gdy miała 17 lat. Jednocze-
śnie rodzice ostatniej z narratorek wyrażali swoje zaniepokojenie, którego przy-
czyn nie do końca byli świadomi. Jest to jednak inna sytuacja niż u narrato-
rów, których przodkowie odczuwali lęk przed ujawnieniem pochodzenia. Tam 
rodzice nie chcieli informować przedstawicieli kultury dominującej o pocho-
dzeniu żydowskim, ale zazwyczaj nie ingerowali w decyzje swoich dzieci 
w tej kwestii. Tu rodzice nie zgodzili się, żeby ich dzieci informowały swoich 
znajomych o przynależności narodowej rodziny. Strach przed ujawnieniem 



184 Doświadczanie międzykulturowości…

pochodzenia żydowskiego, sięgający czasów II wojny światowej, widoczny 
jest w doświadczeniach przodkiń N4 i N5. Mama N4 ostrzegała córkę, że jeśli 
otoczenie będzie wiedziało o jej przynależności narodowej, to gdy przyjdzie 
Hitler, ona pójdzie do gazu. Z kolei u N5 pochodzenie żydowskie było jawne, 
również dla otoczenia. Jednak gdy narratorka i jej mama chciały zapisać się do 
Gminy, to babcia sprzeciwiała się, mówiąc, że „najpierw biorą z Gminy”. Nie 
był to strach przed ujawnieniem pochodzenia żydowskiego, ale przed sfor-
malizowaniem tego ujawnienia. W przypadku mamy N4 lęk z powodu traum 
wojennych był zapośredniczony i przekazany jej przez przodków. U babci 
N5 wynikał z osobistych doświadczeń. Można zatem przyjąć, że w większo-
ści przypadków przyczyną zakazu mówienia i zaznaczania w inny sposób swo-
jej przynależności narodowej był lęk przodków przed ujawnieniem pochodze-
nia żydowskiego rodziny. 

Lęk dostrzegany u bliskich, który występował w postaci nadopiekuń-
czości względem potomków, ujawniał się na dwa sposoby. Polegał na zmu-
szaniu  dzieci do jedzenia lub na zdenerwowaniu z powodu późniejszego 
powrotu dziecka do domu niż o umówionej godzinie. Pierwszy typ lęku prze-
jawiała babcia N3. Narratorka w dzieciństwie „była wychowywana zarówno 
przez babcię, jak i przez koleżankę […] babci, które obydwie przeżyły dosyć 
traumatycznie Holokaust” [W3/I/2/1]. W tym samym czasie koleżanka babci 
opiekowała się swoim wnukiem, kolegą narratorki. Traumatyczne doświad-
czenia babć znalazły odzwierciedlenie w sposobach wychowywania wnuków. 
Jednym z nich było właśnie wymaganie, żeby dzieci zjadały całe posiłki, co 
było argumentowane: „bo podczas wojny, bo podczas okupacji, bo w obozie, 
bo w getcie” [W3/II/4/1]. Jednak dla N3 to nie było trudnością, bo „aku-
rat nie miała problemu z jedzeniem, ale jej kolega miał problem z jedzeniem”  
[W3/II/4/1]. Babcie chciały dać wnukom to, czego same nie miały, gdy były 
w ich wieku. Chciały też zdążyć nakarmić potomków, dopóki mogą to zrobić, 
gdyż czuły się odpowiedzialne za zaspokojenie jednej z podstawowych potrzeb 
każdego człowieka. Drugi typ lęku prezentowany był przez mamę N5, która 
przeżywała silny stres za każdym razem, gdy córka się spóźniała. Obie reakcje 
są traumami wyniesionymi z czasów II wojny światowej, których babcia N3 
doświadczyła osobiście, a mamie N5 zostały przekazane przez babcię.

Dystans emocjonalny prezentowany był przez babcię N5 i tatę N9. Przod-
kowie obojga narratorów w trakcie II wojny światowej doświadczyli licznych 
traum, co spowodowało trudności w nawiązaniu bliskiej relacji z potomkami.

Podsumowując, poszczególne lęki przodków mogły być przez nich uświa-
domione, choć nie zawsze tak było. Wynikały one z wydarzeń historycznych, 
które dla osób pochodzenia żydowskiego były trudne. Niektórzy doświadczyli 



185Konteksty doświadczania międzykulturowości

ich osobiście i w pełni świadomie. Inni byli wówczas dziećmi, więc odbierali je 
przez pryzmat reakcji swoich przodków. Jeszcze inni w ogóle ich nie doświad-
czyli, ale lęki przodków, z którymi ci sobie nie poradzili, zostały na nich prze-
niesione. W późniejszym czasie dziadkowie i rodzice przekazali je moim roz-
mówcom, spośród których żaden nie doświadczył ich osobiście.

Lęk dostrzegany u siebie w postaci obawy przed obcymi ujawnia się w kilku 
obszarach. Najszerszy obejmuje lęk lub niechęć wyrażaną względem wszyst-
kich, którzy nie należą do kultury żydowskiej. Może też ujawniać się w stosunku 
do przedstawicieli konkretnej nacji. W niektórych przypadkach przybiera postać 
niechęci do przebywania w tłumie. Najbardziej ogólną formę przybiera u N11, 
o czym narrator mówi: „wszędzie nas nie lubią” [W11/XXX/517/37]. Nie wyraża 
niechęci do przedstawicieli innych nacji, ale podkreśla, że to „oni” przejawiają 
ją do Żydów. Opozycję względem jego grupy narodowej stanowią wszyscy, 
którzy do niej nie należą. Odczuwanie niechęci ze strony innych osób może 
świadczyć zarówno o obawie przed obcymi, jak i o projekcji swojej niechęci na 
innych. Jest to niechęć grupowa, nie mówi on o swojej antypatii do kogoś lub 
czyjejś do niego, ale stosuje zaimek zbiorowy, za pomocą którego umieszcza 
siebie wśród innych przedstawicieli pochodzenia żydowskiego. Z jednej strony 
świadczy to o silnym utożsamianiu się z kulturą żydowską i z Żydami, z dru-
giej zaś wskazuje na poczucie wyobcowania, bycia na marginesie innych kultur. 
Niektórzy z moich rozmówców na tym marginesie celowo zostali umieszczeni 
przez przodków. U babci N3 występował „lęk przed obcym” [W3/VII/23/3]. 
Za „obce” uznawane były wszystkie osoby spoza kultury żydowskiej. Konse-
kwencją takiego podejścia był zakaz uczestniczenia w rówieśniczych aktywno-
ściach nałożony na N3 i jej kolegę. Moja rozmówczyni wspomina to następu-
jąco: „jak było jakieś spotkanie, to nie wolno nam było chodzić do normalnych 
dzieci” [W3/I/3/1]. W efekcie N3 nie postrzegała siebie jako jednego z „nor-
malnych dzieci”6. Podobną niechęć do przedstawicieli innych niż żydowska 
kultur można zauważyć u N5. Choć narratorka w przeszłości przyjaźniła się 
z osobami należącymi do kultury dominującej, a teraz z nimi współpracuje, to 
nie chce, żeby jej dzieci przebywały wśród nich.

Niechęć przejawiana do przedstawicieli jednej nacji ujawniła się 
w dorosłym życiu N3. Gdy moja rozmówczyni poznaje osobę pochodze-
nia niemieckiego, zastanawia się: „co robił twój tata w czasie drugiej wojny 

6  Jedna z narratorek w badaniach Kai Kaźmierskiej też nie postrzegała siebie jako 
normalnego dziecka, więc N3 nie jest odosobnionym przypadkiem. Vide: K. Kaźmier-
ska, Biografia i pamięć. Na przykładzie pokoleniowego doświadczenia ocalonych z Zagła-
dy, Zakład Wydawniczy Nomos, Kraków 2008.



186 Doświadczanie międzykulturowości…

światowej?” [W3/LVI/727/62]. Narratorka ma świadomość, że „pewnie 
jakiś brak tolerancji, na pewno, natomiast no zawsze sobie zadaje to pytanie”  
[W3/LVI/731/62]. Operator modalny wskazujący na przypuszczenie („pew-
nie”) zamieniony w tym samym zdaniu na świadczący o przekonaniu („na 
pewno”) sugeruje, że N3 zdaje sobie sprawę ze stereotypowego myślenia 
względem osób pochodzenia niemieckiego, jednak nie stara się z tym walczyć. 
Gdy jednak polubi osobę tej nacji, „to mówi, bo jest mało niemiecki, prawda? 
Więc ten element stereotypu, który gdzieś tam w głowie na pewno funkcjo-
nuje, tak?” [W3/LVI/738–739/63]. Zdanie wypowiedziane w ostatnim cyta-
cie potwierdza, że strach dotyczy obcych. Gdy dana osoba zostanie poznana 
i „oswojona”, to zdanie narratorki na jej temat ulega zmianie, jednak nawet 
wtedy myśli o niej przez pryzmat stereotypu. Moja rozmówczyni jest świadoma 
swojej niechęci, a także wie, że wynika ona z przyjęcia pewnego stereotypu.

Babcia N3, chroniąc wnuczkę przed kontaktami z nie-żydowskimi 
dziećmi, jednocześnie przestrzegała ją przed przebywaniem w tłumie. O swojej 
obawie przed skupiskami ludzi narratorka mówi następująco: „jak widzę, że jak 
tłum idzie w jedną stronę, mam się odwrócić i pójść w drugą stronę. Tak na 
wszelki wypadek” [W3/V/14–15/2], jednak „uważa, że to jest dobre dostoso-
wanie” [W3/V/14/2]. N3 próbuje znaleźć pozytywne aspekty swojego lęku, 
a także odsuwa od siebie jego przyczynę: „tak, czy to jest koncert, ulica, nie, 
nie lubię tłumów, dlatego nie jeżdżę tramwajami, autobusami. To oo nie lubię. 
Tłum nie jest dobry. W sensie takim, no gdzieś w głowie to mam, nie lubię. Ale 
to może nie ma związku. Każdy ma jakąś psychikę i wypaczenia, swoje małe 
traumy” [W3/XI/53–58/6–7]. Narratorka próbuje racjonalizować swój strach 
poprzez tłumaczenie sobie, że każdy ma jakieś słabości. Nie próbuje ich prze-
zwyciężyć, lecz je pielęgnuje, traktując jak mechanizm obronny.

Nadopiekuńczość względem własnych dzieci pojawiła się u N4. Narra-
torka, podobnie jak babcia N3, obawiała się, że nie zdąży zaspokoić potrzeb 
fizjologicznych córki. Ponadto, podobnie jak mama N5, bała się, że nie zdąży jej 
ochronić przed zagrożeniem nadchodzącym z zewnątrz (na przykład chorobą).

Młode osoby dorosłe nie były uczestnikami żadnego z dwóch wspomnia-
nych na początku traumatycznych doświadczeń. Lęki, które z nich wynikają, 
zostały moim rozmówcom przekazane przez przodków. Często odbywało się 
to w sposób nieuświadomiony, wynikało ze swojego rodzaju wzoru zachowań 
przyjętych przez osoby pochodzenia żydowskiego, co widoczne jest w schema-
tach przyjmowanych przez przedstawicieli poszczególnych pokoleń i różnych 
rodzin (jak na przykład nadopiekuńczość względem dzieci). Zdarzało się, że 
niektóre lęki celowo były zaszczepione w potomkach. Miało to na celu wyposa-
żenie ich w mechanizmy obronne, które będą mogły zostać użyte, gdy nadejdą 



187Konteksty doświadczania międzykulturowości

mniej sprzyjające czasy (na przykład unikanie tłumów, ograniczone zaufanie 
do przedstawicieli innych nacji).

Przodkowie realnie odczuwali zagrożenia, przed którymi chcieli prze-
strzec swoich potomków. We wcześniejszej wersji podsumowania pisałam, 
że obawy towarzyszące narratorom i ich bliskim mogą wydawać się nieracjo-
nalne i nieadekwatne do współczesnych czasów. Wspominałam też, że zda-
niem przedstawicieli starszych pokoleń młode osoby dorosłe nie odczuwają 
pewnych zagrożeń, gdyż nie zdają sobie z nich sprawy, a nie dlatego, że te nie 
istnieją. Wówczas uważałam, że to przodkowie nie zdają sobie sprawy z irra-
cjonalności swoich poglądów. Dzisiaj nie jestem pewna moich ówczesnych wnio-
sków. Nasilające się nacjonalizmy pokazują, że być może przodkowie słusznie 
przygotowywali potomków na zagrożenia, które w każdej chwili mogą nadejść. 
Obecnie obawy moich rozmówców stają się coraz bardziej realne i zaczynają 
być popierane własnymi doświadczeniami. Być może strach i przygotowywa-
nie się na nadchodzące zagrożenia stanowi element żydowskiego kodu kulturo-
wego, który co jakiś czas jest aktualizowany o nowe treści?

2. Obszary spotkania dwóch (lub więcej) kultur

Doświadczanie różnorodności kulturowej jest możliwe w momencie, gdy poprze-
dzi je zgromadzenie doświadczeń pochodzących z różnych kultur. Miejscem zdo-
bywania pierwszych doświadczeń międzykulturowych dla moich rozmówców 
były przede wszystkim ich rodziny pochodzenia. Wychowali się w rodzinach mie-
szanych, w których jeden z rodziców był przedstawicielem mniejszościowej grupy 
żydowskiej, a drugi dominującej. Doświadczenia te zazwyczaj potęgowały się 
w rodzinach prokreacji. Moi rozmówcy, podobnie jak ich przodkowie, przeważnie 
tworzyli małżeństwa mieszane. Poza sferą rodzinną obszary spotkania dwóch kul-
tur stanowiły relacje rówieśnicze narratorów. Odmienność okazała się szczególnie 
znacząca, gdy postanowili ujawnić ją przed otoczeniem.

2.1. Rodzina pochodzenia jako miejsce pierwszych  
doświadczeń kulturowych

Jak już wspomniałam, pierwsze doświadczenia związane z różnorodnością 
kulturową narratorzy zdobywali w rodzinie pochodzenia. Ujawniała się ona 
między innymi poprzez dostrzeganie odmiennych zwyczajów i zachowań 



188 Doświadczanie międzykulturowości…

prezentowanych przez poszczególnych przodków. Elementy, które sprawiły, że 
narratorzy dostrzegali owe różnice, można podzielić na trzy kategorie. Pierw-
szą stanowią rytuały i zwyczaje pielęgnowane przez przedstawicieli starszych 
pokoleń, na które przede wszystkim składa się świętowanie w terminach nie-
typowych dla kultury dominującej. Druga obejmuje nawyki żywieniowe 
obecne w domach rodzinnych narratorów, czyli przestrzeganie koszerności 
przez przodków i spożywanie potraw żydowskich. Trzecią stanowią czynniki 
autoidentyfikacyjne, do których przede wszystkim można zaliczyć nazwisko 
i wygląd. Oznacza to, że wiele spośród tych czynników, za pośrednictwem któ-
rych odbywało się wprowadzanie do kultury żydowskiej, w późniejszych latach 
pozwalało na dostrzeżenie własnej odmienności. Podział na poszczególne kate-
gorie przedstawiony został w poniższej tabeli.

Tabela 10. Kategorie i elementy, za pomocą których narratorzy  
dostrzegali własną odmienność kulturową

Kategoria
Elementy, za pomocą których narratorzy 

dostrzegali własną odmienność kulturową
Rytuały i zwyczaje Świętowanie w terminach nietypowych  

dla kultury dominującej
Nawyki żywieniowe Przestrzeganie koszerności przez przodków

Spożywanie potraw żydowskich
Czynniki autoidentyfikacyjne Nazwisko

Wygląd

Źródło: opracowanie własne.

Różnorodność kulturowa ujawniająca się w postaci odmiennych rytuałów 
i zwyczajów rodzinnych polegała przede wszystkim na świętowaniu w niety-
powych (dla kultury dominującej) terminach. Jednocześnie nie oznacza to, że 
przez domowników nie były obchodzone uroczystości z obrządku katolickiego.

Święta żydowskie w najpełniejszej postaci były obchodzone w domu 
N11, o czym wspomniałam już w poprzedniej części. Dziadkowie opowiadali 
młodszym członkom rodziny o poszczególnych zwyczajach, a na uroczysto-
ści zapraszali sąsiadów. Dzięki temu narrator od najmłodszych lat miał świa-
domość własnej odmienności kulturowej. Z kolei w rodzinie N2 zwyczajem 
było to, „że obiad rodzinny to jest w sobotę, a nie w niedzielę. Takie, takie 
trochę inne” [W2/I/4–5/1]. Oznacza to, że dziadkowie dbali o przestrze-
ganie szabatu (i innych świąt), w którym uczestniczyli też przedstawiciele 



189Konteksty doświadczania międzykulturowości

młodszych pokoleń, jednak nie informowali wnuczki o powodach rodzin-
nych spotkań. Dla nich zwyczaje te były oczywiste i naturalne, więc nie 
uznawali za konieczne, by świętowanie wzmacniać dodatkowymi informa-
cjami lub opowieściami. Również dziadkowie N7 obchodzili szabat, ale 
robili to w gronie swoich znajomych, co narratorka wspomina następująco: 
„wcześniej ze swojego dzieciństwa to właśnie pamiętam, że jego [taty – AK] 
rodzice szli zawsze w piątki do znajomych, tak? Na jakieś tam kolacje, a to się 
okazało, że to właśnie był szabat” [W7/VII/108–109/8]. Ówczesnego zwy-
czaju dziadków narratorka nie postrzegała w kategoriach różnic kulturowych, 
a z pochodzeniem żydowskim powiązała go dopiero po latach, gdy poznała 
zasady judaizmu.

Wśród zwyczajów rodzinnych pojawiały się również święta katolickie. 
Podobnie jak w przypadku żydowskich, inicjatorami uroczystości zazwy-
czaj byli dziadkowie. Choć w obu przypadkach święta te obchodzone były 
w okrojonej postaci, to narratorzy podkreślają to tylko w opowieściach 
o uroczystościach katolickich. N8 wskazuje na powszechność tego typu 
świętowania: 

jakby obchodziliśmy święta katolickie czasami, znaczy, no w takiej formie trady-
cyjnej. Nikt z nas nie był jakiś specjalnie związany z kościołem. Nie to, że specjal-
nie, w ogóle. No ale taką tam, tradycyjną, kolację tam, czy tam obiady jakieś te 
świąteczne. No to w każdym domu praktycznie było [W8/III/27–31/3]. 

Po śmierci dziadków zwyczaj ten przeminął, o czym narrator opowiada: „no 
miało sens jak jeszcze, znaczy sensu to to nigdy nie miało specjalnego. Ale to 
jakoś funkcjonowało jak jeszcze żyła babcia, dziadek, tam mieszkaliśmy razem, 
to to jeszcze było sensowne, to w miarę. Ale teraz to komu się chce to robić?” 
[W8/III/35–37/3]. Podobnie było w domu N10, o czym mówi: 

natomiast w domu obchodziliśmy, znaczy, obchodziliśmy Boże Narodzenie 
i Wielkanoc, ale to właściwie było bardziej no, jakby z rodzicami mojej mamy. 
Spotkanie takie, no i była choinka i prezenty, tak? […] Ponieważ mój tata jest 
kompletnie niereligijny, a moja mama pochodziła z rodziny, gdzie tam ta religia 
była, no to jakby były te święta chrześcijańskie, ale w takiej naprawdę formie pod 
tytułem choinka i wigilia, i na tym koniec. I Wielkanoc na zasadzie spotkania ro-
dzinnego, w Niedzielę Wielkanocną i już chyba na tym koniec, tak? Obchodzenia 
świąt. No nie chodziłam na żadną pasterkę… [W10/VIII/120–126/12]. 

Choinka, która była w domu N10, stanowiła niespełnione marzenie z dzieciń-
stwa N2, o czym druga z narratorek opowiada: 



190 Doświadczanie międzykulturowości…

choinki nie mieliśmy, ale nie mieliśmy choinki, sądzę, że raczej z powodów prag-
matycznych, moja matka powiedziała, że […] żywa choinka traci igły, a sztuczna 
jest brzydka. Więc nie mieliśmy choinki z powodów pragmatycznych. Nikt nie był 
jakoś przesadnie religijny w rodzinie. Albo inaczej, nikt w ogóle nie był religijny. 
W żaden sposób [W2/I/12–16/2]. 

N2 mówi też: „ale ja bardzo chciałam mieć choinkę” [W2/IX/103/52]. Gdy N2 
była dzieckiem, choinka mogła wydawać jej się najważniejszym symbolem 
świąt Bożego Narodzenia. W niektórych domach Boże Narodzenie świętowane 
jest do tej pory. U N12 nie odbywa się to w sposób regularny, o czym opo-
wiada: „No to jest ten, Boże Narodzenie na pewno, chociaż ostatnio to u nas to 
średnio obchodzimy to święto, hehe” [W12/XII/218/15], „to jest przyjemne 
bardzo święto, nawet udekorowałam cały dom ostatnio, już zaczęłam od lata 
szykować dekoracje” [W12/XXVI/587/38]. Rodzice i siostra N6 na święta 
katolickie jeżdżą do „polskiej babci” ze strony mamy narratora. On jednak nie 
towarzyszy im w tych spotkaniach, o czym opowiada: „generalnie i tak jeżdżą 
na święta do mamy mojej mamy i tak dalej […] Ja akurat jestem dorosłym już 
gościem, nie mam na to wpływu i ja tam buduję swoją rzeczywistość już. Mnie 
tam takie coś nie bawi” [W6/XV/130–134/12].

Obchodzenie świąt katolickich przede wszystkim wiąże się z odpo-
wiednim przystrojeniem mieszkania, ubieraniem choinki (lub nie), a także 
z jedzeniem określonych posiłków. Narratorzy wspominają o obchodzeniu 
świąt w niereligijny sposób, co sygnalizują za pomocą następujących sfor-
mułowań: „nikt nie był specjalnie związany z Kościołem, w ogóle”; „tata jest 
kompletnie niereligijny”; „nikt nie był przesadnie religijny”; „ostatnio śred-
nio obchodzimy to święto”. Określanie obchodzonych uroczystości jako 
świeckich ma dwa powody. Po pierwsze, narratorzy patrzą na nie przez pry-
zmat judaizmu. Wówczas świętowaniu towarzyszy czytanie odpowiednich 
fragmentów Tory, a także wykonywanie działań zgodnie z odpowiednimi 
zasadami, jak na przykład rytualne obmywanie rąk. Podobnie różne rytuały 
towarzyszą obchodom świąt katolickich – czterdziestodniowy post przed 
świętami; czekanie na pierwszą gwiazdkę, by zasiąść do wigilijnej wiecze-
rzy; a także czytanie Ewangelii Świętego Łukasza lub Mateusza przed tym 
posiłkiem. Prawdopodobnie moi rozmówcy nie zdają sobie sprawy, że wielu 
katolików nie tylko nie uwzględnia tych tradycji w świątecznych planach, 
ale nawet ich nie zna. Być może obchodzili święta w taki sam sposób, w jaki 
odbywa się to w wielu domach uchodzących za katolickie, ale nawet nie mieli 
świadomości tego. Po drugie, moi rozmówcy chcą umniejszyć znaczenie 
katolicyzmu w swoich domach.



191Konteksty doświadczania międzykulturowości

Wśród nawyków żywieniowych obecnych w domach narratorów można 
wyróżnić dwa typy. Pierwszy odnosi się do przestrzegania koszerności przez 
przodków, co czasami stawało się zwyczajem rodzinnym. Do drugiego typu 
można zaliczyć spożywanie potraw związanych z określonymi świętami, choć 
nie zawsze odbywało się to w określonych terminach.

W domu N2 nawykiem żywieniowym wynikającym z koszerności było 
to, że „się nie jadło wieprzowiny. Do tej pory się w domu nie je wieprzowiny 
[…] Bo u mnie w domu po prostu jadło się kurczaka, jadło się cielęcinę, ale 
nigdy nie było wieprzowiny” [W2/VIII/89– 96/7–8]. Dla N2 sposób odży-
wiania się jej rodziny był oczywistością, nie budził jej zdziwienia. Być może 
nawet nie postrzegała go w kategoriach odmienności kulturowej. Zmieniło się 
to, gdy została mężatką, jednak dokładniej sytuację tę przywołuję w następ-
nej części. Również zwyczaje dziadków N7 polegały na spożywaniu koszer-
nych produktów. Gdy narratorka była dzieckiem, zwyczaje dziadka budziły 
w niej zdziwienie, jednak nie poświęcała dużo czasu na refleksję nad nimi. 
Zrozumiała je i powiązała z przynależnością narodową dopiero wtedy, gdy 
poznała zasady judaizmu. Podobne są doświadczenia N12: „moja prababcia, 
właśnie ona, praktykowała kuchnię taką właśnie bardziej żydowską, charak-
terystyczne, i te chałki też piekła, zwłaszcza w piątek też. Tak. Właśnie takie 
stołowe, jedzenie, jeżeli o to chodzi” [W12/IV/93–94/7]. Narratorki na wspo-
mniane potrawy i ewentualne okoliczności ich spożywania nałożyły filtr kul-
turowy dopiero wtedy, gdy poznały zasady judaizmu. Wcześniej nikt ich nie 
informował o powodach spożywania takich posiłków, więc traktowały to jak 
coś zwyczajnego.

Do czynników autoidentyfikacyjnych można zaliczyć nazwisko i wygląd. 
Nazwiska niektórych narratorów są odmienne od tych, które noszą przedsta-
wiciele kultury dominującej. Z jednej strony były one przyczyną lub tropem do 
poszukiwania informacji na temat własnego pochodzenia. Z drugiej zaś łączyły 
narratorów z ich żydowskimi przodkami, a także stanowiły dumę z powodu 
zachowania owego łącznika. Czasami przechodziła ona w poczucie wyższości 
nad tymi Żydami, których przodkowie odeszli od rdzennych nazwisk. U nie-
których osób nazwisko wywoływało poczucie odpowiedzialności za podtrzy-
manie kultury żydowskiej.

Dla N6 żydowskie nazwisko, które wraz z pochodzeniem odziedziczył 
po ojcu, stanowi dumę, a także daje poczucie związku z przodkami, o czym opo-
wiada: „nie wszyscy mają takie szczęście, że udało im się zachować żydowskie 
nazwisko, macie na nazwisko tak, jak mamy na nazwisko, cholera, od tysiąca 
pięciuset lat. I to jest super właśnie. Jakby to jest cały judaizm, to jest właśnie 
to” [W6/XXII/218–220/18]. Kwestia nazwiska jest dla niego emocjonalna, co 



192 Doświadczanie międzykulturowości…

zaznacza poprzez użycie wielu operatorów emotywno-oceniających, wzmac-
niających ton jego wypowiedzi. W odczuciu narratora nazwisko w symbo-
liczny sposób łączy go ze wspólnotą, do której należeli zarówno jego przod-
kowie, jak i wszyscy inni przedstawiciele religii mojżeszowej. Dla N6 istotne 
jest również panieńskie nazwisko mamy, które stanowi przyczynę rozważań 
nad jej ewentualnym pochodzeniem żydowskim. Narrator swoje przemyśle-
nia przedstawia następująco: „to już na to wskazuje samo nazwisko. Bo […] to 
jest nazwisko, które było nadawane każdej przechrzcie. Więc mój dziadek […] 
musiał być frankistą, bo to oni dostawali te nazwiska […] Tak się ich rozpozna-
wało, to są frankiści, tak zwana przechrzta, tak?” [W6/VI/32–35/4]. Podobnie 
jak dla N6, również dla N11 nazwisko jest powodem do dumy, a także daje 
mu poczucie przynależności do wspólnoty żydowskiej. Jednak w jego przy-
padku zachowanie nazwiska oznaczało powrót do niego w dorosłym życiu, 
gdyż w 1968 roku rodzice narratora przyjęli polskie personalia. Dla obu nar-
ratorów nazwisko stanowi czynnik silnie identyfikujący ich z pochodzeniem 
żydowskim. Postrzegają je jako swojego rodzaju wyróżnienie, które nie jest 
przyznawane każdemu Żydowi. Dla N12 nazwisko, obok historii rodzinnych, 
było przyczyną poszukiwania informacji na temat pochodzenia żydowskiego.

Drugi z czynników autoidentyfikacyjnych, czyli wygląd, wyróżniał narra-
torów lub jednego z rodziców. Dla N12 obok rodzinnych historii i nazwiska 
był on dowodem na przynależność do kultury mniejszościowej. Moja rozmów-
czyni wspomina: „miałam takie ciemne włosy kiedyś, właśnie. No i wygląda-
łam tak trochę wschodnio kiedyś” [W12/VI/122–123/8]. Jednak według 
niej wygląd świadczył o pochodzeniu cygańskim. Z kolei N10 od dzieciństwa 
odczuwała odmienność z powodu swojego wyglądu, co przedstawia następu-
jąco: „no wyglądam, jak wyglądam, jestem ciemna, więc zawsze miałam pyta-
nie: »skąd ty, dziecinko, jesteś?«. Albo: »skąd ty masz takie piękne oczy?«. 
Jak byłam mała, tak?” [W10/IX/135/14]. Wygląd zatem stanowił tę cechę, na 
którą w przeszłości zwracały uwagę same narratorki lub który był przedmio-
tem zainteresowania ze strony otoczenia. W obu przypadkach wskazywał na 
odmienne pochodzenie.

Zdarzało się, że osoby z otoczenia narratorów zwracały uwagę nie na ich 
wygląd, ale na wygląd członków ich rodzin, przeważnie ojców. Pochodzenie 
żydowskie rodziny N7 było rozpoznawane na podstawie wyglądu jej taty, co 
narratorka wspomina: „miałam przyjaciółkę jeszcze z czasów dziecinnych […] 
powiedziała, że jej mama to wiedziała w ogóle, że mój tata tak wygląda, ma 
semickie rysy i tak dalej” [W7/XXIII/350–352/27]. Z kolei u taty N6 wygląd 
powodował poczucie zagrożenia: „był czorny cały, to gorzej, też niedobrze” 
[W6/X/82/8].



193Konteksty doświadczania międzykulturowości

Pierwsze doświadczenia życiowe ludzie zazwyczaj zdobywają w swoich 
rodzinach pochodzenia. W przypadku moich rozmówców były to doświad-
czenia płynące z różnych kultur. Rytuałom i zwyczajom przodków, a także ich 
nawykom żywieniowym nie zawsze od razu było nadawane znaczenie kultu-
rowe. Czasami narratorzy przypominali sobie o nich po latach i dopiero wtedy 
identyfikowali je z własnym pochodzeniem. Do tego konieczna była choćby 
minimalna wiedza na temat kultury żydowskiej i judaizmu. Czasami dany ele-
ment był bodźcem do rozpoczęcia poszukiwania żydowskich korzeni. Często 
stanowiło go nazwisko lub wygląd.

2.2. Początki bycia Żydem wśród znajomych

Planując badania, przypuszczałam, że odmienność kulturowa moich rozmów-
ców mogła stanowić utrudnienie dla budowania relacji towarzyskich w czasach 
szkolnych. Sądziłam, że prawdopodobnie byli oni jedynymi dziećmi w klasie, 
które nie uczęszczały na lekcje religii, a tym samym były wyłączone z wyda-
rzeń odnoszących się do świąt katolickich (wigilia klasowa, rekolekcje etc.). 
Brak udziału we wszystkich działaniach szkoły mógłby wówczas spowodować 
pewne wykluczenie. Jednak większość narratorów w domu rodzinnym była 
wychowywana przez odniesienia do kultury dominującej, a tym samym do 
katolicyzmu. Rzeczywiście niektórzy nie uczestniczyli w lekcjach religii, ale 
głównie są to osoby, które do szkół chodziły w czasach, gdy odbywały się one 
w kościołach. Jednak główną przyczyną braku trudności o podłożu kulturo-
wym w relacjach rówieśniczych było to, że większość moich rozmówców nie 
informowała znajomych o swojej przynależności narodowej. Było to spowodo-
wane brakiem świadomości własnego pochodzenia; zakazem mówienia o nim, 
nałożonym przez rodziców; brakiem zainteresowania swoją narodowością lub 
koniecznością pogodzenia się z wiedzą o niej. Trudności w relacjach rówie-
śniczych, jeśli się pojawiały, niekoniecznie miały uwarunkowania kulturowe7. 

7  U N2 wyglądało to następująco: „w szkole byłam atrakcją tur... pod względem 
tego, że byłam jedynym dzieckiem z aparatem na zębach, więc nie, nie nic innego nie 
powodowało tej atrakcji” [W2/XL/560/50]. Z kolei N12 w czasach szkolnych kole-
gowała się z niewieloma osobami, gdyż „była takim kujonem i miała swoją grupkę” 
[W12/XXIII/508/34]. Z wypowiedzi narratorek można wywnioskować, że w nie-
których środowiskach szkolnych odmienność, niekoniecznie kulturowa, jest nieak-
ceptowalna. Jednak to, co dane środowisko rówieśnicze uzna za negatywnie znaczącą 
cechę, jest nieprzewidywalne.



194 Doświadczanie międzykulturowości…

Gdy moi rozmówcy postanawiali poinformować swoje otoczenie, zazwyczaj 
zaczynali od najbliższych osób. Z czasem w naturalny sposób w swoich śro-
dowiskach towarzyskich funkcjonowali jako osoby pochodzenia żydowskiego. 
Reakcje znajomych na wieść o przynależności narodowej narratorów można 
określić jako neutralne, pozytywne lub negatywne. Pozytywna reakcja odby-
wała się na trzy sposoby: wyrażanie słownej aprobaty względem odmienności 
narodowej moich rozmówców, wyrażanie chęci do poznawania ich kultury 
lub ujawnianie się wśród znajomych innych osób pochodzenia żydowskiego. 
Również przy negatywnych reakcjach można wyróżnić trzy sposoby: wypowia-
danie krytycznych komentarzy, naklejanie etykiet żydowskości lub wycofywanie 
się z relacji. Kategorie reakcji znajomych na wieść o pochodzeniu żydowskim 
moich rozmówców obrazuje poniższa tabela:

Tabela 11. Charakter i sposób reakcji znajomych na informację o pochodzeniu 
żydowskim narratorów

Charakter Sposób
Neutralny –
Pozytywny Wyrażanie słownej aprobaty

Chęć poznania kultury żydowskiej
Ujawnianie się osób pochodzenia żydowskiego wśród znajomych

Negatywny Krytyczne komentarze
Naklejanie etykiet żydowskości
Wycofanie się z relacji

Źródło: opracowanie własne.

Neutralna reakcja przede wszystkim występowała u tych osób, które znajo-
mymi narratorów były od wielu lat. Na takie reakcje wskazuje N3: „dalej mam 
takich znajomych z okresu właśnie studiów” [W3/XLVII/622/53], a także 
N6: „ci, których znam tutaj, to mam czterech takich najlepszych swoich znajo-
mych, to oni jakby wiedzą, o co chodzi […] generalnie to żyją ze mną już tyle 
lat, że to jest dla nich normalne” [W6/XLVII/618–619/50]. Podobne doświad-
czenia z większością swoich znajomych ma N11. W takich sytuacjach narrato-
rzy zauważali, że informacja o pochodzeniu żydowskim, którą do tej pory ukry-
wali, nie powodowała zmiany stosunku znajomych do nich. Znaczące jednak 
może być to, że zaczynali o nim mówić dopiero jako nastolatkowie lub studenci. 
Z jednej strony więź ze znajomymi była wówczas na tyle silna, z drugiej znajomi 
byli na tyle dojrzali, że informacja o odmiennym pochodzeniu nie stanowiła 



195Konteksty doświadczania międzykulturowości

istotnego czynnika. Ponadto był to czas, w którym moi rozmówcy byli pogo-
dzeni ze swoim pochodzeniem. Wcześniej sami musieli się z nim uporać.

Z pozytywną reakcją w postaci słownej aprobaty spotkała się N7. Nar-
ratorka opowiada o tym następująco: „miałam przyjaciółkę jeszcze z czasów 
dziecinnych właśnie, to ona była pierwsza, której powiedziałam. No to ona też 
się ucieszyła i w ogóle super” [W7/XXIII/350–351/27]. Z kolei N11 zain-
spirował swoich znajomych do zainteresowania się kulturą żydowską, o czym 
mówi: „jak najbardziej chętni, poznają, przychodzą” [W11/XXIII/405/29]. 
N6 w swoim otoczeniu wzbudzał zaciekawienie, a także stał się inspiracją 
nawet dla znajomych swoich rodziców do tego, żeby poszukiwać źródeł wła-
snego pochodzenia. Narrator opowiada o tym w następujący sposób: 

nagle się dużo ludzi do mnie odezwało, żebym pomógł z takimi rzeczami. Więc 
ja byłem przyczynkiem do tego, żeby bardzo dużo znajomych moich rodziców, 
którzy mieli pochodzenie żydowskie, pytało się mnie, co i jak, co zrobić i tak dalej. 
No i dzisiaj ci ludzie chodzą tutaj do Gminy. Także przeze mnie trochę parę ludzi 
tutaj przyszło, co jest też fajne […] No i to było takie ten, najfajniejsze w sumie 
[W6/XLIV/579–584/47]. 

Podobnie jak w przypadku neutralnej reakcji, narratorzy zauważali, że relacja 
ze znajomymi nie ulega zmianie, a nawet zaczynają oni podzielać ich zadowole-
nie lub zainteresowania.

Z reakcją o negatywnym charakterze, polegającą na wygłaszaniu krytycz-
nych komentarzy, spotkała się N7. Sytuacja, którą przywołuje, wprawdzie nie 
dotyczyła bezpośrednio jej, ale nadal jest dla niej poruszająca, co wspomina: 

miałam taki nieprzyjemny przypadek jeszcze w szkole podstawowej, znaczy nie-
przyjemny, no nie dotyczył mnie, ale […] miałam tam inną koleżankę […] i wła-
śnie ta koleżanka, która siedziała ze mną w ławce, mówi: „zobacz, zobacz, jaki ona 
ma nos, na pewno Żydówka”. Ja tak nie wiedziałam, o co jej chodzi, bo u mnie 
w domu nigdy nie było takiego, nie wiem, takiej agresji, takiej nagonki. I nie wie-
działam, o co jej chodzi [W7/XXII/335–337/26]. 

Mowa niezależna użyta w powyższym cytacie pokazuje, że przedstawiona 
sytuacja nadal budzi w niej emocje. N7 na tę wypowiedź nałożyła wyobra-
żenie Żydów o stereotypach, jakimi na ich temat posługują się przedstawi-
ciele innych kultur. Przywołany cytat może sprawiać wrażenie neutralnej 
reakcji, zwłaszcza jeśli zestawi się go ze wskazówką, jaką N1 dostała od 
znajomych z chóru żydowskiego. Radzili jej, żeby spojrzała w lustro w celu 
poznania prawdy o swoim pochodzeniu. W obu przypadkach czynnikiem 



196 Doświadczanie międzykulturowości…

wskazującym na pochodzenie żydowskie jest wygląd danej osoby, ale sytu-
acje te nie są tożsame. Przedstawiciele kultury żydowskiej żartują między 
sobą, posługując się stereotypami dotyczącymi ich grupy narodowej, co jest 
sposobem na poradzenie sobie z negatywnym wizerunkiem Żyda obecnym 
w kulturze dominującej. Tego typu uwaga mogłaby zostać zaakceptowana, 
gdyby wyraził ją bliski znajomy z kultury dominującej. W innym przypadku 
jest obraźliwa. W przywołanym cytacie dotyczy ona nie tylko stereotypu 
(charakterystycznego, w domyśle dużego, nosa jako cechy wyróżniającej 
osoby pochodzenia żydowskiego), lecz także jednego z elementów, na pod-
stawie którego osoby pochodzenia żydowskiego w czasie II wojny światowej 
były identyfikowane przez hitlerowców.

Inną osobą, która spotkała się z negatywnymi komentarzami, jest N6. Były 
one wyrażane w postaci współczucia z powodu koszerności, która jest stałym 
elementem życia narratora, o czym opowiada: 

bardzo trudne jest to […] jak ludzie widzą, że odmawiam sobie kiełbasy z grilla 
na grillu, to mi współczują, oni mają współczucie na twarzy […] To źle robi 
po prostu. No bo „po co wy mi współczujecie?”, przecież ja to robię dla siebie, 
ja mogę zjeść tę kiełbasę, przecież nie ma żadnej ściany czy tam czegoś […] 
ale po prostu tego nie jem ze swojego przekonania. Nie, nie ma czemu mó-
wić, że nie wiem, cierpię, „wiesz, ty […] masz strasznie z tą religią, nie możesz 
sobie zjeść kiełbasy”. Mówię: „no, ale ja mogę, tylko tego nie będę robił”, no  
[W6/XLVI/593–601/47–48]. 

Mowa niezależna i leksykalne metaoperatory perswazji użyte przez narratora 
wskazują na silne wzburzenie z jego strony. Opowieść nie dotyczy sytuacji 
z przeszłości, ale bieżących wydarzeń. N6 nie ma wobec niej dystansu, a jed-
nocześnie nie umie przekonać kolegów, żeby zrezygnowali ze współczucia 
względem zwyczajów wynikających z jego kultury. Przytoczona wypowiedź 
mojego rozmówcy wskazuje na egocentryzm prezentowany przez jego znajo-
mych. Nie potrafią spojrzeć na zwyczaje drugiej osoby inaczej niż z perspek-
tywy własnych.

Z naklejaniem etykiet żydowskości spotkała się N3. Odbywało się to 
poprzez wyrażanie nadmiernego zainteresowania jej żydowskim pochodze-
niem. Narratorka opowiada o tym następująco: 

też nie lubiłam mówić o swoim pochodzeniu […] jak zaczynałam o tym mówić, 
zaczynałam być traktowana jak żyrafa […] Na tej zasadzie, a kto widział żyrafę? 
I w tym momencie ludzie w ogóle mnie nie oceniali pod względem, kim jestem, 
tylko w zasadzie ich interesowało tylko to [W3/XLIV/558–560/48]. 



197Konteksty doświadczania międzykulturowości

Zainteresowanie ze strony znajomych jej pochodzeniem przypadało na lata, 
w których zaczynała się moda na żydowskość. Nadmierne zainteresowanie 
przejawiało się w następujący sposób: „się spotykałam z tymi ludźmi i oni się 
mnie pytali, co się nowego wydarzyło w moim żydowskim życiu. No nic. Nic się nie 
wydarzyło przez lat dwadzieścia, to przez ostatni tydzień też się nic szczegól-
nego raczej nie wydarzyło” [W3/XLIV/573–575/49]. Sytuacje te powodo-
wały, że N3 zaczynała postrzegać swoje pochodzenie jako stygmat: 

to jest trochę jak traktowanie dziecka niepełnosprawnego. Ja się trochę tak czu-
łam. I jak miałam potem zajęcia w tych klasach z tymi dziećmi, to zauważyłam, 
że to jest dokładnie to samo podejście tej grupy rówieśniczej do takiego dziecka. 
No nie jest złe. Ja nie twierdzę, że ono jest złe. Ale ono jest inne. Ono jest zawsze 
wykluczone spoza grupy w jakiś tam sposób, albo nadmierną opieką, albo od-
rzuceniem, więc… Ja się dokładnie tak czułam, takie niezdrowe zainteresowanie 
[W3/XLVI/609–617/52–53]. 

Narratorka przede wszystkim czuła się człowiekiem ze swoimi indywidual-
nymi cechami i zainteresowaniami. Pochodzenie i uczestniczenie w kulturze 
żydowskiej były tylko jednymi z wielu aspektów jej życia. Nadmierna koncen-
tracja znajomych właśnie na nich sprawiała, że czuła się jak nośnik danej kul-
tury, osoba naznaczona pewnym piętnem, spoza którego nie jest dostrzegana.

Dotychczasowe doświadczenia w konfrontacji znajomych z informa-
cją o pochodzeniu żydowskim sprawiają, że narratorzy nie każdemu o nim 
mówią. N11 opowiada o tym następująco: „myślę, że nie każdemu można 
to powiedzieć, bo –  delikatnie mówiąc – można zarobić w zęby, tak?”  
[W11/XXIII/402/29], a także „nie każdy to wie, nie każdy ma w ogóle jakąś 
wiedzę na ten temat” [W11/XXIV/411/30]. N3 w takich sytuacjach czuje, że 
jest traktowana w sposób stereotypowy, o czym opowiada: „jest się traktowa-
nym zupełnie inaczej” [W3/XLV/579/50], „ale no potem już jest to myślenie, 
prawda? Że coś zrobisz i jest wrzucane w tę kalkę zachowań, które się wydaje, 
że tak się powinien zachowywać Żyd czy nie-Żyd. Więc to… To myślę, że to 
nie jest potrzebne” [W3/XLV/596–599/51–52]. N11 tego typu zachowania ze 
strony znajomych postrzega jako antysemityzm, co przedstawia następująco: 

ale Żyd jest postrzegany jako facet, który chodzi w chałacie, z pejsami, w kapelu-
szu albo jakiejś czapce. I to wszystko. I budzi to jakąś niechęć, no. Spotykałem się 
z różnymi sytuacjami, na przykład z taką sytuacją, kiedy się mówiło, że ty jesteś 
Żydem, prawda? Ty nie powinieneś się wtrącać do spraw Polski, nie powinie-
neś krytykować zachowania Kościoła, prawda? Bo Żydek, prawda? Spotykałem 
się z takimi narracjami [W11/XXIII/388–394/28]. 



198 Doświadczanie międzykulturowości…

Niektórzy narratorzy zauważają, że otoczenie przestaje ich traktować jak Pola-
ków, a zaczyna ich postrzegać jak osoby innej nacji. Na taką sytuację zwracała 
uwagę N1, której kolegę tata zapytał o to, co jego koleżanka myśli o Polakach. 
N11 podsumowuje: „bycie Żydem w Polsce jest niewątpliwie bardzo trudne. 
W Polsce jest ogromny w gruncie rzeczy antysemityzm. Jest niechęć do Żydów. 
Utożsamiana z jakimś krętactwem, na przykład przekupstwem, handlarstwem, 
oszustwem… To są oczywiście stereotypy” [W11/XXIII/381–385/27–28]. 
Kwestionowanie polskości narratorów może wynikać z trudności w zaakcep-
towaniu dualności świata. Ludzie potrzebują jednoznacznych klasyfikacji, 
co oznacza, że drugi człowiek może być dobry lub zły, ładny lub brzydki etc. 
Trudno jest przyjąć, że ktoś może należeć do dwóch kategorii jednocześnie, 
a dana osoba może być i Żydem, i Polakiem.

Niektórzy znajomi wycofywali się z relacji, jaką tworzyli z narratorami, 
gdy dowiedzieli się o ich żydowskim pochodzeniu. Taka sytuacja spotkała 
N11, o czym mówi następująco: „jedni się wycofali ze znajomości, drudzy są 
bardzo niechętni, sceptyczni” [W11/XXIII/405/29], a także u N6. Żaden 
z narratorów nie postrzega tego w kategoriach negatywnego doświadczenia. 
Drugi z nich nawet porównuje taką sytuację z sytuacją naturalnego rozpadu 
znajomości po zmianie zainteresowań: 

oprócz tego parę znajomych się trochę ode mnie odczepiło […] nie wiedzie-
li, jak zareagować na to […] Dysonans poznawczy powstał. Ale to naturalne, no 
nie wiem, to tak jakbym nagle, nie wiem, no nie mam pojęcia, miał wkrętkę na… 
Myślę, że to samo jakbym twierdził, że nie wiem, ja kocham teraz grę na klarnecie.  
I bym się zaczął ubierać we frak, i grać na klarnecie, to też ci ludzie by jakoś tam zare-
agowali: „wow, [narratorowi – AK] odwaliło”. Klasycznie [W6/XLV/585–591/48]. 

Inaczej odczytuje to N12: „bo też mam koleżankę, która jest katoliczką i jak 
zaczęłam chodzić do Gminy, to odsunęła się ode mnie. W sumie to była moja 
przyjaciółka” [W12/XXIII/515–516/34–35]. Na pytanie o to, czy wie, że 
powodem wycofania się przyjaciółki z relacji było pochodzenie żydowskie, N12 
odpowiada:„ona stwierdziła, że idę złą drogą i…Tak” [W12/XXIII/520–521/35]. 
Z tej wypowiedzi wynika jednak, że powodem zerwania przyjaźni nie było 
pochodzenie żydowskie narratorki, ale jej zaangażowanie w religię, na co wska-
zuje uwypuklenie wyznania katolickiego koleżanki. Różnice w odczuciach nar-
ratorów względem zakończenia znajomości mogą wynikać z dwóch powodów. 
Pierwszym z nich jest poziom bliskości pomiędzy poszczególnymi osobami. 
Dla narratorki było to zakończenie znajomości z wieloletnią przyjaciółką, dla 
narratorów ze znajomymi. Drugą przyczyną odmiennego postrzegania owych 
sytuacji może być podanie powodu zakończenia relacji lub wycofanie się z niej 



199Konteksty doświadczania międzykulturowości

bez udzielenia takiej informacji. Usłyszenie informacji o tym, że dokonało 
się złego wyboru w momencie, kiedy dotyczył on przyjęcia kultury swoich 
przodków, może być trudne. Taka informacja sprawiła, że narratorka poczuła 
się odtrącona z powodu swojego pochodzenia. Uznała, że przyjaciółka nie 
akceptuje tego, kim N12 jest. Inaczej sprawa wygląda, gdy znajomi wycofują 
się z relacji. Taka znajomość może być stopniowo wygaszana, a jej zakończenie 
następuje samoistnie. 

Uznanie danej reakcji za neutralną, pozytywną lub negatywną wynika 
z indywidualnego postrzegania narratorów. Temu samemu zachowaniu 
różne osoby mogą nadać odmienne znaczenia. Zainteresowanie kulturą 
jedna osoba może potraktować jako pozytywną reakcję, wówczas chętnie 
będzie udzielała odpowiedzi. Inna zaś będzie czuła się przytłoczona pyta-
niami, a kolejna nawet nie zwróci na nie uwagi. Może to zależeć od wrażliwo-
ści narratorów, ich potrzeby lub jej braku znajdowania się w centrum uwagi 
w danym towarzystwie. Znaczenie ma również dystans czasowy, jaki dzieli 
narratorów od odkrycia pochodzenia lub początków uczestniczenia w kultu-
rze żydowskiej do zainteresowania się nią ze strony znajomych. Osoby, które 
dopiero ją odkrywały, mogły chcieć dzielić się informacjami z innymi. Tym 
zaś, w których życiu była ona obecna od dawna, mogło w takich sytuacjach 
towarzyszyć zniecierpliwienie.

Zdarzały się sytuacje, które nie pozostawiały swobody w ich interpretacji. 
Wówczas opinie narratorów były zgodne. Zwracali oni uwagę na trudności, 
z jakimi muszą się mierzyć Żydzi w Polsce. Spotkanie z przejawami antysemi-
tyzmu wśród znajomych z pewnością było jedną z nich. Gdy negatywne opinie 
na temat własnej nacji wypowiadane są przez obce osoby, można to zaakcepto-
wać. Gdy jednak wyrażają je znajomi, są postrzegane osobiście.

2.3. Międzykulturowe wartości w rodzinie prokreacji

Większość moich rozmówców tworzy małżeństwa mieszane, dzięki czemu 
rodzina prokreacji stała się przestrzenią, w której mogą się spotkać dwie (lub 
więcej) kultury. Odmienne doświadczenia małżonków ujawniały się na dwa 
sposoby: poprzez wyznawanie tych samych lub odmiennych wartości. W pierw-
szym przypadku udział w praktykach religijnych jest postrzegany jako sposób spę-
dzania czasu wolnego lub jako rozwój duchowy. Doświadczanie różnorodności 
w drugi z wymienionych sposobów polega na prezentowaniu przez małżonków 
odmiennego podejścia do praktyk religijnych. Rodzaje wartości wyznawanych 
w rodzinach prokreacji moich rozmówców prezentuje poniższa tabela:



200 Doświadczanie międzykulturowości…

Tabela 12. Wartości w rodzinach prokreacji

Wyznawanie wartości przez 
małżonków/partnerów

Sposoby realizacji

Tych samych Sposób spędzenia czasu wolnego
Rozwój duchowy

Odmiennych Odmienne podejście do praktyk religijnych

Źródło: opracowanie własne.

N3 i jej mąż udział w praktykach religijnych postrzegają jako sposób na 
spędzenie wolnego czasu. Narratorka wychowała się w ateistycznym domu, 
w dzieciństwie nie została wprowadzona do żadnej religii. Jest jednak osobą 
wierzącą, a za najbliższą sobie religię uznaje judaizm, z którym związana jest 
również pracą zawodową. Jej mąż wychował się w rodzinie katolickiej i nadal 
uczestniczy w tym obrządku. Przedślubne ustalenia małżonków moja roz-
mówczyni opisuje następująco: „tak mu obiecałam, że jak on będzie ze mną 
chodził i poznawał moją kulturę, to ja będę bardziej poznawać katolicyzm”  
[W3/XIX/132/13]. O realizacji obietnic N3 mówi: 

my uprawiamy sakroturystykę, czyli co tydzień do innego kościoła, ale już że-
śmy wszystkie w Łodzi przerobili, dokładnie, autentycznie, no łącznie z jakimiś 
Chojnami i innymi [W3/XIX/140/13], do nas przyjeżdża dosyć dużo rabinów 
i różnych takich osób i jak mamy rabina na kolacji, no to [mąż – AK], chcąc nie-
chcąc, poznaje. Zresztą to są fajni ludzie, różni [W3/XXI/174–175/16], w ze-
szłym roku podróżowaliśmy po Polsce z koszernym rabinem [W3/XXII/176/16]. 

Prawdopodobnie mąż lepiej odnajduje się w kulturze N3 niż ona w jego, a nawet: 
„mąż to jest filosemitą absolutnym” [W3/XXI/170/16]. Narratorka podkreśla 
swoją sympatię do katolicyzmu, ale zwraca też uwagę na trudności, jakie sprawia 
jej udział w obrzędach: „rzadko się zdarza ksiądz, który powie coś, co poruszy 
w ogóle ludzi. Zazwyczaj to są tak sztampowe kazania” [W3/XIX/141–142/13]. 
Spędzanie czasu wolnego w ich przypadku polega na uczestniczeniu w katolic-
kim obrządku i spotkaniach z przedstawicielami judaizmu.

W podobny sposób udział w praktykach religijnych jest postrzegany przez 
N2 i jej męża. Narratorka w dzieciństwie chodziła z dziadkiem do synagogi, 
a także uczestniczyła w świętach żydowskich, choć nie była tego świadoma. 
W niewielkim stopniu w jej domu rodzinnym obchodzone były święta kato-
lickie. Z kolei jej mąż wychował się w religijnej rodzinie katolickiej, jednak 
w dorosłym życiu nie jest zainteresowany praktykowaniem tego wyznania. 



201Konteksty doświadczania międzykulturowości

Jego obecny stosunek do religii narratorka określa następująco: „on jest tak 
samo religijny jak ja, czyli w ogóle” [W2/X/109/9]. Podobnie jak poprzednia 
para, również i oni wzajemnie uczestniczą w swoich kulturach, co moja roz-
mówczyni przedstawia następująco: 

O! Był ze mną na Jom Kippur w synagodze. No, no, przecież poszedł ze mną na 
Jom Kippur. Powiedział, że żeby mi sprawić przyjemność, no to dobrze, mi miło 
z jego strony [W2/X/122–124/10–11], poszliśmy w piątek wieczorem, żeby po-
słuchać może dokładnie, no, żeby posłuchać, jak kantor […] śpiewa trzy razy Kol 
nidre [W2/XXXIV/509/46]. 

Choć mąż N2 nie przejawia zainteresowania chodzeniem do kościoła, to ona 
wyraża taką gotowość, o czym opowiada: 

O, uczymy się siebie nawzajem… Natomiast jeżeli chodzi o [męża – AK], to… To 
ja go się nawet czasami pytałam: „czy chcesz iść do kościoła? Chodź, pójdziemy, 
coś no”. A on mówi: „nie, nie, nie interesuje. Widziałaś coś, żebym kiedykolwiek 
był w kościele?”. Czasami, nie zachęcam go do niczego, wiem, że jest wychowany 
w wierze katolickiej i wiem, że go to mało interesuje i jeżeli […] poczuje potrzebę 
pójścia do kościoła, to ja z nim pójdę [W2/X/116–120/10]. 

Jednak dzięki mężowi N2 spełniła swoje świąteczne marzenie z dzieciństwa: 

ja bardzo chciałam mieć choinkę. Ja nie, ja teraz mieszkam sobie z mężem w swo-
im małym mieszkanku. I nasz lokal z powodu tego, że jest bardzo miniaturowy, to 
to nasza choinka była wielkości tej paprotki, ale była. A podlewaliśmy ją i dbaliśmy 
o nią, ale niestety w marcu uschła [W2/IX/103–106/9]. 

Czasami zdarza się, że święta z obu obrządków odbywają się w tym samym ter-
minie. Wówczas małżonkowie starają się pielęgnować zwyczaje z obu kultur, 
a mąż rozpoznaje zwyczaje towarzyszące poszczególnym świętom żydowskim, 
co narratorka wspomina: „tradycją było dla nas to, że raz, jak była Wielkanoc 
któraś, i się pokryła z Pesach, to [mąż – AK]: »Pesach jest. Wiesz, co masz 
zrobić? Iść kupić macę, bo ja lubię macę«” [W2/X/133/12]. Mąż N2 uczest-
niczył też w szabatach organizowanych przez grupę jej znajomych, a obecnie 
małżonkowie zastanawiają się nad organizowaniem ich u siebie w domu: 

teraz się przeprowadzamy do nowego mieszkania, mówię: „o! Będzie fajnie, wiesz, 
co? […] Będziemy mieć nowe mieszkanie, własne, to my będziemy organizować 
takie spotkania w piątek, wiesz, raz na jakiś czas, zaprosimy znajomych i pody-
skutujemy z nimi nad Torą?”. A on na to: „a jedzenie będzie?”. „Będzie”. „No to ja 
mogę przyjść” [W2/X/129–130/11]. 



202 Doświadczanie międzykulturowości…

Mimo że N2 i jej mąż uważają się za osoby niereligijne, to ich wzajemne uczest-
niczenie w swoich kulturach odnosi się przede wszystkim do sfery religij-
nej. Udział w katolicyzmie odbywa się głównie w warunkach domowych, co 
wynika z niechęci męża, a nie narratorki, do uczestniczenia we mszy. Z kolei 
udział w judaizmie odbywa się przede wszystkim w Gminie. Przeszkodę dla 
organizowania szabatów w domu stanowi zbyt mały metraż mieszkania. Może 
to sugerować, że N2 postrzega je jak spotkanie towarzyskie ze znajomymi z kul-
tury żydowskiej, gdyż w przeciwnym razie obchodziłaby je wyłącznie z mężem. 
Małżonkowie jednak celebrują święta należące do dwóch obrządków kulturo-
wych, choć nie odbywa się to regularnie i ma charakter rozrywkowy. Ich swo-
bodne podejście do religii sprawia, że mogą wzajemny udział w katolicyzmie 
i judaizmie traktować jako sposób na spędzenie wolnego czasu.

Postrzeganie praktyk religijnych jako rozwoju duchowego jest charakte-
rystyczne dla N12 i jej męża. Podobnie jak poprzednie pary tworzą oni mał-
żeństwo mieszane, ale oboje należą do mniejszościowych grup kulturowych. 
Narratorka jest przedstawicielką kultury polskiej, żydowskiej i cygańskiej. 
Obecnie interesuje się również buddyzmem. Jej mąż jest muzułmaninem. 
Podstawową trudnością we wzajemnym uczestniczeniu w swoich kulturach 
jest wzajemna niechęć przedstawicieli obu wspólnot mniejszościowych 
– muzułmanie nie akceptują żydów, a żydzi muzułmanów. Jednak mąż N12 
nie jest zainteresowany uczestniczeniem w swojej kulturze, o czym narra-
torka opowiada: 

mój mąż ma negatywny stosunek do muzułmanów. Uważa, że mają skrzywio-
ną psychikę i on jest bardzo honorowy i jakby coś ktoś na mnie powiedział, to 
on by się zdenerwował, więc on też nie lubi plotkowania, więc sam nigdzie nie 
idzie [W12/XIV/275–276/19], nawet jakbym była religijna, to i tak by coś na 
mnie znaleźli, więc to już z natury mój mąż jest negatywnie nastawiony do nich. 
I to bardziej on właśnie [W12/XIV/283–284/19]. 

W opowieściach o wspólnym uczestniczeniu w wydarzeniach kultury muzuł-
mańskiej pojawia się pewna sprzeczność. Z jednej strony narratorka twierdzi, 
że mąż nie bierze w nich udziału, gdyż chce chronić żonę przed negatywnymi 
reakcjami przedstawicieli swojej grupy kulturowej. Z drugiej zaś strony z nastę-
pującej wypowiedzi wynika, że małżonkom zdarza się wspólnie uczestniczyć 
w owych wydarzeniach: 

mam w Polsce różne grupy właśnie typu tam sudańskie, z Arabii Saudyjskiej, tak? 
Oni mają swoje ambasady i grupy takie, gdzie się spotykają, w restauracjach na 
przykład. No i zapraszają znajomych. Każdy może tam pojechać. No i on tam je-



203Konteksty doświadczania międzykulturowości

chał, to mówi: „dobra, to możesz jechać ze mną, no nie?”. No i mówię: „no dobra, 
zobaczę, jak tam jest”. Ale trochę jednak nudno było [W12/XIV/259–265/18]. 

Kultura muzułmańska to szerokie pojęcie (podobnie jak judaistyczna lub 
chrześcijańska), którego N12 nie zawęża w swoich opowieściach. Być może 
do grup, przed którymi mąż chce ją chronić, należą przedstawiciele konkret-
nego odłamu islamu lub konkretnego kraju, którzy są nieprzychylni osobom 
odmiennym od nich kulturowo. Niemniej na podstawie przytoczonych powy-
żej wypowiedzi można dostrzec, że narratorka wskazuje na dwie różne warto-
ści. W pierwszej z nich odnosi się do wymiaru religijnego („nawet jakbym była 
religijna”), w drugiej do rozrywkowego („się spotykają w restauracjach, zapra-
szają znajomych”). Na poziomie relacji towarzyskich spotyka się z pełną akcep-
tacją, o którą trudniej na poziomie religii. Nie tak łatwo w pełni zaakceptować 
przedstawicielkę innego wyznania jako żonę kolegi, czyli pośrednio uznać za 
„jedną ze swoich”.

Z kolei N12 o swoim małżeństwie z muzułmaninem może powiedzieć 
tylko najbliższym znajomym z kultury żydowskiej. W różnych spotkaniach bie-
rze udział sama. Wzajemna niechęć żydów i muzułmanów ma wielowiekową 
tradycję, która dodatkowo wzmacniana jest konfliktem izraelsko-palestyńskim. 
Sytuacja ta utrudnia małżonkom uczestniczenie w wydarzeniach organizo-
wanych przez obie wspólnoty. Niemniej narratorka nie wspomina, by wraz 
z mężem chciała je organizować w domowych warunkach. Jednak członków 
swojej rodziny pochodzenia wprowadza do kultury muzułmańskiej, o czym 
mówi: „też ich islamizuję, jak mam na przykład jakieś święto, to to mogę jeść, 
a tego nie, a oni się dostosowali do mnie, więc nie było problemu. Jakby też 
sami się podłączali” [W12/XII/212–213/15]. Sformułowanie „mam święto” 
świadczy o przynajmniej częściowej identyfikacji z kulturą muzułmańską, 
co spotyka się z akceptacją ze strony członków jej rodziny pochodzenia. Sza-
cunek do różnorodności kulturowej może wynikać z tego, że bliscy N12 
sami tworzą rodzinę międzykulturową. Jak widać na powyższym przykładzie, 
antagonizmy pomiędzy różnymi grupami kulturowymi nie zawsze znajdują 
odzwierciedlenie na poziomie jednostkowym. Niewątpliwie jednak tygiel kul-
tur obecny w rodzinie N12 wymagał stworzenia przez małżonków własnych 
rytuałów. Moja rozmówczyni opowiada o nich następująco: „dokładnie jego 
urodziny obchodzimy tylko. I Halloween […]. I Halloween jeszcze obchodzi-
liśmy na Ukrainie. Teraz się mężowi podobało bardzo” [W12/XIV/287–291/19]. 
Jednocześnie oboje interesują się rozwojem duchowym, w związku z czym 
wspierają się wzajemnie w tej kwestii: „znaczy mój mąż nie jest religijny aku-
rat. Nie namawia mnie, nie nakłania mnie do jakichś praktyk religijnych ani do 



204 Doświadczanie międzykulturowości…

zmiany wiary nawet i tak dalej. Nawet sam mi mówił, że jakbym chciała chodzić 
do Gminy, proszę bardzo. Też jest chętny, żebym tylko się rozwijała duchowo” 
[W12/XIII/241–244/16–17]. Płaszczyzną, na której znaleźli porozumienie, 
jest pojmowanie uczestniczenia w praktykach religijnych jako rozwoju ducho-
wego. Wówczas mniejsze znaczenie ma obrządek, w którym uczestniczą.

Podsumowując, małżonkowie, którzy wyznają podobne wartości, porozu-
mienie ponadkulturowe odnajdują w dwóch obszarach. Pierwszym jest trakto-
wanie wspólnego udziału w praktykach religijnych jako jednego ze sposobów 
na spędzenie czasu wolnego. Polega to przede wszystkim na: uczestniczeniu 
w obrządku religijnym (katolicyzm, judaizm); wspólnym obchodzeniu świąt 
oraz łączeniu obu tradycji, jeśli terminy uroczystości się pokrywają (przede 
wszystkim przygotowywanie posiłków charakterystycznych dla danej kul-
tury); a także na spotkaniach ze znajomymi reprezentującymi kulturę jednego 
z małżonków (co przede wszystkim dotyczy judaizmu). Drugim sposobem jest 
postrzeganie udziału w praktykach religijnych jako rozwoju duchowego. Wów-
czas środek, za pomocą którego jest osiągany, traci swoje znaczenie.

Małżeństwo wyznające podobne wartości tworzy też N4. Ona i jej mąż 
znaleźli porozumienie w pozainstytucjonalnym postrzeganiu Boga. Mąż 
narratorki, podobnie jak mąż N2, towarzyszy żonie w obchodach świąt żydow-
skich. Ona jednak nie wyraża chęci do uczestniczenia w wydarzeniach katolic-
kich. Jednocześnie jest zadowolona z tego, że mąż przekazuje dziecku wiedzę 
chrześcijańską.

Wspólną wartością może być stworzenie małżeństwa jednokulturowego. 
Tak jest w przypadku N5 i N8, gdzie wyznacznikiem stylu życia są zasady pły-
nące z Tory. Podobne potrzeby sygnalizuje N6 i N12 w opowieściach o swoich 
wyobrażeniach na temat przyszłego związku. Jednak w przypadku tego typu 
małżeństw nie następuje spotkanie dwóch kultur w obrębie rodziny prokreacji.

Jak wspomniałam na początku, drugim sposobem ujawniania się róż-
norodności kulturowej w rodzinie prokreacji jest wyznawanie odmiennych 
wartości przez małżonków. Przede wszystkim polega ono na odmiennym 
podejściu do praktyk religijnych, co ma swoje podłoże w przyzwyczajeniach 
wyniesionych z domu rodzinnego. Małżeństwo, które do pewnego momentu 
prezentowało odmienne wartości, tworzy N10. Zarówno ona, jak i jej mąż 
wychowali się w rodzinach polsko-żydowskich. Narratorka wychowała się ze 
świadomością pochodzenia żydowskiego, ale w niereligijnej rodzinie, która nie 
obchodziła świąt żydowskich, a obchodzenie świąt katolickich sprowadzało 
się do rodzinnego spotkania przy wigilijnej kolacji i wielkanocnym obiedzie. 
N10 nie znała jednak żadnego z obrządków religijnych. Z kolei mąż narratorki 
wychował się w religijnej rodzinie, która świętowała w obu obrządkach, a także 



205Konteksty doświadczania międzykulturowości

chodziła do kościoła i do synagogi. N10 judaizm poznała dopiero za sprawą 
męża, o czym opowiada: „w tym momencie […] no to poznałam właśnie 
jego. I to też jakby [mąż – AK] mi zaproponował: »aaa, chodź, pójdziemy do 
synagogi«. Ja, no chciałam pójść, bo jakby też jest to kawałek mnie […] No 
tak chciałam pójść, zobaczyć, no, bo jakby ciekawość, wszystko razem, tak?” 
[W10/XXXV/747–751/65–66]. Moja rozmówczyni utożsamiała się z kul-
turą żydowską, gdyż nazywa ją „częścią siebie”. Chciała zobaczyć synagogę, ale 
przed poznaniem męża nie zrealizowała swojego pomysłu.

Zanim małżonkowie znaleźli porozumienie w kwestiach religijnych, 
musieli uspójnić kilka rozbieżności. Wątpliwości pojawiły się podczas ślubu, 
wzmocniły się po urodzeniu się pierwszego dziecka, a ich eskalacja nastąpiła 
wtedy, gdy wychowywali dwoje dzieci. Początkowo dla N10 sfera religijna nie 
była istotna, o czym świadczy decyzja o ślubie w Kościele katolickim. Dla niej 
nie miał on wymiaru religijnego, a estetyczny, co wspomina następująco: 

mieliśmy ślub w Kościele katolickim, jednostronny, bo ja nie jestem członkiem 
Kościoła katolickiego […] Tak ustaliliśmy, że się pobierzemy […] Poza tym [mąż 
– AK] studiował [za granicą – AK]. To dosyć skomplikowane razem było. Więc 
chcieliśmy zrobić ten ślub, no i jakby się zastanawialiśmy, co to ma być. No i […] 
najpierw pomyśleliśmy że cywilny tylko. Ja tak się przeszłam po tych urzędach cy-
wilnych, stwierdziłam, że jest sala, akt zgonów, okienko aktów zgonów przy tym, 
jakoś, nie wiem, te budynki szare […] Jakoś strasznie mnie to źle, jakoś nie mo-
głam sobie wyobrazić, że mój ślub ma się odbyć w takim pomieszczeniu, nie wiem 
[…] Żydowski też nie wchodził za bardzo w grę żaden, bo jakby gdzie i jak, tak? 
A poza tym […] no jakby też nawet prawnie, wiadomo, że w synagodze nie, no bo 
ja nie jestem, prawda? Jakby członkiem synagogi, więc nie mogę. A w jakichś tych 
reformowanych, innych, to to też było takie, że to się nie liczy właściwie […] Po-
tem się zaczęliśmy zastanawiać nad katolickim, ja taka nie byłam też przekonana, 
że chcę, ale potem stwierdziłam, że jak [mąż – AK] chce, no to OK. A jakby dla 
mnie to nie ma takiego znaczenia. No to, znaczy, że jakby sobie pomyślałam, że 
to jest takie, nie wiem, no, że to przynajmniej może być takie ładne, nie? Ale nie 
wiem, może to było trochę takie naiwne, ale tak jakoś tak. W końcu stwierdziłam, 
że może niech będzie taki [W10/XXI/434–457/39–41]. 

Z opowieści narratorki wynika, że najbardziej otwarty na odmienność mał-
żonka okazał się Kościół katolicki, który dopuszcza możliwość ślubu jed-
nostronnego z osobą nieochrzczoną w tej wierze, co nie było możliwe 
w synagodze. Ponadto jako jedyna organizacja religijna w Polsce ma prawo do 
udzielania ślubów konkordatowych. Po ślubie stosunek narratorki do wiary 
katolickiej zmienił się, co wspomina: „i też mnie zaczęło denerwować, że 



206 Doświadczanie międzykulturowości…

[mąż – AK] chodzi do tego kościoła. My się też jakby o to spieraliśmy trochę”  
[W10/XXIII/473–474/42]. Przyczyną niezadowolenia ze strony narratorki była 
obawa o to, że mąż będzie chciał uczynić z katolicyzmu dominujące wyznanie 
w ich nowej rodzinie. Ponadto jego religijność była dla N10 niezrozumiała.  Na 
poziomie katolicyzmu małżonkowie nie znaleźli takiego porozumienia, jak 
na poziomie judaizmu. Za przyczynę można uznać to, że w kulturze żydowskiej 
uczestniczyli w formie zabawy. W katolicyzmie zaś składali wiążące deklaracje.

Rozbieżności pomiędzy małżonkami najsilniej ujawniły się przy wycho-
wywaniu dzieci. Pierwsze wyznanie, do którego były wprowadzane, to kato-
licyzm, co odbywało się z inicjatywy męża. O swoich wątpliwościach N10 
opowiada: 

miałam taki moment, że stwierdziłam, że może to nie był dobry wybór. Bo to 
właśnie potem jakby doszło wychowywanie, tak? To potem zaczęłam się nad tym 
zastanawiać, do czego ja się zobowiązuję i w momencie kiedy podpisywałam ten 
papier, to też jakby miałam taki moment wahania jakby, ale stwierdziłam, no OK, 
tak? [W10/XXI/458–460/41]. 

Kościół katolicki daje możliwość brania ślubów jednostronnych, czyli z oso-
bami innego wyznania (lub żadnego). Nie daje jednak prawa niekatolickiemu 
małżonkowi, by wychowywał dzieci w wartościach charakterystycznych dla 
swojej religii. Podczas ślubu wymagane jest, by małżonkowie obiecali, że 
wychowają dzieci w duchu chrześcijańskim. Złożenie takiej deklaracji wywo-
łało w N10 wątpliwości. Nie były one jednak tak silne, jak u N1, która z tego 
powodu w ogóle wyklucza możliwość wzięcia ślubu w Kościele katolickim. 
W świetle przyjętych zobowiązań małżonkowie zdecydowali się ochrzcić 
pierwsze dziecko, o czym narratorka mówi: „no i [syna – AK] ochrzcili-
śmy. Ale potem ja stwierdziłam, że jakby Kościół mnie nie interesuje. Że 
jakby nie chcę, że jakby mnie denerwuje. I że jakby w ogóle mi nie pasuje”  
[W10/XXIII/469–472/42]. Z tego powodu na ochrzczenie drugiego dziecka 
N10 i jej mąż nie zdecydowali się. Mimo to dzieci od najmłodszych lat cho-
dziły z tatą do kościoła, choć ze względu na miejsce zamieszkania był to kościół 
protestancki, a nie katolicki, co narratorka przedstawia następująco:

trochę sam z nimi chodził, ale [syn – AK] właśnie tak mało co chciał, [córka 
– AK] bardziej. [Córka – AK] jest nieochrzczona [W10/XXIII/494–495/44], 
ale oni teraz chodzą do kościoła [protestanckiego – AK]. Bo on jak najbliżej 
domu. Ale nie dlatego że najbliżej domu, tylko dlatego, że on ma zajęcia dla dzieci 
w czasie mszy, więc [mąż – AK] chodzi na msze, a [córka – AK], czasami [syn 
– AK], chodzą na zajęcia dla dzieci, są takie grupy wiekowe, gdzie tam coś tam im 



207Konteksty doświadczania międzykulturowości

opowiadają i robią jakieś zajęcia, robią jakieś tam rysunki, coś takie, ja bym po-
wiedziała, artystyczne zajęcia […] I coś tam robią, coś tam mówią o Bogu, ale…  
[W10/XXIII/502–506/44–45]. 

Narratorce łatwiej jest zaakceptować udział dzieci we mszy odbywającej się 
w kościele protestanckim niż katolickim. Samą siebie próbuje przekonać, że 
biorą one udział w zajęciach artystycznych, którym tylko towarzyszą treści 
religijne. Co ciekawe, w mszach chętniej bierze udział nieochrzczona córka niż 
ochrzczony syn, co oznacza, że dla dzieci sakrament ten nie jest istotny.

Skutkiem niezadowolenia N10 z uczestniczenia dzieci w chrześcijań-
stwie było rozpoczęcie wprowadzania ich do judaizmu. Moja rozmówczyni 
wspomina:

w pewnym momencie stwierdziłam, że jeżeli już te dzieci chodzą do kościoła, to w ta-
kim razie niech usłyszą o judaizmie. Bo bardzo nie chciałam, żeby one były tylko 
jakby, żeby rosły w Kościele katolickim z takim poczuciem, że to jest ten Bóg […] 
Także, że jakby w sposób ograniczony [W10/XXV/533–535/47]. 

Pomysł wprowadzania dzieci w judaizm wynikał z jej niechęci do katolicyzmu. 
Zakres uczestniczenia w religii żydowskiej dostosowany jest do możliwości 
wszystkich członków rodziny, o czym N10 opowiada:

nie robimy tego bardzo w systematyczny sposób [W10/XXV/531/47], no i teraz 
na przykład od jakiegoś czasu […] staramy się obchodzić szabat w takiej formie 
luźnej bym powiedziała, to znaczy na przykład niekoniecznie jest on jakby o tej 
porze, co powinien być, tylko po prostu jak nam wyjdzie, tak? Że wieczorem, tak? 
[W10/XXVII/536–537/47], nie jest to na takiej zasadzie, że nie wiem, odmawia-
my wszystkie modlitwy, czy w szabat, nie wiem, nie gasimy światła, tak? […] Ale 
nie jesteśmy tym zupełnie restrykcyjni. Tylko to jest, tłumaczymy im, że można 
teraz nie włączać radia, nie? Hehe. Albo muzyki, tak? Ale koniec końców, po tym 
jak musimy poćwiczyć na skrzypcach, potrzebujemy, nie wiem, bo są takie akom-
paniamenty, no to je włączam, tak? [W10/XXVII/544–556/48–49]. 

Oprócz obchodzenia szabatu rodzina N10 świętuje również Nowy Rok, 
w trakcie którego jedzą „jabłka z miodem albo coś, albo jakieś tam inne potrawy” 
[W10/XXVII/543/48]. Obchodzenie szabatu i innych świąt nie jest moż-
liwe w zgodzie ze wszystkimi zasadami, co narratorka wyjaśnia: „mamy taki tryb 
życia dosyć zwariowany […] Znaczy dużo wyjeżdżamy, dużo się dzieje, tak?” 
[W10/XXVII/559–560/49]. Wybiórczość religijna, jaka występuje nie tylko 
w rodzinach żydowskich, wynika ze stylu życia, jaki towarzyszy osobom żyją-
cym w XXI wieku w krajach europejskich. Pracujący rodzice, dzieci chodzące do 



208 Doświadczanie międzykulturowości…

szkoły i na dodatkowe zajęcia nie zawsze mają możliwość, żeby celebrować każde 
święto zgodnie ze wszystkimi zasadami. Wobec tego zasady muszą być dostoso-
wane do trybu życia rodziny. Z niektórych trzeba zrezygnować, innym nieco zmie-
nić formę, ale ważna jest znajomość symboliki i choćby częściowe jej odtworzenie.

Rodzina N10 doświadcza międzykulturowości nie tylko ze względu na 
pochodzenie. Narratorka i jej mąż z powodów zawodowych często się prze-
prowadzają i podróżują. W związku z tym dzieci wychowywały się w otocze-
niu judaizmu, katolicyzmu, protestantyzmu, prawosławia, a także chodziły do 
szkoły muzułmańskiej, gdyż rodzina mieszkała „w dzielnicy pakistańskiej, czyli 
religii muzułmańskiej, mają meczet obok […] w szkole się mówi o świętach 
muzułmańskich” [W10/XXIX/621/54]. Dla N10 ważne jest, żeby nie ograni-
czać świadomości dzieci do jednej religii, ale żeby nauczyć je funkcjonowania 
w zróżnicowanym kulturowo otoczeniu, o czym opowiada:

nie wiem, czy nasze dzieci do końca rozpoznają, które święta są z której religii. 
Ale są małe. I ja jakby, więc ja się czasami potrafię uśmiać, bo widzę, że coś tam 
mieszają. I próbuję im wytłumaczyć, że jakby jest więcej religii […] Ale wydaje mi 
się, że to w pewnym momencie jakby się ułoży, tak? Bo po prostu taki jest proces 
uczenia [W10/XXX/658–663/58]. 

W swoich wyjaśnieniach zaznacza: „że nie wiadomo, czy ten Bóg w ogóle jest, 
i że ja nie wierzę, że jest, ale są ludzie, którzy wierzą” [W10/XXIX/653/57]. 

Na pierwszym etapie znajomości małżonkowie znaleźli porozumienie na 
poziomie uczestniczenia w kulturze, z którą oboje się utożsamiali. Ta zgodność 
sprawiła, że wzajemnie sobie zaufali w kwestiach religijnych. N10 wierzyła, że 
pomimo ślubu katolickiego mąż nie będzie wprowadzał dzieci do tej kultury. 
Sprzeczne postawy N10 i jej męża, które ujawniły się po ślubie, pozwoliły odkryć 
rozbieżności kulturowe, których wcześniej nie dostrzegali. Małżonkowie znaleźli 
porozumienie, które polega na zaakceptowaniu własnych odmienności w podej-
ściu do praktyk religijnych. W judaizmie uczestniczą całą rodziną, ale tylko 
w takim stopniu, w jakim pozwalają na to inne obowiązki. W religii chrześcijań-
skiej dzieci uczestniczą tylko z tatą, ale wyłącznie wtedy, gdy mają na to ochotę.

Rozbieżności pojawiają się również w tych rodzinach, w których małżonkowie 
wyznają wspólne wartości. U N2 i jej męża ujawniły się one w postaci odmiennych 
nawyków żywieniowych wyniesionych z domu rodzinnego. Narratorka w taki spo-
sób opisuje swoją przygodę z przygotowaniem mięsa wieprzowego:

moje podejścia do wieprzowiny są dość marne, ponieważ no wiem, że mój mąż 
lubi wieprzowinę i ja chciałam mu zrobić nawet żeberka. Znalazłam przepis, po-
szłam, kupiłam te żeberka, patrzę na te żeberka i no były takie obrzydliwe […] 



209Konteksty doświadczania międzykulturowości

Obkroiłam wszystkie kości, obkroiłam cały tłuszcz i podobno to już nie były że-
berka. Więc ja nie umiem gotować wieprzowiny […] ja miałam jedno podejście 
do żeberek i nic mi się nie udało […] No z kolei moja przyjaciółka, jak swojemu 
mężowi, też u niej w domu nie było wieprzowiny, poprosił ją mąż o schabowe-
go, to podobno był tak niejadalny, że nie mógł pokroić. Więc no… No u mnie 
w domu nadal nie ma wieprzowiny, bo próbowałam u teściowej i mi ten smak nie sma-
kuje [W2/VIII/91–99/8]. 

O swoim doświadczeniu narratorka opowiada w sposób barwny i szczegółowy, 
co oznacza, że było dla niej znaczące. 

W każdej rodzinie uzgodnienie różnic kulturowych wymagało zaakcep-
towania odmienności małżonka i otwartości na nią. Pogodzenie rozbieżno-
ści było łatwiejsze u tych osób, które od początku wyznawały podobne war-
tości. Wówczas nie miało znaczenia, czy partnerzy uczestniczą w życiu swojej 
wspólnoty, czy nie. W obu przypadkach udział w kulturze małżonka traktowali 
jako sposób na spędzenie czasu wolnego, rozrywkę. Innym sposobem na pora-
dzenie sobie z różnicami było potraktowanie praktyk religijnych jako rozwoju 
duchowego. Wówczas mniej istotna była rama, w której dane praktyki się mieściły. 
Z kolei najtrudniej poradzić sobie z rozbieżnościami, gdy małżonkowie nadają 
swoim kulturom różne wartości. W takiej sytuacji znalezienie porozumienia 
jest długim procesem, wymagającym zmiany własnego stosunku do praktyk 
ważnych dla partnera.

3. Potrzeba wspólnotowości

Potrzeba przynależności jest jedną z podstawowych potrzeb każdego człowieka, 
którą może on zrealizować w kręgu osób podobnych sobie lub mających wza-
jemny szacunek do swojej odmienności. Wśród wspólnot, do których należeli 
moi rozmówcy, można wymienić kręgi towarzyskie, organizacje narodowościowe 
i Izrael. W ramach rodziny pochodzenia lub prokreacji narratorzy również tworzą 
wspólnoty. Tego zagadnienia nie będę jednak poruszać w niniejszej części.

3.1. Wspólnota w kręgach towarzyskich

Poczucie wspólnoty dają bliskie relacje ze znajomymi. Obecnie moi rozmówcy 
tworzą relacje towarzyskie z osobami poznawanymi na wszystkich etapach 
życia – w czasach szkolnych i studenckich, po zakończeniu formalnej edukacji. 



210 Doświadczanie międzykulturowości…

Znajomości te zawierane były w poszczególnych placówkach, w których narra-
torzy zdobywali wykształcenie, a także w miejscach związanych z rozwojem zain-
teresowań lub w organizacjach żydowskich. Do teraźniejszego grona znajomych 
moich rozmówców należą przedstawiciele kultury dominującej, żydowskiej 
i innych kultur mniejszościowych. Razem z nimi tworzą wspólnoty o charakterze 
towarzyskim. Jednak nie ma możliwości dokonania podziału na określone typy 
wspólnot. Koleżanki i koledzy narratorów, należący do poszczególnych grup kul-
turowych, znają się między sobą i nawzajem wchodzą w bliższe lub dalsze relacje. 
Kryterium porządkujące dalszą część tego paragrafu stanowią wspomniane kręgi 
kulturowe. Ma to jednak wyłącznie analityczny charakter.

Znajomych należących do kultury żydowskiej zazwyczaj poznawali 
w organizacjach żydowskich, a także przy okazji podejmowania działań zwią-
zanych z kulturą pochodzenia. O swoich przyjaźniach N2 opowiada nastę-
pująco: 

ja tam poznałam swoich przyjaciół […] Może jedna osoba mieszka w Warszawie, 
druga gdzieś tam wyjechała. Ale stamtąd pochodzi większość moich przyjaciół 
[W2/XXX/423–425/38], oczywiście spędzamy ze sobą wolny czas, oprócz tego, 
że czasami z kimś rozmawiamy przez telefon i plotkujemy jak każdy inny człowiek, 
to staramy się mimo wszystko, kiedyś oczywiście więcej, bo to jakoś częściej, za-
chować jakąś tradycję żydowską [W2/XXX/433/39]. 

N7 swoją przyjaciółkę poznała podczas wycieczki do Izraela, którą zorganizo-
wało jedno ze stowarzyszeń. Narratorka o tej znajomości opowiada: „poznałyśmy 
się w Izraelu. I tak do tej pory utrzymujemy kontakt” [W7/XXVI/382–383/30], 
„i właściwie tylko z nią mogę tak naprawdę porozmawiać o tym. Tylko ona 
potrafi to czuć tak jak ja” [W7/XXVI/377–379/29]. Z kolei N6 żydowskich 
znajomych poznaje zarówno w Polsce, jak i za granicą, o czym mówi:

z żydowskimi znajomymi to jest zupełnie inaczej. No bo to jest dla nich po prostu 
normalne, to jest ten kod, nie? Nie rozmawiamy o dwóch różnych sprawach, tylko 
to jest to, co nas totalnie łączy w stu procentach, są właściwie same styczne i to po 
prostu działa. A w sumie spoko, jak jeszcze moi żydowscy znajomi się znają z mo-
imi tutaj znajomymi w Łodzi […] No to w ogóle fajnie, jak się lubią i tak dalej, jak 
to się zazębia to w ogóle. To znaczy, że mam fajną ścianę znajomych za sobą i to 
jest fajne [W6/XLVII/621–628/49–50]. 

Z kolei N11 Żydów z zagranicy poznawał w Izraelu podczas studiów. Ważne 
w znajomościach z przedstawicielami tej samej kultury jest to, że druga osoba 
pochodzenia żydowskiego lepiej rozumie odczucia i rozterki narratorów niż 



211Konteksty doświadczania międzykulturowości

przedstawiciele innych grup etnicznych lub narodowych. Wynika to ze zbież-
ności przeszłych doświadczeń i teraźniejszych obaw.

Znajomości z przedstawicielami innych kultur mniejszościowych narra-
torzy zawierali i zawierają w miejscach swojego codziennego funkcjonowa-
nia. N12 „ma koleżankę, która jest w połowie Cyganką też czy tam w jednej 
czwartej” [W12/XXII/502/34], z którą przyjaźni się od czasów szkolnych, 
a także: „jeszcze ma środowisko właśnie muzułmańskie. Ma takich znajomych 
muzułmanów. Ma kolegę właśnie takiego, z którym się przyjaźni wiele lat”  
[W12/XXIII/541–543/36]. Z kolei N7 pracuje w środowisku, które jest 
„bardzo międzynarodowe” [W7/XXVI/400/31]. N11 na studiach w Izraelu 
poznał osoby z całego świata, z którymi do tej pory „jest to ogromny kontakt, 
jest to wielki. Tam są, to jest, wielkie przyjaźnie. Wielkie przyjaźnie. To byli 
ludzie z całego świata. Umówili się, że po skończeniu studiów będą do siebie 
tam jeździć” [W11/XXV/415–419/30]. W swoich krajach przyjaciele nar-
ratora niekoniecznie należą do kultur mniejszościowych. Wśród znajomych 
moich rozmówców są przedstawiciele kultur mniejszościowych (muzułmanie, 
Cyganie) i obcokrajowcy. Narratorzy poznawali ich w miejscach związanych 
z edukacją lub pracą zawodową. Tworzą międzykulturowe i międzynarodowe 
znajomości. Nie osiągają z nimi tak głębokiego porozumienia, jak z przedsta-
wicielami własnej grupy narodowej. Jednak w ich otoczeniu moi rozmówcy 
w mniejszym stopniu odczuwają swoją odmienność kulturową niż w relacjach 
z przedstawicielami kultury dominującej. 

Najwięcej znajomych narratorów pochodzi jednak z kultury dominują-
cej, o czym N11 mówi następująco: „natomiast oczywiście, no są znajomi też, 
zrozumiałe, no się żyje w Polsce, większość osób jest chrześcijanami, szczegól-
nie katolikami, prawda?” [W11/XXIV/408/29]. Do tej grupy głównie należą 
osoby, które moi rozmówcy znają z czasów szkolnych lub studenckich. N3 
opowiada o tym następująco: „bo ja głównie jednak przyjaźnie zawierałam 
dopiero na studiach, takie trwałe, które trwają do teraz” [W3/XLIII/554/48]. 
Znajomi niektórych narratorów chętnie uczestniczą w kulturze żydowskiej. 
Tak jest w gronie N8:

Miałem fantastycznych przyjaciół na studiach, kompletnie nic się nie zmieniło. 
Kompletnie. I również przyjaciół tych, których miałem […] tuż przed pójściem 
na studia, też się kompletnie nic nie zmieniło […] Zbudowałem z nimi relację jak-
by bezpośrednią i byłem z nimi bliskimi znajomymi, przyjaciółmi, więc jakkolwiek 
to tego nie było czymś dzielącym nas. Nie. Zmieniło się tyle, że na przykład […] 
jak zacząłem przestrzegać szabatu […] starałem się na przykład organizować sza-
baty, inwestowałem w to sporo pieniędzy, kupowałem dobre oliwki, dobry chleb 



212 Doświadczanie międzykulturowości…

i tak dalej i wtedy oni, zajadając się, chwalili szabat. To mi sprawiało przyjemność 
[W8/XIV/356–364/28–29]. 

Wprowadzanie znajomych do kultury miało pozytywne konsekwencje, o któ-
rych narrator opowiada: 

często wiązało się z tym, że mam szabat, więc nie mogę pewnych czynności wy-
konać, ale oni jakby zawsze się włączali w to, żeby umożliwić. Zawsze jakby, jeżeli 
miała być taka impreza, to szli szukać koszernego wina i tak dalej. Byli bardzo 
oddani w tym. Byli cudowni i do dzisiaj […] jak odwiedzam tam przyjaciół […] 
ostatnio przyjechałem, jakby mówiłem, że przyjeżdżam na szabat i tyle. Przy-
jeżdżam na szabat i […] oni wiedzą już, muszą mi pomóc nieść klucz, bo tam 
nie mogę przenosić, muszą mi pomóc coś tam, jak chcą, żebym się z nimi na-
pił piwa, to nie mogą mnie pytać, czy mają mi kupić piwo, tylko ewentualnie mi 
postawić piwo […]. I oni to wypełniają, i oni to wiedzą, szanują bardzo i tyle  
[W8/XIV/373–379/30]. 

Aktualna chęć uczestniczenia znajomych w kulturze żydowskiej stanowi efekt 
pewnego procesu. Najpierw narratorzy musieli zbudować z nimi bliską relację, 
która nie miała podłoża narodowościowego. Następnie, uczestnicząc w kul-
turze żydowskiej, nie rezygnowali z utrzymywania kontaktu z osobami, które 
do niej nie należą. Jednocześnie pokazywali im pozytywne aspekty własnej 
kultury, zapraszając do uczestniczenia w wydarzeniach dla niej właściwych. 
W efekcie znajomi poznali i zaakceptowali zasady judaizmu, dzięki czemu 
mogą je respektować podczas spotkań z narratorami.

Obecnie większość narratorów kontynuuje znajomości z wcześniejszych 
lat, a nowe osoby poznaje w miejscach związanych z pracą lub realizowaniem 
pozazawodowych zainteresowań. Jedną z niewielu osób, która nie nawiązuje 
nowych znajomości, jest N8. Mówi o tym następująco: 

przyjaźni już nie mogę mieć, bo rabin nie może mieć specjalnie przyjaźni, bo to jest 
funkcja, która nie może, siłą rzeczy, nie może. Samotny [W8/XV/424–425/34]. Są 
bardziej takie no, są bardziej skomplikowane […] To nawet nie chodzi o mnie, 
tylko w momencie kiedy ja będę jego przyjacielem, to on straci rabina, ludzie po-
trzebują rabina, potrzebują kogoś, kto będzie dla nich rabinem. To jest źródło siły 
też. I w momencie, kiedy ja będę się z nim spotykał, pójdę z nim na piwo i za-
cznę opowiadać o swoich problemach, to już koniec. Jakby. I zacznę wypłakiwać 
mu się, i mówić: „Boże, mam dość” i tak coś takiego, i to już jest koniec. Jakby 
dla niego już się skończyłem jako rabin. A tego nie mogę robić. To jest głupie  
[W8/XV/435–448/33–34].



213Konteksty doświadczania międzykulturowości

Obecnie tworzona przez nich wspólnota ma charakter religijny (zawodowy), 
a nie towarzyski. Dla członków Gminy rabin stanowi „źródło siły”, a to ozna-
cza, że nie może okazać słabości, która charakteryzuje relacje przyjacielskie. Do 
wspólnoty w organizacjach żydowskich powrócę jednak w następnym paragrafie.

Najwyższy poziom wzajemnego zrozumienia narratorzy osiągają ze zna-
jomymi z kultury żydowskiej. Z przedstawicielami żadnej z pozostałych nie 
podzielają tych samych odczuć względem pochodzenia narodowego. Jednak 
w pozostałych kręgach kulturowych również są osoby, z którymi łączy ich głę-
boka więź. Tworzą z nimi wieloletnie przyjaźnie, w których pomimo różnic 
kulturowych możliwe jest osiągnięcie porozumienia w wielu innych kwestiach. 

Funkcjonowanie w poszczególnych kręgach nie odbywa się w izolacji. 
Narratorzy zapoznają ze sobą znajomych z różnych wspólnot. Nie jest to jed-
nak cecha charakterystyczna dla kultury żydowskiej. Bez względu na przyna-
leżność etniczną lub narodową na poszczególnych etapach życia ludzie zawie-
rają znajomości w różnych środowiskach. W naturalny sposób zapoznają ze 
sobą znajomych z różnych kręgów.

Kolejną istotną kwestią, która nie ma podłoża kulturowego, jest utrzymy-
wanie starych lub zawieranie nowych znajomości z osobami spoza własnego 
miejsca zamieszkania. Jest to cecha charakterystyczna dla znajomości tworzo-
nych przez osoby dorosłe.

3.2. Organizacje żydowskie jako (mikro) wspólnoty

Na etapie planowania badań przypuszczałam, że uczestnicy organizacji żydow-
skich na wcześniejszych etapach życia również przejawiali chęć do aktywno-
ści społecznych. Okazało się, że w większości przypadków nie istnieje związek 
pomiędzy przynależnością do organizacji narodowościowej a wcześniejszą 
aktywnością społeczną. Może to wynikać z potrzeby przynależności, której 
podłożem jest poczucie wspólnoty z określonym kręgiem osób lub idei, a nie 
z samym podejmowaniem jakiejkolwiek aktywności.

Przypuszczenie to może potwierdzić fakt, że nieliczni aktywni społecznie 
narratorzy podejmowali określone działania tylko wtedy, gdy czuli się zwią-
zani z daną organizacją. Wśród działań podejmowanych w czasach szkolnych 
narratorzy wskazują na aktywność harcerską i religijną. Dla N3 przynależność 
do harcerstwa była ważnym elementem życia, co wspomina następująco: „a ja 
byłam dosyć dużo aktywną harcerką” [W3/XXV/214/20], „ja sobie to bar-
dzo chwalę jako okres życia” [W3/XXV/232/20]. N12 również była harcerką, 



214 Doświadczanie międzykulturowości…

jednak dla niej to nie była ważna organizacja, o czym mówi: „a do harcerstwa 
też trochę, ale nie podobało mi się” [W12/XVI/334/23], „jeździłam też na te 
wyjazdy, obozy, te pod namiotami” [W12/XVI/338/23]. Ważniejsze było dla 
niej zaangażowanie w życie wspólnoty duchowej, o czym opowiada: 

uczęszczałam z moją koleżanką […] do kościoła jezuitów. Mocni w Duchu Świę-
tym […] No śpiewałyśmy, należałyśmy do zespołu Mocni w Duchu, przyjaźniłam 
się z tym księdzem […] który założył w Łodzi ten oddział […] To jest dosyć taka, 
no, amatorska grupa, bo ona też zakłada właśnie istnienie nadnaturalnych przy-
miotów […] No to tam chodziłam [W12/XVI/322–330/22]. 

Podejmowane aktywności miały różny charakter. Przynależność do harcer-
stwa polegała na zdobywaniu praktycznych umiejętności. Z kolei uczestnicze-
nie w spotkaniach organizacji katolickiej miało wymiar duchowy. Elementem 
łączącym jest wspólnotowy charakter obu organizacji. Niezależnie od moty-
wacji, jaka przyświecała obu narratorkom przy wkraczaniu do poszczególnych 
grup, mogły w nich zaspokoić ważne dla siebie potrzeby w otoczeniu osób, 
które również je odczuwały. 

Z kolei osoby, które nie podejmowały aktywności społecznych, argumen-
tują to następująco: 

nie, nie, harcerstwo nigdy mnie nie pociągało, hehe, nie lubię dyscypliny  
[W7/XIII/245/18], jestem z reguły megaleniwy, mega tego nie lubię w sumie 
[…] Wątpię, żebym mógł się tak wkręcić na przykład w harcerstwo. Bo ja tego 
nie czuję, nie łączy mnie nic z tymi ludźmi, nie lubię chodzić po lesie, jak po mnie 
chodzą lichy, jak ktoś mi zabrania zapalić papierosa albo mówi, że mam o siódmej 
trzydzieści zbiórkę [W6/XXX/306–309/24–25].

Z powyższych wypowiedzi wynika zatem, że podstawą zaangażowania 
(lub jego braku) było poczucie wspólnoty. Każdy z moich rozmówców odczu-
wał je w stosunku do organizacji narodowościowych, do których należał. Nie 
zawsze działo się tak od razu. Jeśli w jakimś stowarzyszeniu nie czuli się dobrze, 
poszukiwali innego lub próbowali zakładać własne. Poniżej pokazuję dwa etapy 
przynależności do wspólnoty narodowościowej. Pierwszy polegał na dołącze-
niu do tej organizacji, która dla danej osoby była najbardziej dostępna. W dru-
gim kroku narratorzy podejmowali decyzję, jaka organizacja będzie dla nich 
najlepsza. Wówczas zostawali w tej, w której byli, poszukiwali innej lub próbo-
wali zakładać własną.



215Konteksty doświadczania międzykulturowości

3.2.1. Okoliczności wstąpienia do organizacji żydowskich

Pierwszy kontakt z organizacjami żydowskimi zazwyczaj następował, gdy nar-
ratorzy znajdowali się na przełomie końca szkoły średniej i początku studiów. 
Zdarzały się też osoby, które były wówczas w młodszym lub starszym wieku, 
ale jest to nieliczna grupa. Powody pójścia na pierwsze spotkanie organizacji 
żydowskiej były następujące: ciekawość, potrzeby duchowe lub wyjazd do 
innego miasta. Dla poszczególnych osób motywacją mogły być dwie lub trzy 
z wyżej wymienionych przyczyn dołączenia do organizacji narodowościo-
wych, ale jedna z nich zawsze była najsilniejsza. Wszystkie przyczyny były 
poprzedzone przynajmniej częściową świadomością własnego pochodzenia. 
Z ciekawością często wiązała się obecność osoby lub osób w otoczeniu nar-
ratorów, które zachęcają ich do zainteresowania się własną kulturą. Narrato-
rzy, dla których główną przyczyną wstąpienia do organizacji żydowskiej były 
potrzeby duchowe, zazwyczaj we wcześniejszych latach próbowali je zaspo-
koić we wspólnotach innych religii. Z kolei przeprowadzka do innego miasta 
wiązała się z koniecznością zbudowania nowych relacji towarzyskich, a także 
sprzyjała wykreowaniu nowego wizerunku samego siebie. Pomocne w tym 
okazywało się wstąpienie do organizacji narodowościowej.

Choć N10 z organizacjami żydowskimi związała się po wyjeździe z rodzin-
nego miasta na drugie studia do Łodzi, to głównym motywem dołączenia do 
organizacji żydowskiej była ciekawość kultury swojego pochodzenia. Moja 
rozmówczyni wspomina: 

wiedziałam, że na przykład, no że nic nie wiem o kulturze żydowskiej, chcia-
łabym się o tym nauczyć czegoś i no jakby nie miałam okazji, nie wiedziałam, 
jak zacząć, no i zadzwoniła koleżanka, że tutaj właśnie jest praca taka [w chórze 
żydowskim – AK]. No to ja mówię właśnie, że super. Bo stwierdziłam, że wła-
śnie to jest to, od czego chciałabym zacząć. Więc to mniej więcej tak wyszło  
[W10/XXXII/684–687/60], więc […] się w ten chór wciągnęłam i w związku 
z tym jakby też zaczęłam się uczyć o kulturze żydowskiej [W10/XXXIII/695/61]. 

Podobnie dla N1 pochodzenie żydowskie było pretekstem do uczestniczenia 
w kulturze żydowskiej i również ona zaczynała od chóru. W dołączeniu N10 
do organizacji żydowskich można dostrzec pewien proces. Narratorka chciała 
nauczyć się czegoś na temat kultury żydowskiej, ale nie wiedziała, od czego 
zacząć. Zbiegło się to z propozycją koleżanki dotyczącą podjęcia pracy w chó-
rze, co narratorka postrzegała jako okazję do zdobycia wiedzy na temat wła-
snego pochodzenia. Podczas pierwszego koncertu N10 poznała swojego męża, 
a on zaprosił ją na spotkanie organizacji, do której sam należał.



216 Doświadczanie międzykulturowości…

Ciekawość przyświecała również N7. Moja rozmówczyni poznała ele-
menty kultury żydowskiej w domu rodzinnym, jednak przekaz odbywał się na 
zasadzie podobnej do tej, która jest obecna w wielu rodzinach należących do 
kultury dominującej. Treści kultury przekazywane były w spontaniczny i nie-
uporządkowany sposób. Przyczyną wstąpienia do organizacji żydowskiej była 
chęć usystematyzowania wiedzy wyniesionej z domu.

Powodem zainteresowania się organizacjami żydowskimi przez N2 
również była ciekawość. Nastąpiło to jednak we wcześniejszym wieku niż 
u poprzednich narratorek. N2 wspomina: „I tak to powiedzmy do czasu, 
aż byłam późną nastolatką, miałam może siedemnaście, osiemnaście lat, 
małej mnie to nie interesowało, a potem, jak każdy człowiek na tym świecie, 
poszłam sobie do Fundacji Laudera, a potem poszłam do Gminy Żydowskiej”  
[W2/XV/171/15–16]. W przypadku każdej z narratorek zainteresowanie się 
organizacjami żydowskimi poprzedzone było świadomością własnego pocho-
dzenia wyniesioną z domu rodzinnego. Przodkowie jednak nie umieli wyjaśnić 
wielu kwestii dotyczących ich kultury, więc chciały się ich nauczyć od osób, 
które mają tę wiedzę.

Dla N6 przyczyną związania się z Gminą były potrzeby duchowe i chęć ich 
realizacji w środowisku żydowskim, co wspomina następująco: 

być może okres dojrzewania, cokolwiek. Nie jestem w stanie w ogóle powiedzieć. 
No jakby w ogóle kwestia pochodzenia… W ogóle pochodzenie żydowskie to 
jest na maksa jakby mocna sprawa […] A tutaj to jakoś tak na tyle działo, że mu-
siałem do niej przyjść, no jakby bardzo trudno mi było się odnaleźć po prostu  
[W6/XXVII/263–268/22], miałem w tym gimnazjum, sobie coś takiego wy-
kształciłem, że miałem wtedy takie megamocne poczucie takiej odrębności […] 
I to mi tylko pomagało, nie, że jak mogłem przyjść do Gminy, to coś, jakaś część 
w moim życiu stawała się realniejsza. No więc to pomaga, tak? Mój ulubiony przy-
kład jest z homoseksualizmem […] Po prostu to człowiek czuje jakąś taką naturę 
[…] aż idzie do klubu gejowskiego, no albo do gminy żydowskiej […] No, nie 
wiem, szuka w życiu, tak? Czegoś mu brakuje, na maksa mu brakuje, i to znaj-
duje po prostu. Jak w sercu jest jakaś luka […] I to o to po prostu chodziło, no 
najważniejsza jest w życiu harmonia. No, być może, że tej żydowskiej duszy jest 
właśnie to potrzebne. Że właśnie jest potrzebne tej energii właśnie żydowskiej 
[…] że wtedy ten człowiek zaczyna odpoczywać [W6/XXIX/281–295/23–24]. 

N6 odczuwał niewyjaśnioną pustkę, która wypełniała się, gdy stał się człon-
kiem Gminy. W podobnym wieku i z podobnych powodów do Gminy wstą-
pił N11, o czym opowiada: „no, taka potrzeba przynależności do tego, do tych 
organizacji. Takie poczucie narodowości” [W11/XIII/156–157/12], „tak, 



217Konteksty doświadczania międzykulturowości

tak, takie poczucie właśnie takiej tożsamości” [W11/XIII/161/12]. Potrzeby 
duchowe N12 były nieco inne niż u narratorów. U nich odczuwana pustka była 
niewypowiedziana. Dla niej wstąpienie do organizacji żydowskich w symbo-
liczny sposób wiązało się z kontaktem z nieżyjącym już wówczas dziadkiem, 
o czym mówi: 

to znaczy dlatego, że mój dziadek był pochodzenia żydowskiego, i tak chciałam 
zobaczyć, chciałam z bliska zobaczyć, jak to jest w rzeczywistości. I tak, po-
nieważ mój dziadek nie żyje, nie żył też wtedy. Tak. Nie mam kontaktu za bar-
dzo też z rodziną z tamtej strony. Tak. No i właśnie zgłosiłam się do Laudera  
[W12/XVII/397–402/26–27]. 

Jak zauważył N6, wiek, w którym wówczas znajdowali się narratorzy, przypa-
dał na okres dojrzewania. Jest to czas, w którym człowiek potrzebuje zaznaczać 
swoją odrębność od innych osób, czemu sprzyja mniejszościowe pochodzenie. 
Jest to również moment, w którym ludzie definiują się na nowo, tworzą swój 
świat, odrębny od tego, w którym funkcjonowali do tej pory. Jest to również 
poszukiwanie odpowiedzi na pytanie o to, kim się jest. W sytuacji, gdy odpo-
wiedzi tych nie można uzyskać w rodzinnym domu, zaczyna się ich poszuki-
wać poza nim – wśród osób, które odczuwają podobne potrzeby i wyznają zbli-
żone wartości.

Niektórzy narratorzy pierwsze kroki w organizacjach żydowskich stawiali 
poza miastem rodzinnym, w miejscowościach, w których studiowali. Przykła-
dem takiej osoby jest N8, który pochodzeniem żydowskim zainteresował się za 
sprawą starszego brata, co wyglądało następująco: 

a do tego zainspirował mnie w dużym stopniu mój brat. Który, wyjeżdżając na stu-
dia, a wiadomo, że studia to jest jakby nowa dynamika w życiu człowieka, zaczyna 
zadawać sobie pytania, definiować się w nowym środowisku. I on tak zaczął. Po 
prostu wyjechał […] zaczął się interesować tym, zaczęło to być dla niego ważne 
i tak dalej i przywiózł tego trochę do domu [W8/VII/91–94/7]. 

Następnie N8 sam wyjechał na studia i w nowym mieście zamieszkał w żydow-
skiej dzielnicy, co wspomina: „Jakby ta sama dynamika, wyjeżdżając na studia 
[…] Do tego mój brat mnie odwiedził, zabrał mnie na wycieczkę […] I tak 
dalej, i tak dalej. I to jakby zainspirowało mnie do tego, żeby jakby troszeczkę 
bardziej zwracać na to uwagę” [W8/VII/98–103/8]. Mój rozmówca podkre-
śla, że przez nowych znajomych postrzegany był jako Żyd: 

zresztą koledzy na studiach też mi pomogli w tym, bo też identyfikowali jako oso-
bę… Nawet nie tyle z pochodzeniem żydowskim, bo to po prostu, jeżeli ktoś ma 



218 Doświadczanie międzykulturowości…

pochodzenie żydowskie, to dla środowiska jest Żydem, prawda? To jest wiadomo. 
Więc po prostu identyfikowali jako takiego. No i tak [W8/VII/104–108/8]. 

Przyczyną utożsamiania narratora z pochodzeniem żydowskim mogło być 
to, że w taki właśnie sposób budował swój wizerunek w nowym środowisku. 
Moment wstąpienia do organizacji narrator wspomina tak: 

kto mnie zawiadomił o tym? W sumie jak to było dokładnie? Tak. Jedna dziew-
czyna przyniosła kiedyś do domu taki świstek wydrukowany o tym, tak. Tak, ja 
jeszcze w tę stronę nie szedłem aż tak, ale to jakby ona mnie popychała do tego, 
wrzuciła, no. OK, spoko. Powiesiłem sobie na tym, ale nic z tym nie zrobiłem 
jakby. I dopiero z czasem, też z kolei coś się zaczęło dziać w moim życiu widocz-
nie, i jakieś może jakieś coś, może kolejny etap w życiu, i zaczęły ważniejsze 
to dla mnie być. No i, mając już to ogłoszenie, po prostu poszedłem tam i tyle  
[W8/VIII/112–120/9].

Wchodzenie N8 do organizacji żydowskich układa się w pewien proces. Pierw-
szym jego etapem była inspiracja ze strony brata, która skutkowała zainteresowa-
niem się kulturą żydowską. Kolejnym było zamieszkanie w dzielnicy historycznie 
z nią związanej, a także prezentowanie się znajomym przez pryzmat owej kul-
tury. Skutkowało to zachętami ze strony koleżanki do wstąpienia do organizacji 
żydowskiej. W efekcie splotu tych wszystkich czynników N8 dołączył do niej.

Osobą, która również związała się z organizacjami żydowskimi po wyjeź-
dzie na studia, jest N3. Podobnie jak w przypadku N8 do tego kroku zainspi-
rowali ją znajomi. Przyczyną podjęcia ostatecznej decyzji, podobnie jak miało 
to miejsce u N2, była ciekawość. Moja rozmówczyni wspomina to następująco: 
„ja się dopiero na studiach zaczęłam z tym wiązać. I tak, no, głównie przez przy-
padek. To znaczy no… No tak, przez przypadek, tak myślę, że głównie przez 
przypadek. Przez to, że poznałam ludzi ciekawych, którzy zaczęli mnie przeko-
nywać, że może to ma jednak znaczenie” [W3/IV/8–12/2]. W jej przypadku 
mogła to być kontynuacja wcześniejszej aktywności społecznej. Po wyjeździe 
z rodzinnego miasta zrezygnowała z przynależności do harcerstwa, a w jej 
życiu pojawiło się miejsce na przynależność do nowej organizacji. Jednocze-
śnie do tamtej pory pochodzenie żydowskie traktowała jako integralną część 
siebie. Nie nadawała mu większego znaczenia niż pochodzeniu polskiemu. 

Osoby, które z organizacjami żydowskimi związały się poza miastem 
rodzinnym przez znajomych z nowej miejscowości, były postrzegane jako 
członkowie lub przedstawiciele wspólnoty żydowskiej. Oznacza to, że 
musieli  ich informować o swojej przynależności narodowej, co nie zawsze 
robili w swoim wcześniejszym miejscu zamieszkania.



219Konteksty doświadczania międzykulturowości

Z poszukiwaniem wspólnoty żydowskiej wiązała się chęć zaspokoje-
nia ciekawości i poznania kultury własnego pochodzenia; realizacja potrzeb 
duchowych, które mogły być wypowiedziane lub nie; a także wyjazd na stu-
dia do innego miasta. W każdym przypadku narratorom towarzyszyła potrzeba 
kontaktu z osobami, które pod względem kulturowym były do nich podobne, 
a dzięki temu mogły zapoznać je z różnymi aspektami własnego pochodzenia. 
Jednocześnie moi rozmówcy swoje pochodzenie żydowskie traktowali jako 
pretekst, okazję lub powód do poznania własnej kultury. 

3.2.2. Organizacje żydowskie jako wspólnota  
doświadczeń kulturowych

Po dołączeniu do organizacji żydowskich narratorzy utwierdzali się w przeko-
naniu, że powody, które ich tam przyciągnęły, są ważne. Organizacje zaspoka-
jały ich ciekawość i dawały możliwość realizowania potrzeb duchowych, jednak 
niezależnie od nich czynnikiem decydującym o pozostaniu w danej organizacji 
lub jej zmianie na inną było poczucie przynależności. Jeśli narratorzy nie czuli 
się członkami danej wspólnoty, to poszukiwali innej. Czynnikami przyciągają-
cymi do danej organizacji była rodzinna atmosfera panująca pomiędzy człon-
kami i zintegrowanie się z nimi. Istotna była również atmosfera samego miej-
sca, czyli wystrój pomieszczenia, w którym odbywały się spotkania. Ponadto 
dla moich rozmówców liczyło się to, czy dana organizacja wiąże się z prefe-
rowanym przez nich odłamem judaizmu. Do czynników zniechęcających do 
danej organizacji można zaliczyć konieczność zasłużenia na akceptację ze 
strony członków danego stowarzyszenia, osobiste konflikty z nimi lub nega-
tywną atmosferę miejsca. Wymienione czynniki są zestawione w poniższej 
tabeli. W opowieściach narratorów najczęściej pojawiają się takie organizacje, 
jak: Fundacja im. Ronalda S. Laudera, Gmina Wyznaniowa Żydowska w Łodzi 
i Związek Postępowych Gmin Żydowskich „Beit Polska”. To właśnie poszcze-
gólne organizacje stanowią kryterium porządkujące ten paragraf.

Tabela 13. Czynniki zachęcające i zniechęcające do poszczególnych  
organizacji żydowskich

Czynniki zachęcające Czynniki zniechęcające
Rodzinna atmosfera Konieczność zasłużenia na akceptację
Pozytywna atmosfera miejsca Osobiste konflikty
Określony odłam judaizmu Negatywna atmosfera miejsca

Źródło: opracowanie własne.



220 Doświadczanie międzykulturowości…

W opowieściach o Fundacji Laudera można wyróżnić trzy następujące czyn-
niki przyciągające do organizacji: rodzinna atmosfera, integracja z członkami 
organizacji, pozytywna atmosfera miejsca. Czynnikiem zniechęcającym do niej 
były jedynie osobiste konflikty z członkami stowarzyszenia. Fundacja Laudera 
stanowiła dla narratorów przedsionek do poznania świata żydowskiego, jego tra-
dycji i zasad. N2 swoją przynależność do niej wspomina następująco: 

to jest miłe takie, jak spotykam się na przykład ze znajomymi i oni mówią, że 
tam czują się jak w rodzinie [W2/XVIII/190/17], to jest interesujące, to jest 
miłe i to jest rzeczywiście taką daje namiastkę domu takiego żydowskiego  
[W2/XVIII/199/18], jest to miejsce, gdzie człowiek uczy się judaizmu, nie? 
Religii, kuchni koszernej, zwyczajów, jakieś są wykłady z historii, z filozofii  
[W2/XVIII/197–198/18], no na początku się zajmowałam byciem uczestnikiem. 
Potem, ja bardzo lubię gotować, więc mnie bardzo zainteresowała ta kuchnia […] 
Więc przychodziłam i pomagałam gotować [W2/XVIII/204–209/17–18]. 

To właśnie w tej organizacji młodzi ludzie, rozpoczynający swoją przygodę 
z kulturą żydowską i judaizmem, mogli otrzymać wsparcie. W swojej wypo-
wiedzi N2 zaznacza, że nie są to tylko jej wrażenia. Jednak podobne odczucia 
miała N7: „głównie moje kroki są skierowane w kierunku Klubu Laudera […]. 
No i tam też również organizowane są szabaty, święta, więc jeżeli tylko mogę, 
to w tym uczestniczę” [W7/XV/265–268/20]. Organizacja nie tylko poma-
gała uczestnikom w zdobywaniu nowej wiedzy, lecz także dawała okazję, by 
wnieść do niej swoje umiejętności, co N2 przedstawia następująco: „generalnie 
wydaje mi się, że też tam starałam się pomagać tłumaczyć jakieś teksty z języka 
angielskiego czy tam na język angielski. Zawsze to, co mogłam, to pomagałam” 
[W2/XVIII/210–211/18]. Rodzinna atmosfera mogła polegać na tym, że 
organizatorzy nie przybierali pozy wszechwiedzących mentorów, ale zarówno 
dzielili się z młodszymi uczestnikami swoją wiedzą, jak i pozwalali im na wyko-
rzystanie tych umiejętności, które już mieli. Miłą atmosferę budowało też 
wspólne przygotowywanie świąt i spotkań.

N7 z Fundacją Laudera związana jest do tej pory, choć częstotliwość jej 
uczestniczenia w spotkaniach jest mniejsza niż kiedyś. Przeszkodę stanowi 
tryb pracy, o czym opowiada: „teraz to już może po prostu mam mniej czasu 
na to wszystko. Wiadomo, szabat zaczyna się w piątek, a ja często w piątki nie 
mogę, pracuję, nie pozwala mi na to mój styl życia” [W7/XIX/305–306/23]. 
Jednak gdy tylko ma na to czas, uczestniczy w spotkaniach Laudera. Z kolei 
N2 w pewnym momencie zrezygnowała z podejmowania aktywności w fun-
dacji, co było spowodowane trudnościami w porozumieniu się z przewod-
niczącą. Być może z tego powodu narratorka podczas opowieści o swojej 



221Konteksty doświadczania międzykulturowości

przynależności do organizacji stosuje formy wyrażające dystans. Wspomnie-
nia dotyczące miłej atmosfery, jaka towarzyszyła początkom przynależności 
do fundacji, przeplatają się ze wspomnieniami dotyczącymi konfliktu z prze-
wodniczącą, jaki miał miejsce później. Jednak znaczące jest to, że nawet owe 
nieporozumienia nie wpłynęły negatywnie na postrzeganie atmosfery panu-
jącej w organizacji.

W opowieściach o Gminie pod rządami poprzedniego rabina zaznacza się 
kontrast w stosunku do Fundacji Laudera. Czynnikami przyciągającymi do niej 
była atmosfera miejsca, wynikająca z jego tradycji, i w przypadku niektórych 
osób dobry kontakt z rabinem. Wśród czynników zniechęcających najsilniej 
zaznacza się konieczność zasłużenia na akceptację ze strony członków Gminy. 
Moi rozmówcy opowiadali o trudnościach z odnalezieniem się w Gminie, 
a także o jej zamknięciu na nowych członków. N7 wspomina: „Gmina tak, jak 
dla mnie, osoby praktycznie z zewnątrz, nieuczestniczącej wcześniej w żadnych 
zborach, żadnych spotkaniach, trudno wejść tam w tę społeczność. To jest dosyć 
zamknięta społeczność. I wiadomo, potrzeba czasu, tak? Żeby się przyzwy-
czaić do kolejnej osoby” [W7/XV/256–258/19]. W przypadku tej narratorki 
„przyzwyczajanie się do nowej osoby” może mieć dwa wymiary. Z jednej strony 
członkowie Gminy, funkcjonujący w hermetycznej społeczności, potrzebują 
oswoić się z nową osobą, zanim uznają ją za jedną ze swoich. Z drugiej strony 
N7 również potrzebuje przyzwyczaić się do nowych osób, zwłaszcza jeśli nie 
spotyka się z przychylnością z ich strony. Za potwierdzenie może posłużyć 
następujące stwierdzenie: „może jeszcze kiedyś wrócę do Gminy. Jeżeli mi star-
czy odwagi i czasu” [W7/XVIII/296–297/22]. Brak odwagi powodowany jest 
obawami przed konfrontacją z niechęcią członków Gminy do nowych osób, 
a także obawami przed zaangażowaniem się w judaizm ortodoksyjny i koniecz-
nością życia według restrykcyjnych zasad, które mu towarzyszą. O zniechęcają-
cej atmosferze panującej w Gminie wspominała też N2. Narratorka podkreślała 
jednak, że tworzyło ją kilka członkiń, co spotykało się z wyraźnym sprzeciwem 
ze strony poprzedniego rabina. Moja rozmówczyni mówi: 

Tam są, no na pewno ze dwie albo trzy panie, które jak już się dobrze zaznajo-
mią, to zaczynają właśnie jadowić się na innych […] I prezes Gminy Żydowskiej 
w Łodzi Simcha Keller absolutnie zabrania czegoś takiego mówić. Absolutnie, 
mówi, że tak nie wolno. Więc on to potępia. I to mi się na przykład o tyle podoba  
[W2/XXV/272–281/25]. 

W przeszłości N7 lubiła odwiedzać Gminę, choć nie robiła tego często, co 
wspomina:



222 Doświadczanie międzykulturowości…

to była moja praktycznie taka pierwsza, pierwsza wizyta w Gminie, w synagodze 
[…] zobaczyłam tak, jak to wszystko wygląda, jak odbywa się cała ta ceremonia, 
szabat i modlitwy, później wspólne biesiadowanie przy stole i uczczenie tego sza-
batu. To mi się bardzo podobało. Zresztą w Gminie jest taki specyficzny klimat, że 
po prostu lubię tam przebywać [W7/XIV/249–252/18–19]. 

Przyciągała ją tam atmosfera tworzona nie przez poszczególne osoby, ale przez 
konkretne miejsce. Opowieść narratorki podobna jest do wspomnień N1 i N4. 
Gmina w opowieściach narratorek jawi się jako kolebka judaizmu na mapie 
Łodzi. Zaznaczały jednak, że członkowie tej organizacji niejako oczekiwali 
przekonywania ich do siebie przez nowe osoby, a tym samym zasłużenia na 
wstąpienie w ich szeregi. W efekcie młode osoby czuły się zniechęcone, a mając 
alternatywę, wybierały inną organizację lub rezygnowały z formalnego uczest-
niczenia w kulturze żydowskiej. Tym samym w Gminie panowała stagnacja. 
Tworzyły ją te same osoby, które nie miały komu przekazywać swojej wiedzy 
i doświadczenia związanego z kulturą żydowską.

Trudności z odnalezieniem się w Gminie dotyczyły przede wszystkim tych 
osób, dla których była ona pierwszą organizacją żydowską. N2 miała nieco 
inne doświadczenia. Choć w wyżej przytoczonym cytacie można dostrzec kry-
tykę z jej strony, to dotyczyła ona wyłącznie postawy kilku członkiń względem 
innych osób, a nie całej Gminy. Narratorka miała dobry kontakt z poprzednim 
rabinem, a także mogła liczyć na jego wsparcie, gdy chciała założyć nową orga-
nizację. Elementem koniecznym do tego było podpisanie deklaracji człon-
kowskiej, co moja rozmówczyni określa jako „bardzo polityczne okoliczności” 
[W2/XXI/232/21]. Przy zakładaniu organizacji konieczna była formalna 
przynależność do innej, co wyjaśnia następująco: „porozmawiałam sobie z tym 
Kellerem i on mnie przekonał, że jeżeli mam cokolwiek znaczyć na arenie 
[…] polskiego świata żydowskiego, to zostanę zauważona dopiero jak zostanę 
członkiem Gminy, bo tak to nikt mnie nie wysłucha” [W2/XXI/258/22–23].

Atmosfera w Gminie uległa zmianie, gdy na jej czele stanął nowy rabin. 
Oprócz N2 pozytywne doświadczenia związane z przynależnością do tej 
organizacji prezentowali N6 i N11. Prawdopodobnie zostały one zapoczątko-
wane jeszcze w czasach rządów poprzedniego rabina, jednak nasze rozmowy 
odbywały się, gdy na czele organizacji stał aktualny rabin i tego okresu głów-
nie dotyczyły ich opowieści. N6 od początku swojej aktywności w środowi-
sku żydowskim zaangażowany jest wyłącznie w życie Gminy. Związek z nią 
zaznacza poprzez używanie zbiorowego zaimka dzierżawczego „nasza Gmina”. 
Przywiązanie do tej wspólnoty i poczucie obowiązku wobec niej sprawiło, że 
zrezygnował z wyjazdu do Izraela na obchody święta Purim, co wspomina: 
„będę się super gdzieś tam bawił, a tu będzie po prostu grobnia i w ogóle 



223Konteksty doświadczania międzykulturowości

sytuacja podbramkowa, nie. To są święta, trzeba tu zostać. No i to jest wybór 
społeczny. To jest bycie społecznikiem, no bo mnie by było aż głupio, no”  
[W6/XXXI/323–326/27]. Jest to przeciwieństwo w stosunku do tego, co 
narrator mówił o swojej niechęci do przynależności do harcerstwa. Tam nie 
odczuwał związku z członkami wspólnoty, więc nie chciał do niej należeć i żyć 
według zasad przez nią wyznaczanych. Tu odczuwa nie tylko związek, lecz 
także odpowiedzialność za dobro pozostałych członków. Również dla N11 
Gmina jest ważna, o czym mówi: „Chyba to jest jedyny ośrodek taki, który 
tak masowo, bardzo prężnie działa. Nowy rabin. Zawsze Gmina. Co sobota 
szabaty. Kabalat szabat w piątek. Także działa tutaj bardzo prężnie i bardzo 
rozwija się” [W11/XXVII/470–475/34]. Dla narratora Gmina stanowi nie 
tylko najlepszą organizację żydowską w Łodzi, lecz także w Polsce. Z kolei 
dla N8, podobnie jak dla N5, organizacja ta stanowi miejsce pracy. Obejmuje 
ona wszystkie aspekty jego życia, nie tylko zawodowy, o czym narrator mówi 
następująco: „to nie może wyglądać tak, jak zamknięcie kiosku ruchu, że jest 
po prostu zamknięty i koniec. Nie możesz nic kupić, ponieważ są różne przy-
padki i czasami trzeba być dostępnym, bo ktoś dzwoni i płacze, i coś tam, że 
musi kompletnie, no to jakby inna sytuacja” [W8/XIX/539–540/43]. W swo-
jej wypowiedzi wskazuje na duże zaangażowanie w sprawy członków Gminy, 
a także na zainteresowanie ich potrzebami duchowymi. Taka postawa rabina 
jest przyczyną zadowolenia narratorów z przynależności do tej organizacji.

Stowarzyszeniem, które N2 chciała założyć, był łódzki oddział organiza-
cji judaizmu reformowanego, Beit. Czynnikami, które przyciągały poszcze-
gólne osoby do tej organizacji, były: pozytywna atmosfera panująca pomię-
dzy członkami i zainteresowanie reformowanym odłamem judaizmu. Z kolei 
czynnikiem zniechęcającym była negatywna atmosfera miejsca. Bodźcem do 
zainteresowania się tym odłamem religii mojżeszowej był przyjazd do Pol-
ski przedstawiciela organizacji Beit ze Stanów Zjednoczonych Ameryki. N2 
i jej znajomym spodobała się idea uczestniczenia w nieortodoksyjnej religii, 
o czym opowiada: 

no więc jak dla osoby, która przyjdzie z zewnątrz i zobaczy, że […] siedzą ludzie 
w kółku, na środku stoi facet z gitarą, gra, śpiewa… I to jest szabat, bo to jest mimo 
wszystko, to jest fajne […] Tak, jest coś innego, coś inaczej, że to nie trzeba się 
stricte trzymać tego, żeby to jedzenie było takie, a nie inaczej, no […] I to było ta-
kie fajne, no. Ludzi odstrasza głównie ten judaizm ortodoksyjny, bo on ma jakieś 
takie stricte określone, pełno zasad jest, co wolno, nie wolno, wolno, nie wolno. 
Głównie nie wolno. Natomiast w judaizmie reformowanym, no są, oni oczywiście 
mówią, że są takie zasady, ale dzisiaj jest XXI wiek, więc no, nie będziemy się prze-
cież bawić w taką ciemnotę. No i to to przyciąga [W2/XXVIII/375–385/33–34]. 



224 Doświadczanie międzykulturowości…

Inną narratorką, która również uczestniczyła w próbach zakładania tej 
wspólnoty, była N3, o czym mówi: „przyszłam na spotkanie w Łodzi”  
[W3/XXXIV/419/37]. Znajomi nawet chcieli, żeby „została liderem tej orga-
nizacji”, ale N3 „tego nie rozważała w ogóle. Bo [jej – AK] to w ogóle nie inte-
resuje” [W3/XXXIII/404–405/36]. 

Proces podejmowania działań w celu założenia organizacji Beit rozpoczął 
się od przyjazdu jej amerykańskiego przedstawiciela do Polski. Jego zadaniem 
było pokazanie polskim Żydom judaizmu reformowanego. W efekcie w róż-
nych miastach zaczęły powstawać nowe oddziały8. Narratorkom idea judaizmu 
reformowanego wydała się atrakcyjna, u niektórych nastąpiło swojego rodzaju 
zachłyśnięcie nowością. Być może było to nie tylko pierwsze spotkanie z juda-
izmem reformowanym, ale w ogóle z reformowanym aspektem jakiejkolwiek 
religii. Wówczas dowiedziały się, że wyznaniowe zasady mogą być dostoso-
wane do realiów współczesnego życia. W efekcie narratorki wraz ze znajomymi 
postanowiły założyć w Łodzi oddział organizacji Beit. W tym celu poszukiwały 
wsparcia w gminach reformowanych istniejących w innych miastach, a także 
w łódzkiej gminie ortodoksyjnej. Powołanie organizacji Beit ostatecznie nie 
powiodło się. Jako główną przyczynę niepowodzeń można wyróżnić nadmiar 
formalności koniecznych do wypełnienia przy zakładaniu nowej organizacji 
religijnej. Młodym osobom zabrakło wsparcia ze strony bardziej doświad-
czonego przewodnika, który przeprowadziłby je przez wszystkie procedury. 
W efekcie entuzjazm N2 i jej znajomych uległ osłabieniu.

Z kolei N7 spodobała się idea judaizmu reformowanego, ale nie atmosfera 
panująca w organizacji Beit. Narratorka opowiada: 

to była taka forma reformowanego judaizmu, który […] na więcej pozwala. I so-
bie pomyślałam, że może to coś dla mnie. Także po prostu próbowałam wszyst-
kiego, tak? Od ortodoksyjnego w Gminie, po takie bardziej świeckie w Lauderze, 
no i ten reformowany judaizm. Po czym stwierdziłam, że jednak, hehe, to też nie 
dla mnie, bo zajęcia, szabaty odbywały się w takich jakichś zawsze wynajmowa-
nych miejscach, jakichś szkołach, jakichś tam świetlicach i nie było tego klimatu. 
A do tego jednak jest potrzebny klimat, potrzebny jest kantor i wtedy to dopiero 
stwierdziłam, że jednak nie [W7/XVII/281–286/21–22]. 

8  Obecnie organizacje Beit istnieją w Warszawie, Konstancinie, Krakowie i Trójmie-
ście, vide: https://www.beitkrakow.org/, https://beitpolska.org/judaizm-postepowy-w- 
polsce/ [dostęp: 8.03.2021].

https://beitpolska.org/judaizm-postepowy-w-polsce/
https://beitpolska.org/judaizm-postepowy-w-polsce/


225Konteksty doświadczania międzykulturowości

N7 nie spodobała jej się estetyka miejsc, w których odbywały się spotkania. 
Judaizm ortodoksyjny obecny jest w Polsce od kilku wieków, reformowany sto-
sunkowo od niedawna. Oznacza to, że przedstawiciele pierwszego mają swoje 
budynki, w których organizują gminy. Organizatorzy judaizmu reformowanego 
ich nie mają i dlatego spotkania odbywają się w wynajmowanych pomieszcze-
niach. Atmosfera takich gmin budowana jest głównie przez ich członków. Jeśli 
zatem ktoś potrzebuje atmosfery tworzonej przez tradycję miejsca, może nie 
czuć się dobrze w takiej organizacji.

Po nieudanych próbach założenia organizacji Beit N2 i jej znajomi chcieli 
założyć stowarzyszenie, co wyglądało następująco: „I to mało co założyliśmy, 
bo to zawsze podpisywaliśmy się stowarzyszenie […] ale nie doszło do zało-
żenia […] Bo to trzeba było po prostu pójść, zarejestrować i to wszystko. 
Ale chyba nikomu się tak naprawdę nie chciało tego do końca dopiąć”  
[W2/XXXIII/486–490/44]. Podobnie jak w przypadku zakładania organiza-
cji Beit, również tu na przeszkodzie stanęła biurokracja. Ostatecznie N2 i jej 
znajomi spotykali się w ramach nieformalnej grupy, uczyli się kultury, judaizmu, 
organizowali różne spotkania. Tamten czas moja rozmówczyni wspomina: 

Przez jakiś czas, jak się spotykaliśmy, to najbardziej z nas wykształcony w tej, 
powiedzmy, no otoczce religijnej jest [kolega – AK]. Więc przez jakiś czas wy-
korzystywałyśmy, powiedzmy, [kolegę – AK]. Dawałyśmy mu jakieś rekwi-
zyty, bo rekwizyty mamy, dostałyśmy rekwizyty od gości z Ameryki i takie, 
powiedzmy, bardziej czy mniej religijne, więc każda z nas ma jakiś swój tałes, 
więc dawałyśmy mu te rekwizyty, mówiłyśmy: „poprowadź jakieś modlitwy”  
[W2/XXXII/476–478/42–43], organizowaliśmy wycieczki po cmentarzu ży-
dowskim, Noc Muzeum zorganizowaliśmy [W2/XXXIII/482/43]. 

Członkowie nieformalnej grupy starali się spędzać czas w taki sposób, w jaki 
robiliby to w organizacji Beit, dlatego ważnym elementem były rekwizyty sym-
bolizujące judaizm. Potrzebowali osób i miejsca, z którymi i w którym mogliby 
zaspokajać swoje potrzeby duchowe. Początkiem istnienia wielu stowarzyszeń 
narodowościowych były spotkania w prywatnych domach ich członków. Tu 
jednak droga była odwrotna. Spotkania nieformalnej grupy nie przekształciły 
się w formalne struktury. Stanowiły ostatni etap po nieudanych próbach powo-
łania oficjalnej organizacji.

Jak wspomniałam, niektóre osoby swoją przygodę z organizacjami żydow-
skimi rozpoczynały poza miastem rodzinnym, w tych miejscach, w których 
podejmowały studia. Choć N12 w czasach licealnych należała do łódzkiego 
stowarzyszenia, to okres jej największej aktywności przypadł na czasy studenc-
kie, o czym opowiada następująco: 



226 Doświadczanie międzykulturowości…

studiowałam w Warszawie, więc tam też uczęszczałam do Habadu między in-
nymi, do Gminy Żydowskiej też, śpiewałam trochę w tym chórze żydowskim, 
to trochę jeździliśmy też po całym właśnie kraju i poza tym jeszcze należa-
łam do PUSŻ-u9 i później do ŻOOM-u10, ale to przede wszystkim do PUSŻ-u  
[W12/XVII/411–411/27]. 

W warszawskich organizacjach symboliczny kontakt z nieżyjącym dziadkiem 
mógł być silniejszy, gdyż jej przodkowie pochodzili ze stolicy. Z jedną z tych 
organizacji narratorka jest związana do tej pory, jeździ tam na święta i inne 
wydarzenia. Członkowie stowarzyszenia są jedynymi osobami ze środowiska 
żydowskiego, które wiedzą o tym, że jej mąż jest muzułmaninem. Z kolei N2 
jeździła na spotkania do warszawskiej organizacji, z którą nawiązała kontakt 
podczas prób zakładania organizacji Beit. 

Dla niektórych osób aktywność w organizacjach żydowskich stanowiła 
tylko pewien etap życia. Zazwyczaj trwał on do około 30. roku życia. Później 
przychodził czas na aktywność zawodową lub zakładanie rodziny. Choć nar-
ratorzy czasami nadal uczestniczą w wybranych spotkaniach, zazwyczaj świętach, 
to nie robią tego regularnie. U N12 zaś nastąpiło przekierowanie uwagi w stronę 
duchowości innego rodzaju, o czym mówi: „tylko ja aktualnie wyznaję trochę 
inną filozofię […] No praktykuję medytacje” [W12/XIII/229-231/16]. Przy-
kład tej narratorki pokazuje, że współczesność daje ludziom możliwość realizo-
wania swoich potrzeb duchowych w różnych systemach religijnych i filozoficz-
nych. Na różnych etapach życia mają oni różne potrzeby, więc niemożliwe jest, 
by zawsze mogli je realizować w tej samej organizacji. Po zakończeniu okresu 
wzmożonej aktywności w organizacjach żydowskich narratorzy uczestniczą 
w spotkaniach tych stowarzyszeń, w których czują się członkami wspólnoty.

3.3. Miejsce Izraela w życiu narratorów

Izrael stanowi ważne miejsce na mapie życiowych doświadczeń narratorów. 
Każdy z nich, zanim odwiedził ten kraj, marzył, żeby do niego pojechać. Sta-
nowi on ważny element poczucia wspólnoty żydowskiej. W opowieściach 
moich rozmówców nie występowały rozbieżności w kwestiach poglądów na 
temat istnienia tego państwa, wszyscy opowiadają się po stronie syjonizmu. 
W opowieściach narratorów Izrael jawi się jako Ziemia Obiecana – miejsce, 

9  PUSŻ – Polska Unia Studentów Żydowskich.
10  ŻOOM – Żydowska Ogólnopolska Organizacja Młodzieżowa.



227Konteksty doświadczania międzykulturowości

które stanowi dla nich cel życiowej podróży, gdyż jest pełne ludzi takich jak 
oni. Role, jakie Izrael odegrał w życiu narratorów, są następujące: spełnione 
marzenie, miejsce ucieczki, ojczyzna. Obecnie trudnością w życiu młodych 
osób dorosłych jest konflikt izraelsko-palestyński. Przyjmuje on wymiar spo-
łeczny i osobisty.

Izrael jest spełnionym marzeniem dla N7. Narratorka od dzieciństwa 
chciała odwiedzić ten kraj. Zatem gdy jedna z organizacji żydowskich zapro-
ponowała swoim członkom taką wycieczkę, od razu się na nią zdecydo-
wała. Narratorka stwierdza: „Izrael to było moje […] wielkie marzenie, tak? 
Które się spełniło” [W7/XXXIV/498–499/39]. Dzięki wyjazdowi N7 nie 
tylko spełniła swoje marzenie o zobaczeniu tego kraju, lecz także odnalazła 
właściwy dla siebie odłam judaizmu. Wcześniej odczuwała poczucie winy 
z powodu braku możliwości (i chęci) realizowania wszystkich zaleceń juda-
izmu ortodoksyjnego. W trakcie wyjazdu poznała judaizm reformowany, który 
zaczęła postrzegać jako właściwy dla siebie. Przemiana, jaka się w niej doko-
nała, pozwoliła zyskać poczucie bycia kompletną Żydówką. Ponadto w Izraelu 
N7 poznała swoją przyjaciółkę, która obecnie jest jedyną osobą rozumiejącą 
jej odczucia względem pochodzenia żydowskiego. Sytuacja N7 stanowi prze-
ciwieństwo względem N1, dla której Izrael też jest marzeniem, ale do tej pory 
nie zostało ono spełnione.

Dla N6 na pewnym etapie życia Izrael stanowił ucieczkę przed codzienno-
ścią i przed koniecznością podjęcia decyzji w sprawie własnej przyszłości. Czas 
ten wspomina następująco:

mieszkałem w Bene Berak dość długo […] Ja tam sam pojechałem […] Uczy-
łem się, byłem w szkole takiej religijnej w jesziwie. Tak tam się przekulałem pół 
roku po prostu przez ten cały Izrael. Trochę u rodziny siedziałem, trochę tu, no 
zwyczajny wyjazd. Taki trochę, żeby… Zaraz po liceum wyjechałem […] Po pro-
stu skończyłem liceum, nie szedłem jeszcze na studia, bo nie za bardzo chciałem, 
i pojechałem do Izraela po prostu. Żeby się stąd wyrwać, żeby w ogóle się tak, już 
miałem swoich trochę prywatnych problemów. I jakoś tak musiałem po prostu 
wyjechać stamtąd, znaczy do tamtąd, żeby trochę złapać. Poza tym dobrze, bo tam 
nauczyłem się hebrajskiego, ogólnie dłużej pobyłem z rodziną, dłużej też pobyłem 
w społeczności żydowskiej, co jest megaważne, także bardzo pozytywnie wspomi-
nam ten wyjazd, fajna rzecz [W6/LI/688–708/53–55]. 

Celem wyjazdu była potrzeba odłożenia na później decyzji o planach na dal-
sze życie (wybór kierunku studiów lub podjęcie pracy), czemu towarzyszyła 
potrzeba ucieczki przed osobistymi trudnościami, których narrator nie pre-
cyzuje. Można więc uznać, że celem było szeroko pojęte poszukiwanie sensu 



228 Doświadczanie międzykulturowości…

życia, w czym najbardziej pomocna okazała się zmiana otoczenia. Izrael jako 
miejsce ucieczki jest postrzegany również przez N1, choć u niej pozostaje on 
jedynie w sferze marzeń.

Na podstawie wypowiedzi obojga narratorów można przyjąć, że czas trwa-
nia wyjazdu nie ma znaczenia. Wystarczy sam kontakt z bodźcem, jakim w ich 
przypadku stanowił Izrael, by nadać znaczenia swojemu pochodzeniu, a także 
dokonać istotnych dla jego odbioru spostrzeżeń. 

Izrael jest postrzegany jako ojczyzna przez osoby, które w nim studiowały. 
Narratorzy zdobywali wiedzę zarówno w świeckich, jak i religijnych uczelniach. 
N11 po wyjeździe do Izraela był w kibucu na kursie hebrajskiego, później 
studiował świecki kierunek na jednym z uniwersytetów, co wspomina: „no 
i oczywiście wyjazd do Izraela. Wyjazd do Izraela, studia i później wojsko, 
oczywiście. No taka przynależność […] Wyjazd był po liceum, po maturze. 
Po maturze zdałem na studia […] Pięć lat trwały i później było wojsko. Praca 
magisterska, wojsko” [W11/XVIII/254–262/17–18]. O podjętej decyzji 
mówi z przekonaniem, używając słowa „oczywiście”, co oznacza, że były to 
wybory, nad którymi nie musiał się zastanawiać. Z kolei N8 studiował w jeszi-
wie, co opisuje w następujący sposób: 

coraz bardziej ten rabin, z którym się uczyłem […] wzmacniał mnie w poczuciu 
takim, że dosyć dobrze mi idzie i dosyć jestem jakby predysponowany do nauki 
Tory. I w pewnym momencie jakby podjąłem decyzję, żeby wyjechać na studia. 
No rabin powiedział, że może powinienem wyjechać, jakby kontynuować i rozwi-
jać się dalej […] więc jakoś powiedziałem, a dobra już, zostawiam studia [w Pol-
sce – AK], jadę na studia do Izraela. I tam pojechałem do jesziwy. I w tej jesziwie 
coraz bardziej wkręcałem się w naukę. Tak. Wróciłem po to, żeby się ożenić. I po 
jakimś okresie, po tym, jak się ożeniłem, był jakiś taki okres, że w sumie nie wia-
domo, może w tę stronę, w tę, ale jakoś coraz bardziej mi się klarowało, że w sumie 
chcę wrócić do studiowania. No i była taka opcja, żeby wrócić i studiować w jeszi-
wie rabinackim. Pojechałem, zacząłem studiować i skończyłem. Zawsze lubiłem 
się uczyć, poznawać coś, do tego praca z ludźmi, też lubiłem być wśród ludzi, więc 
te dwa czynniki jakby się złożyły [W8/XVII/470–480/37–38]. 

Dla obu narratorów czas studiów był ważnym okresem w życiu. Utwierdzili się 
wówczas w przekonaniu odnośnie do swoich wyborów życiowych, a także zbu-
dowali w sobie poczucie związku z Izraelem.

Na podstawie wypowiedzi narratorów można uznać, że charakter i czas 
trwania wyjazdu nie mają znaczenia. Zainteresowanie Izraelem pojawiło się 
niemal równolegle z zainteresowaniem pochodzeniem żydowskim. Wów-
czas w wyobrażeniach narratorów kraj ten urastał do rangi mitycznej krainy 



229Konteksty doświadczania międzykulturowości

szczęścia, w której żyją tacy ludzie jak oni. Gdy wyobrażenie o jej zobacze-
niu stawało się realne, zazwyczaj decydowali się na taki wyjazd. W opowie-
ściach żadnej z osób nie pojawia się rozczarowanie. Niektórzy narratorzy 
chcieliby związać się z tym krajem na stałe, o czym N7 mówi następująco: 
„byłam już kilka razy w Izraelu […] i mam nadzieję, że jeszcze wrócę tam 
kilka razy, jeżeli się nie osiedlę tam, na pewno będę wracała wielokrotnie”  
[W7/XXXV/511/39]. Inni zaś traktują Izrael jak swoją ojczyznę. N11 opo-
wiada: „ponieważ strasznie duże czuję przywiązanie do tej kultury, ogromne 
przywiązanie, ogromne emocjonalne takie zżycie z tą społecznością i nie 
chciałbym od tego odchodzić” [W11/XXI/326/23]. Obywatelem Izraela 
czuje się nawet wtedy, gdy mieszka w Polsce, w której został wyłącznie ze 
względu na starszych i potrzebujących wsparcia rodziców. Część jego wypo-
wiedzi przypomina manifest, w którym podkreśla swoją dumę z bycia 
Żydem, nawołuje innych Żydów do powrotu do korzeni. Jego duma obej-
muje również Izrael, który posiada wywiad, wojsko i uczelnie. N11 utożsa-
mia się z innymi obywatelami tego kraju, co sygnalizuje, mówiąc: „dla nas, 
Żydów, jest to bardzo istotne” [W11/XXII/342/25]. Izrael w wymiarze 
ojczyzny jest postrzegany również przez N5.

Jak już wspomniałam, istotną kwestią w życiu moich rozmówców jest kon-
flikt izraelsko-palestyński. W wymiarze społecznym odgrywa on rolę u tych 
osób, które są z nim identyfikowane przez znajomych. Tak jest u N6, co nar-
rator przedstawia następująco: „że […] nasi bracia zabijają Palestyńczyków 
w Izraelu, więc jakby to jest druga rzecz, gdzie narracja nas zabija po prostu. 
I to jest kompletny brak zrozumienia tematu. No w ogóle jakiś kosmos, jak ja to 
usłyszałem, to myślałem, że się przewrócę” [W6/XXXVIII/471–473/38–39]. 
Konflikt izraelsko-palestyński jest kolejną etykietką przyklejaną do negatyw-
nego wizerunku Żyda. Osoby należące do tej kultury nie uporały się jeszcze 
ze stereotypami sięgającymi czasów przedwojennych, a już w ich stronę kie-
rowane są zarzuty spowodowane bieżącym konfliktem izraelsko-palestyńskim.

U N11 konflikt ten ma inny wymiar, gdyż narrator doświadczył go osobi-
ście, o czym mówi: „były sytuacje, kiedy ginęli moi przyjaciele. W zamachach 
terrorystycznych. Na przykład czy w wojsku, kiedy umierali ludzie młodzi, 
zabici przez Palestyńczyków na przykład. To na pewno miało duży wpływ… 
To tak w pewnym sensie trauma” [W11/XX/314–318/22]. Również N1 kon-
flikt ten postrzegała w wymiarze osobistym. U niej pojawia się nadzieja na jego 
zakończenie, co zapewni bezpieczne miejsce ucieczki w razie wybuchu wojny 
w Europie.

Narratorzy, niczym przedstawiciele kolejnych pokoleń emigrantów, 
postrzegają Izrael jak ojczyznę swoich przodków. W ich odczuciach to właśnie 



230 Doświadczanie międzykulturowości…

stamtąd pochodzą wcześniejsze pokolenia członków ich rodzin. Nie dotyczy to 
rodziców i dziadków, ale przodków sprzed kilku tysięcy lat.

Niezależnie od indywidualnych powodów, jakie przyciągnęły narratorów 
do Izraela, dla każdego z nich, podobnie jak wcześniej dla N1, jawi się on jako 
Ziemia Obiecana. Jest miejscem, do którego potrzebują wracać regularnie lub 
chcą w nim zamieszkać. Jest to świat, w którym widzą miejsce dla siebie – nie-
zależnie od poziomu religijności, preferowanego odłamu judaizmu etc. Wszyst-
kie trudności, na które zwracali uwagę przy opowieściach o swoim pocho-
dzeniu, zdają się nie istnieć w Izraelu. Być może dorastanie i życie w kraju 
zdominowanym przez katolicyzm, z dniami wolnymi od pracy wyznaczanymi 
przez święta tego wyznania, sprawia, że nie widzą tu miejsca dla siebie. Izrael 
z dniami wolnymi zgodnie ze świętami judaizmu, wolnym od pracy czasem 
zaczynającym się w piątkowe popołudnie i trwającym do sobotniego zachodu 
słońca, zdaje się kontrastem i miejscem, w którym praktykowanie bliskiej im 
religii staje się możliwe. Dlatego tak silna jest w nich nadzieja na szybkie zakoń-
czenie konfliktu izraelsko-palestyńskiego.

4. Intelektualizm i mistycyzm jako przeciwległe 
bieguny kultury żydowskiej

Nieodłącznym elementem kultury żydowskiej jest wiedza. Żydzi zarówno pie-
lęgnują pamięć o intelektualnych dokonaniach swoich przodków, jak i poświęcają 
dużo czasu na samodzielne zdobywanie nowej wiedzy. Zainteresowanie edu-
kacją przekazywane jest przez przodków i łączone z kulturą żydowską. Bywa 
również przeciwstawiane katolicyzmowi.

Naturalnym dążeniem człowieka jest rozumienie otaczającej go rzeczywi-
stości. Gdy niektórych jej aspektów nie jest w stanie wyjaśnić za pomocą inte-
lektu, odwołuje się do rozumowania magicznego. Nie inaczej jest w przypadku 
osób pochodzenia żydowskiego. Tam, gdzie nauka i wiedza potoczna nie przy-
noszą odpowiedzi na formułowane przez nich pytania, pojawia się miejsce na 
mistycyzm, zgodny z duchem chasydyzmu. 

Można zatem przyjąć, że kultura żydowska rozciąga się pomiędzy dwoma 
przeciwległymi biegunami – od intelektu do mistycyzmu. W dalszej części 
tego paragrafu odnoszę się do znaczenia, jakie młode osoby dorosłe pocho-
dzenia żydowskiego nadają intelektualnej sferze życia. Odbywa się to w dwóch 
obszarach. Pierwszy z nich dotyczy otwartości rodziny pochodzenia na wiedzę. 
Drugi odnosi się do kontrastowego zestawienia zainteresowań edukacyjnych 
przedstawicieli judaizmu z zainteresowaniami katolików.



231Konteksty doświadczania międzykulturowości

4.1. Edukacja jako wartość kulturowa dla osób  
pochodzenia żydowskiego

4.1.1. Otwartość rodziny pochodzenia na wiedzę

W domach moich rozmówców nadawanie dużego znaczenia wiedzy stanowiło 
ważny element wychowania. Rodzice większości moich rozmówców są osobami 
z wyższym wykształceniem, a w domach panowała intelektualna atmosfera, choć 
niekoniecznie była ona pojmowana jako kształcenie formalne. Znaczenie wiedzy 
ujawniało się w czterech obszarach życia rodzinnego. Pierwszym były wspomnie-
nia o intelektualnych zainteresowaniach przodków. Drugi dotyczył funkcjono-
wania narratorów i ich bliskich w elitarnych środowiskach. Trzeci obszar obej-
mował nieformalną edukację rodzinną. Czwarty zaś odnosił się do uczestniczenia 
narratorów w zajęciach dodatkowych, rozwijających ich zainteresowania i wiedzę.

Wspomnienia o intelektualnych zainteresowaniach przodków odnoszą się 
nawet do tych sprzed kilku pokoleń, których moi rozmówcy nie mieli okazji 
poznać osobiście. Jednak historie rodzinne, w których zainteresowania te były 
uwypuklane, pozwalały na budowanie własnych doświadczeń przez odniesienia 
do nich. Dla N12 wykształcenie i wszechstronne zainteresowania przodków sta-
nowiły inspirację do tego, żeby dbać o własny rozwój, o czym opowiada: 

moja rodzina dużą wagę przykładała do rozwoju, na przykład artystycznego, spor-
towego. Nawet kobiety u mnie w rodzinie. Siostra mojej prababci nawet uprawiała 
gimnastykę i one były bardzo dobrze wykształcone zresztą […] znaczy wszech-
stronnie [W12/III/50–52/4], brałam przykład właśnie z siostry prababci, z pra-
babci [W12/III/78/6]. Z kolei N6 mówi: zawsze podziwiałem swoją rodzinę, bo 
byli introligatorami, adwokatami. I zawsze to jakoś tam […] tam na mnie podzia-
łało [W6/II/11–12/2]. 

N5 również zwracała uwagę na to, że jej przodkowie przed II wojną światową pro-
wadzili wydawnictwo. Z kolei babcia podkreślała wyższość prowadzenia intelektu-
alnych rozmów nad tymi o codziennych sprawach. Narratorka wspominała rów-
nież, że jej mama ma dużą wiedzę na różne tematy i chętnie dzieliła się nią z córką. 

Narratorzy przyczyny wszechstronnych zainteresowań swoich przodków 
upatrują w środowiskach, w jakich się obracali. Opinia N12 na ten temat jest 
następująca: 

Znaczy moja rodzina w ogóle była rodziną dosyć zamożną kiedyś. Więc oni mieli 
inne priorytety niż religijność, przede wszystkim. Samorozwój [W12/III/47–49/4], 
a poza tym mieli kontakty […] szlacheckie, później szlachta miała trochę inne 



232 Doświadczanie międzykulturowości…

założenia. Oni przede wszystkim się nie mieszali z innymi, znaczy to ja zauważy-
łam właśnie na mojej rodzinie, to jednak arystokracja i taka szlachta wyższa, to oni 
się nie mieszali z innymi za bardzo, tylko w swoim środowisku […] I oni, to był 
taki okres w ogóle, kiedy człowiek chciał się jeszcze rozwijać. Później, po wojnie, 
to Polacy się zrobili stłumieni bardziej i bali się wyrażać siebie, poza tym mieli 
inne problemy zupełnie [W12/III/55–60/4–5]. 

N12 zainteresowań swoich przodków nie przypisuje pochodzeniu żydowskiemu, 
gdyż zarówno ono, jak i przynależność do określonego nurtu religijnego nie były 
istotne dla otoczenia. Znaczącymi kwestiami były takie sprawy, jak zamożność, 
wykształcenie, wykonywany zawód czy określony typ zainteresowań. Stanowisko 
N6 w tej kwestii jest odmienne. Pochodzenie żydowskie i wykształcenie swoich 
przodków traktuje jak pewien etos, o czym opowiada następująco:

mój dziadek był niereligijny i tak dalej, ale dzięki temu, z jakiego domu pocho-
dził, to mu wiele dało, no całej etyki, etosu, sposobu zachowań, sposobu myśle-
nia, pewnej obserwatywności, nie wiem, czy tak można powiedzieć? Jakiejś takiej 
sensoryki, no to zawsze daje. To jest jakby system religijny, to jest system wartości, 
który na nas holistycznie całkiem wpływa, nie? [W6/V/29–31/4]. 

Elitarność środowisk nie zawsze wyznaczana jest przez pochodzenie żydowskie, 
rzadko bywa łączona z religijnością. Przede wszystkim decydują o niej kwestie 
intelektualne, które sprawiają, że różnorodność kulturowa nie stanowi prze-
szkody w nawiązywaniu relacji, a wręcz może stać się pewnym atutem. N12 
zaznacza, że jej rodzina była zamożna i w związku z tym miała ważniejsze sprawy 
niż praktyki religijne lub zainteresowanie pochodzeniem. Można by uznać, że 
ocenianie człowieka przez pryzmat pochodzenia lub religii narratorzy przypisują 
osobom z „niższych sfer”, czyli tym, które znajdują się poza elitarnym środowi-
skiem. Również N5 zwracała uwagę na to, że w przedwojennym warszawskim 
i powojennym krakowskim środowisku literackim, w jakim obracali się jej przod-
kowie, przynależność etniczna, narodowa i religijna była sprawą drugorzędną.

Przynależność do elitarnych środowisk dotyczyła nie tylko przodków, lecz 
także samych narratorów. N10 była uczennicą szkoły muzycznej, którą opi-
suje w następujący sposób: „no w mojej klasie w szkole muzycznej, która jest 
szkołą w Warszawie, w szkole, gdzie są dzieci przebrane i takie, bym powie-
działa, nie wiem, czy mogę to nazwać szkołą otwartą” [W10/VII/98/9]. Na eli-
tarność wielkomiejskiego środowiska szkolnego zwracała uwagę również N4. 
Obie narratorki zaznaczały, że w takich społecznościach kwestie pochodzenia 
i wynikającej z niego odmienności kulturowej nie mają znaczenia. Na podobną 
sytuację zwracała uwagę N1. Podkreślała, że w swoim obecnym środowisku 



233Konteksty doświadczania międzykulturowości

zawodowym i towarzyskim nie obawia się negatywnych komentarzy na temat 
pochodzenia żydowskiego, co argumentowała wyższym wykształceniem swo-
jego otoczenia. N10 porównuje swoją sytuację z sytuacjami znanych jej osób, 
uczęszczających do innych typów szkół: 

no i ja na przykład sobie to bardzo cenię w życiu, bo ja nigdy jakoś nie przeży-
łam żadnych traum, nigdy […] nie byłam na przykład w szkole podstawowej 
napiętnowana z powodu swojego wyglądu czy czegoś takiego, co jakby wiem, że 
niektórych ludzi spotkało […] Znaczy w ogóle moje pochodzenie, znaczy nigdy 
jakby w szkole, nawet i w liceum, tak samo chodziłam do liceum muzycznego. 
Nikt mi nie zadawał już tak takich, tak jak już z osób, które dobrze znam jakichś 
niewygodnych pytań, nie dociekał, tak? Jakoś tak po prostu. To tak sobie człowiek 
żył i coś tam wiedział, ale jakby nic mu to w życiu nie wadziło, nie przeszkadzało  
[W10/XVIII/322–330/31]. 

Uogólnienie, które narratorka stosuje w przytoczonej wypowiedzi, może suge-
rować, że nie są to tylko jej doświadczenia. W szkole „były też dzieci pochodze-
nia żydowskiego, innego” [W10/VII/98/9], jednak to uzdolnienia muzyczne 
stanowiły czynnik liczący się w środowisku rówieśniczym i wśród nauczycieli. 
Pochodzenie żydowskie było czymś, co istniało niejako obok N10.

Członkowie rodzin dzielili się z narratorami informacjami nie tylko o wie-
dzy przodków, lecz także samą wiedzą. Moi rozmówcy w dużym zakresie zdo-
bywali ją w domu, przy czym nie zawsze była ona zgodna z ideologią przekazy-
waną w szkołach. N3 wspomina: 

ja generalnie wyrosłam w rodzinie, mmm zabrakło mi słowa… U mnie w domu mó-
wiło się o Katyniu, mówiło się o AK, nie wiem, to się jakoś nazywa, tylko teraz zapo-
mniałam słowa. Aaa, pff, ta, która była ważna ta historia [W3/XIV/80–82/8–9], więc 
to także mówiło się o wolności, mówiło się o komunizmie, mówiło się o socjali-
zmie, mówiło się o gospodarce [W3/XIV/84/9]. 

Zdarzało się nawet, że rodzice jawnie podważali treść podręczników szkolnych. 
N10 w następujący sposób opisuje postawę swojego taty: 

jak się uczyłyśmy historii, to zawsze tak tata mówił, a tutaj się tak celebruje ja-
kieś różne rzeczy, a to wcale tak nie było, albo że to, no jakby takie jest zwracanie 
uwagi na to, powiedziałabym krytyczne podejście do tego, co nie wiem, nas uczą 
w szkole, co ludzie mówią […] Ale jakby w ogóle takie, no właśnie, krytyczne 
spojrzenie na to, że jeżeli ktoś coś mówi, to niekoniecznie jest to prawda. I że, nie 
wiem, na przykład prawda historyczna to zależy od punktu widzenia piszącego 
[W10/VI/88–90/8]. 



234 Doświadczanie międzykulturowości…

Nie bez znaczenia jest fakt, że rodzice niektórych narratorów należeli do 
Solidarności, co oznacza jawne sprzeciwianie się ówczesnemu systemowi, 
o czym N3 opowiada: „mój tata też był jedną z pierwszych osób, która 
wstąpiła do Solidarności i straciła w związku z tym pracę na politechnice”  
[W3/XIV/83/9]. Jest to podobna sytuacja do tej, która pojawiła się w opo-
wieści N5 o mamie. Na podstawie przytoczonych powyżej opowieści moich 
rozmówców można wywnioskować, że rodzice uczyli ich, aby nie przyjmo-
wali dogmatów, tylko krytycznie patrzyli na treści przekazywane przez innych. 
Zachęcali ich do samodzielnego myślenia i wyciągania wniosków, nawet jeśli 
będą one sprzeczne z tym, co jest przekazywane w szkole. Formalna eduka-
cja nie była zatem traktowana jako wyznacznik wiedzy. Z kolei ideologia, która 
w danym okresie była przyjmowana jako obowiązująca, powinna być prze-
puszczana przez filtr wiedzy zdobytej w sposób nieformalny.

Ważnym elementem edukacji rodzinnej było uczenie dzieci toleran-
cji dla różnych form odmienności. Narratorzy podkreślają, że zastępowała 
ona domową edukację religijną. N7 wspomina: „w ogóle rodzice uczyli nas 
tolerancji do jakiejkolwiek inności, czy rasy, czy w ogóle, czy religii. Także 
to wyniosłam z domu” [W7/IX/127–128/10]. W niektórych rodzinach 
wpajanie tolerancji wzmacniane było wiedzą o antysemityzmie. Ustawianie 
edukacji religijnej i tolerancji w opozycji względem siebie wskazuje, że nar-
ratorzy traktują je jak wykluczające się kwestie. Wynika to zarówno z prze-
kazu wyniesionego z domów rodzinnych, jak i z ich aktualnych opinii na ten 
temat.

Już w czasach szkoły podstawowej, a później na dalszych etapach edukacji 
narratorzy wykazywali chęć do pogłębiania wiedzy. Uczestniczyli w zajęciach 
dodatkowych rozwijających ich intelektualne, artystyczne i sportowe zaintere-
sowania. Dla N7 były to następujące kółka przedmiotowe: „jakieś tam biolo-
giczne […] chyba plastyczne było też” [W7/XIII/238/18]. N10 głównie cho-
dziła na zajęcia artystyczne i sportowe, co wspomina:

chodziłam na jakieś zajęcia, gimnastykę artystyczną i taniec ludowy […] A dlate-
go właściwie, jakby na różne rzeczy chodziłam, ale to jakby moja mama uważała, 
że tak, dzieci muszą chodzić na dwór, muszą się zdrowo odżywiać i ruszać, więc 
zawsze jakieś tam zajęcia sportowe, no przynajmniej całą szkołę podstawową, tak? 
W liceum to już my same decydowałyśmy. Decydowaliśmy […] Plus ja chodzi-
łam właśnie do siódmej klasy włącznie na gimnastykę artystyczną i taniec ludowy, 
cztery razy w tygodniu w sumie na zajęcia, więc ja tak naprawdę cały czas zawsze 
byłam na tyle zajęta, że jakby nie było czegoś takiego że ja usiądę, ja się nudzę 
w domu [W10/XVII/270–277/26]. 



235Konteksty doświadczania międzykulturowości

Z kolei N3 uczestniczyła we wszystkich trzech typach zajęć dodatkowych, 
o czym opowiada: „generalnie chodziłam i na basen, na jakąś plastykę, rytmikę, 
no tysiąc i angielski, niemiecki. Tysiąc różnych zajęć mi rodzice wymyślali, więc 
ja się nie nudziłam” [W3/XXIII/233–234/21]. Narratorki podkreślają, że udział 
w zajęciach dodatkowych był formą rozrywki, która miała zapobiegać nudzie. 
Początkowo uczęszczały na nie z inicjatywy rodziców (głównie mam), którzy nie 
tylko dzielili się z nimi swoją wiedzą i historiami o intelektualnych zaintereso-
waniach przodków, lecz także dbali o rozwój swoich dzieci. W dorosłym życiu 
narratorzy nadają wiedzy podobne znaczenie, jakie było jej nadawane w domu 
rodzinnym. Podobne postawy były też obecne w rodzinach N4 i N5.

W rodzinach narratorów nadawanie dużego znaczenia wiedzy prze-
kazywane było z pokolenia na pokolenie. Dzieci uczyły się, słuchając roz-
mów prowadzonych w domach. Aby jednak rodzice mogli przekazać swoim 
potomkom wiedzę z różnych dziedzin, sami musieli ją mieć. Prawdopodob-
nie wykazywali się również wrażliwością na treści powszechnie obowiązujące. 
Posiadanie wiedzy i wrażliwość skutkowały krytykowaniem programów szkol-
nych. Jednocześnie rodzice musieli na tyle interesować się edukacją swoich 
dzieci, że znali treść podręczników. Wśród omawianych zagadnień treści reli-
gijne były nieobecne. Rodzice nie interesowali się nimi i nie mieli dużej wiedzy 
w tym zakresie, a ponadto takie zagadnienia uznawali za zbyt dogmatyczne. 
W domach rodzinnych wiedza i religia ustawiane były w opozycji do siebie. 
Obecnie moi rozmówcy przeciwstawiają sobie religię i naukę tolerancji.

4.1.2. Opinie narratorów na temat edukacji katolickiej

Choć w domach narratorów panowała otwartość na wiedzę i edukację, to 
u większości nie istniał przekaz treści odnoszących się do jakiejkolwiek reli-
gii. Moi rozmówcy na co dzień jednak funkcjonowali w kulturze dominującej, 
a to wiązało się ze zdobywaniem informacji na temat katolicyzmu. Jako dorośli 
ludzie, mający wiedzę również na temat judaizmu, dostrzegają braki w kształ-
ceniu organizowanym przez przedstawicieli kultury dominującej. Można wymie-
nić cztery czynniki, na które narratorzy zwracają uwagę. Pierwszy to sposób 
przekazywania treści, który uważają za nieadekwatny do etapu rozwojowego 
uczniów. Drugi czynnik stanowi nieciekawa forma przekazu owych treści. Jako 
trzeci można wyróżnić nierzetelną wiedzę u katolików. Czwartym zaś jest brak 
w programach szkolnych treści dotyczących wielokulturowości.

Na nieadekwatną do wieku uczniów formę przekazu zwracał uwagę N6, 
który do lat gimnazjalnych uczestniczył w lekcjach religii katolickiej. Tamte 
czasy wspomina następująco:



236 Doświadczanie międzykulturowości…

zawsze mnie to denerwowało, że my tutaj już zaczynamy popalać papierosy, a ko-
lorujemy Jezusa na czerwono. Nie podobało mi się to za bardzo, ale nie dlatego, że 
religia, że konstrukt religii, tylko no same lekcje, no zwyczajne takie bachorstwo, 
powiedziałem nie, stanowcze nie. I tak to wyglądało [W6/XLIX/653–656/53]. 

Lekcje religii katolickiej nie są prowadzone w sposób adekwatny do poziomu 
uczniów. Nauka modlitw, piosenek religijnych lub oglądanie kreskówek 
z postaciami biblijnymi jest ciekawa dla uczniów młodszych klas. Stosowa-
nie tych samych metod na dalszych etapach edukacji zniechęca uczniów 
do poznawania katolicyzmu. Religia nie jest przedmiotem maturalnym, 
a w  związku z tym osoby, które ją prowadzą, mają więcej swobody niż 
nauczyciele innych przedmiotów. W związku z tym katecheci mogliby wzbo-
gacać swoje lekcje o treści, które odpowiadają na potrzeby młodzieży. Jednak 
osoby odpowiedzialne za edukację katolicką nie przywiązują wagi do jako-
ści prowadzonych lekcji, gdyż mają świadomość, że w kraju zdominowanym 
przez to wyznanie uczniowie będą uczęszczali na ich zajęcia. Zatem lekcje 
religii odbywające się w szkołach składają się z treści nieadekwatnych do 
wieku uczniów, przekazywanych w nieciekawy sposób.

Narratorzy zwracają uwagę, że kościoły katolickie nie mają ciekawej oferty 
również dla osób dorosłych. N3 swoje doświadczenia przedstawia następująco: 

jak słucham tych kazań, to mi jest ciężko […] I lubię jezuitów. Ale w Łodzi jezu-
ici strasznie zawodzą. To też nie jest najlepszy serwis. Więc […] jak mówię, jest 
kiepsko z religią. No też przez to przestaję wierzyć, że religia jest w stanie jakoś, no 
coś musi wymyśleć religia, zwłaszcza katolicka […] Yhm. Bo mnie nie zachęca, 
a ja jestem otwarta, że tak powiem. No więc jestem mocno zniechęcona i unikam 
[W3/XXXVIII/479–489/42]. 

Brak ciekawej oferty zarówno dla młodzieży, jak i dla osób dorosłych, znie-
chęca do uczestniczenia w katolicyzmie. Tę nieatrakcyjność dostrzegają prze-
ważnie osoby, które uczestniczyły w obrzędach różnych religii i wyznań.

Być może brak ciekawej formy przekazu jest przyczyną nieznajomości 
zagadnień religijnych, który narratorzy zauważają u katolików ze swojego oto-
czenia. N2 i N3 dostrzegają je przede wszystkim u swoich mężów. Choć są oni 
katolikami, to o niektórych sprawach, charakterystycznych dla swojego wyzna-
nia, dowiadywali się od żon. Narratorki opowiadają o tym następująco: 

mamy taką anegdotę w rodzinie jak to [mężowi – AK] się pomyliło, bo był święcie 
przekonany, że przed Wielkanocą to jest adwent [W2/X/126/11], zresztą [mąż 
– AK] w ogóle nie ma pojęcia o liturgii, ja o liturgii mam o wiele większe pojęcie, 
bo chodziłam na zajęcia z religioznawstwa na studiach. W związku z tym ja wiem, 



237Konteksty doświadczania międzykulturowości

o co chodzi w całej liturgii Kościoła katolickiego, a on nie. Jego tego nikt nie na-
uczył. Jak dla niego zaskoczeniem, jak ja mu opowiedziałam w pewnym momen-
cie, o co chodzi, prawda? Jakie są związki. I co to był sobór trydencki, dlaczego 
się pozmieniało. Spoko, spoko. Ale dla niego to było naprawdę, nigdy przez lata, 
on był ministrantem do końca studiów prawie, więc no wstyd się przyznać, hehe 
[W3/XIX/143–150/14]. 

Narratorki postrzegają brak wiedzy u mężów jako bezrefleksyjność i przypisują 
ją również innym przedstawicielom katolicyzmu. Członkowie Kościoła kato-
lickiego od pierwszych lat edukacji uczeni są przyjmowania wiedzy religijnej 
w takiej postaci, w jakiej jest podawana. Nie są zachęcani do dyskusji z nauczy-
cielami, do zadawania pytań i samodzielnego poszukiwania odpowiedzi. W efek-
cie jako dorosłe osoby mają niewielką wiedzę na jej temat, a w związku z tym nie 
podważają jej, nie poszukują niespójności. Ponadto nie chcą uzupełniać brakują-
cych informacji. Przedstawicielom Kościoła nie zależy na tym, by ich członkowie 
mieli kompletną wiedzę. Za potwierdzenie może posłużyć opowieść N3: 

a! Taka ładna anegdota z łódzkiego kościoła, byliśmy kiedyś, albo w okresie postu, 
albo w okresie adwentu w kościele […] I był jakiś grecki napis na ołtarzu. I ja nie 
wiedziałam, co to jest. I poszliśmy z mężem, to ja mówię: „to chodź, pójdziemy, 
zapytamy księdza po fakcie”. I jak poszliśmy, hehe, to ksiądz na mnie nakrzyczał 
i powiedział: „trzeba było uważać na religii” i mi nie wyjaśnił, hehe. Naprawdę, 
kurde, ja bym się ucieszyła, że ktoś do mnie przyjdzie, przecież można zapomnieć. 
A naprawdę poczułam się wygoniona z tego kościoła [W3/XX/153–160/13–14]. 

Gdy osoba próbująca zdobyć wiedzę na jakiś temat zostanie potraktowana 
w taki sposób, prawdopodobnie po raz drugi nie zapyta. Jednocześnie to wła-
śnie przedstawiciele poszczególnych religii i wyznań są odpowiedzialni za prze-
kazanie wiedzy członkom swoich wspólnot. Mogłoby się wydawać, że zależy 
im na tym, by mieć w swoich szeregach osoby świadome własnej kultury.

W opiniach narratorów można zauważyć, że równoległy z niskim pozio-
mem edukacji religijnej jest również niski poziom edukacji wielokulturowej. 
N10 podkreśla, że przez wszystkie lata zdobywania wykształcenia muzycznego 
„nic nie wiedziała o muzyce żydowskiej. I w całej jej edukacji muzycznej nikt 
o niej w zasadzie nigdy nie wspomniał” [W10/XXXIII/702–703/61]. Rów-
nież N3 podkreśla brak treści wielokulturowych w edukacji szkolnej, która jest 
wypierana przez pochwałę patriotyzmu. Narratorka uważa, 

że to jest wina, à propos, bo jesteśmy na Wydziale Pedagogiki, to jest wina polskiej 
edukacji, która jednak mimo wszystko stawia w nauce na etos martyrologii, etos 



238 Doświadczanie międzykulturowości…

patriotyzmu i tu jest problem, prawda? Że się nie mówi o pewnych rzeczach, wie-
lonarodowości, wielokulturowości społeczeństwa i nie podkreśla się tego w ogóle. 
Mamy być patriotami i podchodzić do tego martyrologicznie, więc. I zawsze jesteśmy 
dzielni, prawda? Nie ma żadnych, żadnych, żadnych problemów w naszej historii, 
nigdy nie było. To jest problem, że mamy problem, żeby się przyznać chyba do 
błędów [W3/LV/711–716/61]. 

Na nadmiar treści patriotycznych w szkolnych podręcznikach zwracała uwagę 
też N10: „na przykład właśnie się mówi o pięknym polskim patriotyzmie 
i o tym, i o tamtym, a na przykład, nie wiem, w czasie II wojny światowej, to 
było to i tamto” [W10/VI/90/9]. Zdaniem N3 taki sposób kształcenia spra-
wia, że osoby spoza kultury dominującej postrzegane są przez pryzmat stereo-
typów. Można by zatem wywnioskować, że przedstawiciele edukacji nie dbają 
o zapoznanie odbiorców zarówno z treściami kultury dominującej, jak i kultur 
mniejszościowych. Narratorki zwracają uwagę na ważną kwestię. Otóż brak 
wiedzy rodzi niepewność i strach, a te z kolei sprzyjają tworzeniu się i utrwala-
niu stereotypów. Ów brak wiedzy dotyczy nie tylko odmiennych kultur, gdyż 
w grupie dominującej są osoby, które nie mają jej na temat własnego wyznania. 
Możliwe, że przez to nie czują się pewnie w zetknięciu z przedstawicielami róż-
nych religii. Być może rodzi to strach i poczucie zagrożenia ze strony przedsta-
wicieli innych kultur, czego konsekwencją jest niechęć do nich?

Każdy z narratorów na pewnym etapie życia zetknął się z edukacją 
katolicką. Bez względu na to, czy miała ona charakter formalny, czy nie, ich 
doświadczenia są podobne. Opinia moich rozmówców na temat edukacji 
prowadzonej przez przedstawicieli kultury dominującej wynika z doświad-
czeń wyniesionych z nauki judaizmu i kultury żydowskiej. Oba zdają się funkcjono-
wać w oparciu o przeciwne zasady. Edukacja w kulturze dominującej odbywa 
się przez zapoznawanie uczniów z dogmatami. Często wymaga się, by znali 
poszczególne treści, ale ich rozumienie nie jest konieczne. Z kolei edukacja 
w kulturze żydowskiej opiera się na dyskusji i zadawaniu pytań. 

W wypowiedziach narratorów widoczny jest pewien paradoks. Otóż w edu-
kacji szkolnej katolicyzm jest wszechobecny, jego treści pojawiają się nawet na 
świeckich przedmiotach, a przedstawicielom tego wyznania brakuje wiedzy 
na jego temat. Tymczasem edukacja o kulturach mniejszościowych jest trak-
towana marginalnie, a przedstawiciele kultury żydowskiej mają dużą wiedzę na 
jej temat. Taka sytuacja może mieć dwie przyczyny. Po pierwsze, przedstawi-
ciele grup mniejszościowych czują się odpowiedzialni za edukację, bo wiedzą, 
że tylko oni mogą przekazać swoją kulturę następnym pokoleniom. W kulturze 
dominującej ta odpowiedzialność jest rozproszona, a także nakładana na różne 



239Konteksty doświadczania międzykulturowości

osoby i instytucje. Po drugie, poprzez edukację na temat kultury własnej grupy 
mniejszościowej zachowują swoją odrębność. Mają świadomość, że gdy prze-
trwa ta wiedza, to dla następnych pokoleń też będzie ona dostępna, a dzięki 
temu i sama kultura nie zaniknie.

4.2. Mistycyzm jako wyjaśnianie niewyjaśnialnego

Jak już wspomniałam, wiedza magiczna jest stosowana wtedy, gdy danego 
zjawiska nie da się wyjaśnić za pomocą nauki. Moi rozmówcy doświad-
czają mistycyzmu przede wszystkim w odniesieniu do identyfikowania wła-
snego pochodzenia. Objawia się on na cztery sposoby doświadczania własnego 
pochodzenia. Pierwszy to przyciąganie do pochodzenia za pomocą nieokre-
ślonej siły. Drugi polega na poczuciu pochodzenia żydowskiego. Trzecim jest 
dopełnienie losu przodków. Czwarty zaś to wykorzystywanie baśniowych atry-
butów do identyfikowania własnej przynależności narodowej.

Przyciąganie do pochodzenia odbywało się za pomocą nieokreślonej siły. 
Do pewnego momentu wielu narratorów odczuwało pustkę, której nie potra-
fili niczym wypełnić. Towarzyszyła ona tym osobom, które znały dokładne lub 
niekompletne historie rodzinne, a także tym, które jedynie „podejrzewały” u sie-
bie pochodzenie żydowskie. Konsekwencją wypełniania pustki było zaintere-
sowanie się kulturą swoich przodków. Zdaniem N6 jest to zjawisko, którego 
nie da się opisać ani zbadać: „to jest niesamowite, że ci ludzie przychodzą do 
Gminy. Próbują się odnaleźć, coś se szukają, tak z cicha pęk, nie wie, o co chodzi 
i nagle prrr. I nagle, nagle okazuje się, że oni są stuprocentowymi Żydami, tak 
jakby coś w nich wewnątrz żyło jak magnes, po prostu »chodź tu, jesteś Żydem, 
chodź tu«. No naprawdę. To mega” [W6/XLII/561–565/45–46]. Z kolei N7 
mówi: „ciągnie mnie, te korzenie” [W7/XXVIII/424/32]. Jej zdaniem nawet 
jeśli odchodzi się od kultury żydowskiej, to po czasie i tak się do niej wraca: 
„nie, już mam dosyć, nie bawię się w to żydostwo. Ale później, za chwilę, a to 
wszystko wraca i z powrotem” [W7/V/446–447/34]. Narratorka przez kilka lat 
mieszkała za granicą, wtedy odsunęła od siebie zainteresowanie i zaangażowanie 
w kulturę żydowską, o czym mówi jako o „zawieszeniu pochodzenia”. Oznacza 
to, że poczucie bycia Żydem jest stałym elementem życia człowieka, ale na jakiś 
czas można je wyłączyć. Przodkowie robili to, żeby zapewnić sobie bezpieczeń-
stwo. Współczesne osoby pochodzenia żydowskiego znajdują również inne, 
bardziej przyziemne, powody (wyjazd za granicę, brak czasu na uczestniczenie 
w kulturze, koncentracja na pracy lub rodzinie). W żadnym przypadku jednak 
nie można całkowicie zrezygnować z doświadczania przynależności narodowej. 



240 Doświadczanie międzykulturowości…

Potrzeba uczestniczenia w kulturze żydowskiej zawsze wraca nie tylko do osoby, 
która z niego zrezygnowała, lecz także do jej potomków.

Mistycyzm wyrażający się poprzez poczucie pochodzenia związany jest 
z przyciąganiem do niego. Moim rozmówcom towarzyszą emocje, których nie 
podzielają ich znajomi z kultury dominującej. Są one nieuchwytne – trudne 
do wyrażenia lub nazwania. Narratorzy mówią, że „pochodzenie się czuje, a to 
oznacza, że coś jest w tobie” [W7/XXVII/411/32]. N7 czuła, że istnieje zwią-
zek pomiędzy nią a kulturą żydowską, jeszcze zanim rodzice powiedzieli jej 
o pochodzeniu. N11 „nie wie, z czego to się bierze, może to jakoś w genach jest 
przekazywane” [W11/IX/121/9]. Z kolei N6 poczucie związku z pochodze-
niem umieszcza w ludzkiej duszy: 

jakby religia odpowiada na to pytanie, no wiadomo, czemu się tak dzieje. Tylko że 
to nie jest naukowe, tak? Po prostu takie, że jakby judaizm wierzy w to, że dusza 
człowieka pochodzi z jednego źródła. To nie jest tak, że jest Bóg i są jakieś latające 
dusze, że to wszystko, nie, to jest jedna energia, kosmiczny rytm Ziemi, tak? […] 
Tak, no i właśnie, że to, co nas determinuje do tej synagogi jakoś pójść, żeby i tak 
się interesować tym tematem, to, że ta energia ma to źródło […] Właśnie w tym 
[W6/XL/489–506/40–41]. 

Podobnie jak w przypadku przyciągania do pochodzenia, również jego poczu-
cie sterowane jest przez nieokreśloną siłę. Jej działanie nie jest zależne od hala-
chiczności ani od poziomu zainteresowania kulturą żydowską prezentowanego 
przez przodków. Nie ujawnia się u każdego członka rodziny, stąd możliwe 
są rozbieżności w postrzeganiu własnego pochodzenia przez poszczególne 
rodzeństwa. Być może katalizatorem dla owej nieokreślonej siły jest specy-
ficzna wrażliwość kulturowa, którą przejawiają moi rozmówcy.

Mistycyzm jako dopełnienie losu przodków może być przez poszczególne 
osoby uświadomiony lub nie. N4 mówiła wprost o domykaniu przez przedsta-
wicieli czwartego pokolenia zadań niedokończonych przez przodków. Przyczyn 
poszukiwała w zasadach judaizmu. Z kolei wypowiedzi N5 nie wskazywały na 
to, żeby była świadoma dopełniania losu swoich przodkiń. Niemniej na miejsce 
zamieszkania wybrała miasto, z którego jej prababcia zrezygnowała. To w nim 
dba o rozwój kultury żydowskiej, co z pewnością robiłyby również jej przodkinie.

Baśniowe artefakty do identyfikowania swojej przynależności narodowej 
wykorzystywała N1. Wiedzy o swoim pochodzeniu narratorka poszukiwała 
poprzez „spojrzenie w lustro”.

Judaizm charakteryzuje się dużym przywiązaniem do mistycyzmu. 
Zgodnie z jego naukami wszystko, co ma nastąpić, nastąpi, gdy tylko nadarzą 
się sprzyjające okoliczności. Jednocześnie judaizm nie jest religią misyjną. 



241Konteksty doświadczania międzykulturowości

Oznacza to, że jego wyznawcy nie nakłaniają innych do swoich poglądów. 
Zamiast tego wierzą, że każda osoba, która jest Żydem – z powodu pocho-
dzenia lub posiadania „żydowskiej duszy” – dołączy do narodu wybranego, 
gdy będzie na to gotowa. W judaizmie istnieją koncepcje wyjaśniające źródło ist-
nienia „żydowskiej duszy”. Zgodnie z jedną z nich może ją mieć osoba, której 
przodkowie przed wiekami odeszli od starotestamentowej religii, dokonu-
jąc konwersji na inną, zazwyczaj chrześcijaństwo lub islam. Inna koncepcja 
głosi, że przed wiekami przodkowie mogli mieszkać w sąsiedztwie Żydów 
i, choć nie byli z nimi związani formalnie, to element żydowskiej duszy został 
zaszczepiony w przodkach i obudził się dopiero po wielu pokoleniach. Misty-
cyzm judaizmu znajduje odzwierciedlenie w opiniach narratorów, zgodnie 
z którymi judaizm i kultura żydowska są w człowieku, ale głęboko schowane. 
Ich obecność uosabia się w poczuciu pochodzenia żydowskiego, odczuwaniu 
braku spójności, która znika dopiero po odkryciu owego pochodzenia. W opi-
niach narratorów pochodzenie również przyciąga, co daje wrażenie, że kryje 
się za nim jakaś niewidzialna siła prowadząca poszczególne osoby w odpo-
wiednie miejsca.

Źródłem mistycyzmu jest nierozumienie pewnych aspektów własnej kul-
tury. Od zarania dziejów ludzie nadawali magiczne właściwości zjawiskom 
i przedmiotom, które przekraczały ich pojmowanie świata. Wiele religii do dzi-
siaj zachowało ich wybrane elementy.

5. Znaczenie pochodzenia żydowskiego

Pochodzenie żydowskie jest istotną kwestią dla moich rozmówców, jed-
nak poszczególne osoby do swoich życiowych doświadczeń włączają różne 
jego aspekty. Nadawanie znaczenia swojej żydowskości przede wszystkim 
zaznacza się w dwóch obszarach. Pierwszym z nich jest definiowanie własnego 
pochodzenia, drugim zaś wykorzystywanie w dorosłym życiu wybranych ele-
mentów wiedzy na temat swojej kultury.

5.1.  Definiowanie własnego pochodzenia

Definicje tworzone przez narratorów dla określenia pochodzenia żydowskiego 
można ująć w dwie kategorie: formalną i osobistą. Formalne definiowanie wła-
snej narodowości odbywa się poprzez odniesienie do kwestii urodzenia lub 



242 Doświadczanie międzykulturowości…

do halachy. Choć oba te aspekty łączą się ze sobą, to przez moich rozmówców 
postrzegane są jako osobne. Z kolei wśród osobistych definicji można wyróż-
nić uczynienie zasad halachy codziennym stylem życia, ustawianie własnej 
kultury w opozycji do innych, a także sprzeciwianie się stereotypom na temat 
własnej nacji. Przyjęty podział prezentuję w poniższej tabeli.

Tabela 14. Definiowanie pochodzenia żydowskiego

Formalne Osobiste
1. Kwestie urodzenia
2. Halacha

1. Halacha stylem życia
2. Własna kultura w opozycji do innych
3. Sprzeciwianie się stereotypom

Źródło: opracowanie własne.

Definiowanie formalne poprzez odniesienia do kwestii urodzenia związane 
jest z dziedziczeniem. Według judaizmu ortodoksyjnego pochodzenie żydow-
skie może być przekazane dziecku wyłącznie przez matkę Żydówkę. Odłamy 
progresywne dopuszczają możliwość odstępstwa od tej reguły. W tworzonych 
przez siebie definicjach narratorzy koncentrują się jednak na ortodoksyjnym 
rozumieniu pochodzenia żydowskiego. N6 opowiada: „osoba pochodzenia 
żydowskiego to jest osoba, która no po prostu ma pochodzenie żydowskie 
[…] to jest takie bezpośrednie połączenie z historią. No i to jest osoba pocho-
dzenia żydowskiego” [W6/XXXV/400–401/33]. Narrator nie odnosi się do 
płci rodzica, po którym dziedziczone jest pochodzenie. Na tę kwestię zwracają 
uwagę inni rozmówcy: 

Żydem jest ten, kto ma matkę Żydówkę […] I to jest Żyd halachiczny. On ma pra-
wo modlenia się w synagodze i jest wliczany do minianu, czyli do osób dziesięciu, 
dziesięciu mężczyzn. Natomiast jeżeli ktoś ma pochodzenie z ojca, musi przejść 
[…] konwersję […] u mężczyzn bryt-mila, czyli obrzezanie […] później jest wej-
ście do mykwy, czyli do tego basenu tak zwanego w cudzysłowie, zanurzenie […] 
To jest takie w sumie przejście na judaizm, prawda? Bo pochodzenie z ojca się nie 
liczy, tak? […] To jest to samo jakby ktoś w ogóle nie był Żydem […] Nawet jeżeli to 
pochodzenie ojca jest takie stuprocentowe. Jeżeli matka nie jest Żydówką, nie jest 
Żydem. Koniec. Nie jest wliczany do kongregatu, do Gminy Żydowskiej. Po pro-
stu. Ani do żadnej organizacji oczywiście [W11/XXVIII/480–499/34–35], mu-
szę tutaj zaznaczyć […] że mam pochodzenie żydowskie od strony taty, także dla 
większości Żydów to się nie liczy, bo liczy się od strony matki [W7/V/89/7], mie-
li niewystarczające pochodzenie. Byli, nie wiem, Żydami po ojcu, więc to z góry 
ich skreślało i mówili im: „jak jesteś Żydem po ojcu, to musisz zrobić konwersję, 



243Konteksty doświadczania międzykulturowości

bo inaczej nie uznajemy twojego żydostwa”. A to byli ludzie wychowani przez tych 
ojców. Czasami to ojciec właśnie nadawał charakter religijny ich rodzinom. I oni 
się czuli przez to wykluczeni [W2/XXVII/317–321/29]. 

Przywołane wypowiedzi narratorów ukazują dwie perspektywy w dwóch 
różnych kwestiach. Z jednej strony jest to perspektywa Żydów ortodoksyj-
nych, z drugiej nieortodoksyjnych. Ponadto jest to perspektywa kobiety 
i mężczyzny. N11 mówi głosem halachicznego Żyda. Koncentruje się na kon-
wersji z męskiej perspektywy (obrzezanie), a także na religijnych obowiąz-
kach mężczyzn (minian). N7 nie jest halachiczną Żydówką i pomimo uczest-
niczenia w kulturze żydowskiej od dzieciństwa „nieraz są takie dni, że już 
ma tego dosyć i bo ciągle czuje takie odrzucenie, tak? Bo nie jest po matce. 
Bo oni nie uważają osób, które nie są po matce” [W7/XXX/442–444/34]. 
W judaizmie ortodoksyjnym halachiczność kobiet i mężczyzn ma znacze-
nie z innych powodów. Kobieta swoje pochodzenie będzie mogła przekazać 
potomstwu, a mężczyzna będzie mógł wypełniać zobowiązania wobec swojej 
Gminy. Niemniej z wypowiedzi narratorów wynika, że bycie Żydem jest zde-
terminowane genetycznie. Można nim zostać wyłącznie poprzez dziedzicze-
nie pochodzenia. Istnieje również możliwość przyjęcia kultury żydowskiej 
przez konwersję. Jednak przez osoby, które wychowały się w kulturze żydow-
skiej, ale odziedziczyły ją po ojcu, konieczność przejścia procesu konwersji 
traktowana jest jako niesprawiedliwość.

Konwersję można potraktować jako łącznik pomiędzy postrzeganiem 
pochodzenia żydowskiego w kategoriach urodzenia a postrzeganiem go jako 
wypełniania halachy. Niezależnie od tego, po którym rodzicu odziedziczyło 
się pochodzenie lub czy wogóle przodkowie byli Żydami, możliwa jest kon-
wersja na judaizm. Po niej poszczególne osoby uznawane są za pełnopraw-
nych Żydów, o czym N6 mówi: „na przykład jest dużo tutaj też ludzi, znaczy 
dużo, no w miarę dużo no, którzy w ogóle nie mają pochodzenia i zrobili kon-
wersję, bo im to jakoś tam kiedyś przypasowało. I oni są Żydami, tak. Jakby 
jest możliwość zrobienia konwersji na judaizm. I to się nazywa gercedek”  
[W6/XXXV/404–408/33]. Nad konwersją, oprócz N1 i N4, zastanawiała się 
N7. Swoje refleksje przedstawia następująco: 

tu nawet można tak, jak już ktoś bardzo tego chce i może zrobić konwersję na 
judaizm, to jest bardzo długotrwały proces i naprawdę trzeba bardzo tego chcieć, 
żeby to zrobić, bo to nie jest tak miesiąc, dwa, tylko to jest rok, dwa, trzy, różnie 
[…] Jeżeli chcesz już w to wejść, to już trzeba przestrzegać, tak? A tu jest dużo 
zakazów, dużo nakazów, których trzeba… No tak najprostszy taki ten szabat trze-
ba świętować i piątek wieczorem już nie można ani jeździć tramwajem, otwierać 



244 Doświadczanie międzykulturowości…

drzwi, nic elektronicznego, używać telefonów ani nic z tych rzeczy. Także, no to 
jest dosyć ciężko teraz w naszym XXI wieku […] Są jakieś wyjątki od reguły. Każ-
dy rabin ma tam swoją mądrość i według danego rabina można robić to albo coś 
innego. Ale no są takie zasady, których nie można złamać, tak? Więc no, to jest 
ciężko […] Przyznaję, że też jeszcze te parę lat temu chciałam w to wejść. I chciałam, 
myślałam o konwersji. Ale jednak to za trudne. Po prostu za trudne i nie dałam rady. 
Jestem w tym momencie sama i muszę sama zapracować na siebie, więc no muszę 
się poddać temu stylowi życia, który teraz prowadzę […] Więc albo jedno, hehe, 
albo drugie. Ale tak czy inaczej to w głębi, to no nie wiem, no nie muszę robić tej 
konwersji, żeby czuć żydostwo w sobie [W7/XXXVII/529–557/41–43]. 

Narratorka podkreślała nieadekwatność wielu zasad judaizmu ortodoksyj-
nego do współczesnych czasów. W jej wypowiedzi widoczny jest też pewien 
żal. Tata, po którym N7 odziedziczyła pochodzenie, zaszczepił w niej poczu-
cie przynależności do kultury żydowskiej. Jednak osoby z tego środowiska 
wywołują w niej poczucie odrzucenia, dlatego, że jej mama nie jest Żydówką. 
Odczucia N7 są zbieżne z wcześniejszą opowieścią N2 o odrzucaniu osób bez 
halachicznego pochodzenia przez członków wspólnot ortodoksyjnych. Jedno-
cześnie konwersja jest zarezerwowana dla osób wyjątkowo zdeterminowanych 
do prawnego potwierdzenia swojej przynależności kulturowej. Definiowanie 
pochodzenia żydowskiego w wymiarze biologicznym budzi w moich rozmów-
cach różne emocje. Osoby o halachicznym pochodzeniu są z niego dumne, 
czują się pełnoprawnymi Żydami. To one formułują najbardziej kategoryczne 
definicje. Z kolei niehalachiczni Żydzi odczuwają pewne rozżalenie, niektórzy 
czują się odrzuceni przez przedstawicieli swojej grupy narodowej.

Drugi sposób formalnego definiowania pochodzenia żydowskiego odnosi 
się do przestrzegania halachy. Na trudność z tym związaną wskazywała już 
N7, mówiąc, że w XXI wieku osoba pracująca zawodowo nie ma możliwości 
celebrowania szabatu w każdy piątek. Z kolei N12 takie rozumienie prezen-
tuje następująco: „aha! Właśnie, bo ja tak bardzo poważnie podchodziłam 
do tego judaizmu i w ogóle te wszystkie… Tak. Znaczy może nie wszyst-
kie, ale większość tych nakazów, zakazów, ale jednak stwierdziłam, że to nie 
jest moja droga […] Natomiast metody stosuję dosyć restrykcyjne, hehe” 
[W12/XIX/445–451/2–30]. W Polsce najwięcej jest gmin ortodoksyjnych. 
W związku z tym osoby pochodzenia żydowskiego najpierw próbują zdefi-
niować siebie przez odniesienia do halachy. Funkcjonowanie w zgodzie z jej 
zasadami jest trudne do zrealizowania w codziennym życiu, a tym samym kło-
potliwe jest określenie swojej żydowskości. W początkowym okresie zain-
teresowania kulturą żydowską próbowała przestrzegać wszystkich zasad. 
Stopniowa rezygnacja z nich spowodowała trudność w określeniu własnego 



245Konteksty doświadczania międzykulturowości

pochodzenia, a tym samym odnalezienia właściwej dla siebie drogi ducho-
wej. U niektórych osób od początku problematyczne było ich przestrzeganie, 
a w związku z tym również zdefiniowanie siebie jako Żyda.

Wspomniane powyżej trudności nie występowały u wszystkich osób. 
W związku z tym, że w postrzeganiu zasad halachy pojawiają się rozbieżności, 
dla przedstawicieli kultury żydowskiej konieczne stało się stworzenie osobi-
stych definicji. Zwolennicy przestrzegania halachy wiele jej zasad traktują jak 
swój styl życia, co wiąże się z wykonywaniem określonych rytuałów. Daje rów-
nież poczucie wspólnoty z osobami, które żyją w podobny sposób. Powyższe 
słowa może zobrazować wypowiedź N11: 

być osobą pochodzenia żydowskiego to jest pewien styl życia. To jest codzienne 
wstawanie, obmywanie rąk, to jest modlitwa, to jest nakrycie głowy, to jest koszer-
ne jedzenie, to jest społeczność, to są szabaty, to jest w końcu kraj, są ludzie, którzy 
budują tę społeczność i którą chciałbym być i chciałbym tutaj z nimi przeżywać 
to wszystko i mam nadzieję, że tutaj, w Łodzi, się to wszystko odnowi. I to wraca 
w miarę możliwości do potęgi, w cudzysłowie potęgi, bo to za dużo powiedziane, 
ale oczywiście jest tu siła, tak, jest tu radość, jest tutaj dużo wierzących osób, są 
chasydzi, którzy przyjeżdżają, Francja, Izrael, Stany Zjednoczone. I jest ta przyna-
leżność. To widać [W11/XXVI/445–449/32]. 

Styl życia wiąże się z poczuciem przynależności do wspólnoty osób, które rów-
nież go przyjęły. Podobnego zdania jest N7: „trudno opisać, ale jak na przy-
kład wchodzę do Gminy, to coś takiego, taką atmosferę czuję specyficzną, 
że tak przynależę do tej społeczności i…” [W7/XXIX/431/33]. Przyjęcie 
jednego stylu życia może występować w grupach na różnym poziomie. N7 
zawęża ją do grona swojej rodziny, o czym mówi następująco: „no to najwięk-
szą chyba cechą jest właśnie ta rodzinność, tak? To wspieranie w rodzinie” 
[W7/XXXVIII/573–574/44]. Poczucie przynależności do grona osób o tym 
samym stylu życia może być odnoszone do szerszego kręgu. Wówczas ozna-
cza związek ze wszystkimi osobami należącymi do kultury żydowskiej. Są to 
zarówno osoby znane narratorom osobiście, jak i obce, żyjące współcześnie lub 
w przeszłości. N6 przedstawia to w następujący sposób: 

no samo pochodzenie, jakaś deklaracja jakby. Ja wiem, że mam inne pochodze-
nie, że jak śpiewam Rotę, to mi się to mniej łączy, bo moi przodkowie pochodzą 
z Bliskiego Wschodu, co prawda sprzed tysiąca albo dwóch tysięcy lat, ale jednak 
[W6/XXXIII/360–361/29–30], Menachem Begin już jest moim bohaterem na-
rodowym. Bo mój dziadek i Menachem Begin byli mniej więcej w jednym wieku, 
mieszkali może od siebie z sześćdziesiąt może kilometrów, bo mieszkali w osobnych 



246 Doświadczanie międzykulturowości…

wioskach, tam, pod Lwowem. Więc właściwie to jest moja historia też, tak? […] 
Tak samo Abraham czy tam coś […] Jeżeli czyjś prapradziadek nawet był Żydem, 
to już coś znaczy. To znaczy, że jakiś jego prapraprapraprapraprzodek naprawdę wy-
szedł z Egiptu na przykład, nie? Bo to jest potwierdzone historycznie, że Żydzi byli 
w Egipcie i se z niego wyszli [W6/XXXIV/375–383/31]. 

Pochodzenie żydowskie definiowane jako określony styl życia warun-
kuje poczucie związku ze wszystkimi osobami, które należą do tej samej kul-
tury. Najczęściej punktem odniesienia są osoby z tej samej gminy, ale grono 
to bywa zawężane (do członków własnej rodziny) lub rozszerzane (do 
wszystkich Żydów na świecie). Poczucie wspólnoty z osobami wyznającymi 
ten sam styl życia odnosi się zarówno do współczesnych sobie, jak i żyjących 
w przeszłości, nawet przed wiekami. Zawsze jednak przynależność do niej 
zobowiązuje do wykonywania określonych rytuałów, a to z kolei daje poczu-
cie bycia Żydem.

Ustawianie się w opozycji do przedstawicieli innych kultur jest związane 
z definiowaniem siebie jako nie-kogoś, a także ze sprzeciwem wobec negatyw-
nych opinii na temat własnej nacji. N6 określa siebie jako osobę, która nie jest 
katolikiem. Opowiadając o tym, przytacza argumenty, jakie przedstawia swoim 
znajomym, informując ich o tym, kim są Żydzi: 

nie chodzą do kościoła, no bo po prostu to nie jest ich kultura, do cholery. I tyle. 
A ludzie są megazdziwieni tym, nie? Że jak to? Że co, uważacie, że kościół jest 
gorszy i tak dalej. No nie! To tak samo, jak wy nie macie jakiejś jazdy z ramada-
nem, no nie wiem, no ludzie! Przecież jakbym powiedział, że nie wiem, nie je-
stem muzułmaninem, to nikt nie ma do mnie pretensji tutaj. No bo nim nie jestem  
[W6/XXXIV/366–374/30]. 

Konieczność definiowania siebie przez ustawianie się w opozycji do innych nacji 
jest poruszająca dla N6, na co wskazuje sama konstrukcja wypowiedzi (wykrzyk-
nienia, operatory emotywno-oceniające, mowa pozornie zależna). Definio-
wanie własnego pochodzenia w przytoczony sposób jest mu niejako narzucone 
przez przedstawicieli kultury dominującej, którzy nie potrafią zrozumieć, że nie 
każdy żyje według ich zasad. Zatem definiowanie siebie jako nie-kogoś często 
jest rozumieniem formułowanym na potrzeby innych, ma służyć jako argument 
w dyskusjach, a nie wynikać z osobistych potrzeb i przekonań. Definiowanie 
siebie w opozycji do kultury dominującej odnosi się nie tylko do kwestii religij-
nych. W poprzednim akapicie przywoływałam cytat, w którym narrator odrzucał 
Rotę jako element kultury swoich przodków, a za bohatera narodowego uznawał 
izraelskiego polityka. Ten sposób definiowania siebie wiąże się z odrzuceniem 



247Konteksty doświadczania międzykulturowości

świeckich i religijnych elementów kultury dominującej. Jest to konieczne, żeby 
zaznaczyć wyraźną granicę pomiędzy nią a własną kulturą mniejszościową.

Dla niektórych narratorów pochodzenie żydowskie wiąże się ze sprzeci-
wem wobec negatywnego wizerunku swojej nacji w oczach przedstawicieli 
kultury dominującej. N11 przywołuje stereotyp „brudnego Żyda”, o którym 
wspominała również N4: 

często jest to właśnie taka wiedza, o której mówiłem, prawda? Taka bardzo nega-
tywna. Taka za bardzo negatywna, prawda? Typu brudny Żyd, prawda? Tak nie jest, 
bo nie wszyscy w Izraelu są bogaci, nie wszyscy mają jakiś swój biznes, są biedni 
bardzo i żyją z zasiłku. Także ten stereotyp […]To jest tylko stereotyp taki, który 
ciągle pokutuje […] Myślę, że to były też takie czasy przedwojenne, prawda? Gdzie 
rzeczywiście Żydzi chodzili z pejsami, prawda?Mieli swoje sklepy, kamienice, tak? 
Ale kamienice też mieli i Niemcy, i Polacy, i Rosjanie, wszyscy, prawda? Ale szcze-
gólnie się zwraca uwagę na Żydów, hehe [W11/XXIX/500–515/36].

W wypowiedzi narratora pojawia się kontrast pomiędzy „brudnym Żydem 
a bogatym Żydem”. Jego zdaniem zarówno osoby „brudne”, jak i „bogate” przez 
przedstawicieli kultury dominującej postrzegane są negatywnie. N11 próbuje 
znaleźć źródło stereotypu, co pomoże go zrozumieć, a może nawet przezwycię-
żyć. Pokazanie grupie dominującej irracjonalności w postrzeganiu Żydów jest 
pewną formą definiowania przez nich własnego pochodzenia. W ten sposób 
chcą odzyskać dobre imię własnej nacji.

Przeciwstawianie się negatywnemu postrzeganiu Żydów bywa łączone 
z podejmowaniem realnych działań. N3 przez pewien czas była aktywistką wal-
czącą z autorami gwiazd Dawida na murach. Swoje działania wspomina: 

taki projekt, który w zasadzie próbowałam stworzyć rok temu, ale zostałam ostrze-
żona przez Redwatch, żeby może tego nie robić […] Chociaż mnie to już zaczy-
na denerwować, ja to sobie zaczęłam liczyć, ile mijam. Dla mnie, niestety, jest to 
przejaw antysemityzmu, nawet wśród tych osób, które nie wiedzą, że to robią, 
czyli nawet te siedmiolatki przekazują pewien stereotyp, są nośnikiem, bo to ro-
bią dzieci głównie […] Tak, tak, nie no to są generalnie ludzie, którzy się nad tym nie 
zastanawiali i oni niosą to i będą to nieśli przez pokolenia, bo oni gdzieś to wy-
nieśli, a tylko ilość, które ja to mijam jest po prostu zatrważająca […] Ja chciałam 
po prostu założyć stronę i to wrzucać, żeby inni też wrzucali, tylko tak, jak mówię 
Redwatch mnie ściga, hehe. Jeszcze by mi dom podpalili, więc może lepiej nie, już 
jestem chyba za stara na takie wojowanie ideologiczne. Natomiast, no to to jest 
bolesne, że się mija i ktoś mówi: „nienawidzę kogoś innego, tylko dlatego, że ty 
jesteś Żydem” [W3/LVIII/772–787/66–68]. 



248 Doświadczanie międzykulturowości…

Narratorzy zwracają uwagę na to, że niechęć Polaków do przedstawicieli ich 
nacji jest uwarunkowana historycznie. W stereotypach powielane są pewne 
motywy, które już się zdezaktualizowały, a nawet nie są rozumiane przez 
współczesnych ludzi. Niechęć do Żydów charakteryzuje nie tylko Polaków. 
N11 opowiada o tym: 

ale czy to będzie w Polsce, czy to będzie we Francji, czy w Wielkiej Brytanii, 
nawet w Izraelu jest antysemityzm, bo są Arabowie, którzy nie bardzo chcą się 
zgodzić z powstaniem państwa Izrael […] Musimy się przyznawać. To jest po-
czucie tożsamości, jest ogromnie ważne, kulturowo, religijnie, to są tradycje…  
[W11/XXX/516–520/37]. 

Podejmowanie działań przez N11 wiąże się z manifestowaniem swojego 
pochodzenia, a także z zachęcaniem do tego innych Żydów.

Jednoznaczne określenie pochodzenia żydowskiego jest problematyczne 
z punktu widzenia prawa. Przez ortodoksyjne odłamy judaizmu jest przypisy-
wane osobom, które od kilku pokoleń dziedziczą je w linii żeńskiej. Dla przed-
stawicieli nurtu reformowanego nie ma znaczenia, po którym rodzicu zostało 
odziedziczone. Z kolei świecki judaizm za Żyda uznaje osobę, która nie jest 
nim z powodu pochodzenia ani konwersji, ale żyje w zgodzie z zasadami tej 
religii. Niezależnie od odłamu judaizmu ostateczna decyzja zawsze należy do 
rabina. Wewnętrzna różnorodność judaizmu, możliwość interpretacji Tory 
przez poszczególnych rabinów powoduje, że przedstawienie jednej definicji 
Żyda w praktyce jest niemożliwe. 

Definiowanie własnego pochodzenia polega na dokonywaniu odniesień 
do przepisów prawnych lub na tworzeniu własnych pojęć. Bez względu na 
przyjęte określenia zdania narratorów są zróżnicowane. Rozbieżności doty-
czą zarówno przyjmowania i odrzucania określonych przepisów, jak i budo-
wania własnych definicji. Przyczyna postrzegania pochodzenia żydowskiego 
w dany sposób jest zależna od wyboru poszczególnych odłamów judaizmu. 
Wyznawcy judaizmu doświadczają wewnętrznego zróżnicowania w obrę-
bie swojej religii. Odczuwają ją w konfrontacji z poszczególnymi przepisami 
i wynikającymi z nich zasadami. Dostrzegają ją również w kontakcie z przed-
stawicielami innych nurtów niż ten, który został przez nich przyjęty. Własny 
obraz budują przez poznawanie odmiennych poglądów na te same sprawy 
i przez ustawienie się w opozycji do nich.

Narratorzy nie decydują się na konwersję z różnych powodów. Niektórzy 
uważają, że skoro czują się Żydami, to nie ma dla nich znaczenia, po którym 
rodzicu odziedziczyli pochodzenie. Inni uważają, że wymogi ortodoksyjnej 
religii są niemożliwe do spełnienia we współczesnym świecie. Dorosłe osoby 



249Konteksty doświadczania międzykulturowości

pracujące i rozwijające się zawodowo nie mają czasu na regularne uczestniczenie 
w przygotowaniach do konwersji. Niemożliwe jest dla nich również pełne uczest-
niczenie w obrządku religijnym. W polskich warunkach w niektórych zawodach 
konieczna jest praca w piątkowe popołudnia lub sobotnie poranki. Prawo żydow-
skie z przestrzegania szabatu zwalnia wyłącznie osoby, których praca polega na 
ratowaniu życia lub zdrowia ludzi. Ponadto kalendarz całego kraju dostosowany 
jest do świąt katolickich. Trudno oczekiwać, że pracodawca zgodzi się na przy-
znanie dni wolnych pracownikowi za każdym razem, gdy ten chce obchodzić 
święta innego wyznania niż katolickie. Kolejną trudnością jest zakaz korzysta-
nia z urządzeń elektrycznych i elektronicznych w dniu szabatu, co oznacza zakaz 
korzystania z telefonu, komputera, ale też samochodu lub komunikacji publicz-
nej. W związku z tym narratorzy nie chcą zobowiązywać się do przestrzegania 
zasad i składać obietnic, które z ich perspektywy są niemożliwe do spełnienia.

Znaczenie własnemu pochodzeniu nadawane jest przez konfrontację ze 
stereotypami, jakie zostały utworzone na temat przedstawicieli własnej nacji. 
Mniejszościowe grupy etniczne lub narodowe charakteryzują się cechami 
i przejawiają zachowania, które mogą być niezrozumiałe dla grup większo-
ściowych. Te drugie przyglądają im się za pomocą krzywego zwierciadła, które 
pozwala przetwarzać to, czego nie rozumieją w taki sposób, by stało się jasne. 
Przedstawiciele pierwszej grupy nie zgadzają się z tym obrazem i zaczynają 
swoje pochodzenie określać poprzez tworzenie opozycji do owych stereoty-
pów. W efekcie nakładane są dwie warstwy znaczeń na pierwotną, która wyni-
kała bezpośrednio z danej kultury.

Dostrzeganie stereotypów staje się inspiracją do podjęcia pracy na rzecz 
promocji własnej kultury. Oswajanie z nią przedstawicieli grupy dominującej 
być może sprawi, że nie będą tworzyli swoich wyobrażeń na jej temat. Takie 
działania prawdopodobnie wiążą się z poczuciem odpowiedzialności za wize-
runek szeroko pojętej własnej wspólnoty, a jednocześnie z dostrzeganiem jej 
odrębności od innych.

5.2. Elementy kultury żydowskiej obecne  
w teraźniejszym życiu

Wielu narratorów nie uczestniczy już aktywnie w wydarzeniach organizo-
wanych przez wspólnoty żydowskie. Nie oznacza to jednak, że zrezygnowali 
z zachowania wybranych elementów własnej kultury. To właśnie one stanowią 
kolejny aspekt, za pomocą którego nadają znaczenie swojemu pochodzeniu. 



250 Doświadczanie międzykulturowości…

Najczęściej ujawniają się one w dwóch obszarach. Pierwszy odnosi się do zwy-
czajów i rytuałów, drugi do edukacji i pracy zawodowej.

Do pierwszego z wyróżnionych obszarów można zaliczyć uczestnicze-
nie w świętach i innych wydarzeniach religijnych z obrządku judaistycznego, 
a także ubieranie się zgodnie z zasadami kultury. N11 na pytanie o to, czy 
w teraźniejszym życiu pielęgnuje tradycje przekazywane przez dziadków, 
odpowiada wykrzyknieniem: „naturalnie!” [W11/XIV/171/13]. Pod-
trzymywanie owych zwyczajów polega na obchodzeniu świąt i szabatów, 
a także na chodzeniu do synagogi. N7, podobnie jak N1, często obchodzi 
różne święta samotnie, co nazywa „własną celebracją” [W7/XXXI/473/37]. 
Polega ona na modlitwie i zapalaniu świeczek podczas Chanuki. W niektó-
rych świętach uczestniczy razem z rodzicami. N2 i N12 obchodzą tylko 
wybrane święta. Pierwsza z narratorek nie jest przywiązana do konkretnego 
wydarzenia religijnego, ale bierze w nich udział wtedy, gdy poczuje taką 
potrzebę. Z kolei jedynym świętem, w którym uczestniczy N12, jest Purim. 
Obchodzi je ze swoim młodszym bratem i znajomymi z warszawskiej orga-
nizacji. Wśród narratorów są też osoby, które celebrują wszystkie uroczysto-
ści. Przestrzeganie każdego święta lub tylko wybranych jest zależne od utoż-
samiania się z poszczególnymi odłamami judaizmu, a także od trybu życia, 
czyli zobowiązań zawodowych i rodzinnych. Osobami, z którymi narratorzy 
świętują, są członkowie ich rodzin i znajomi z organizacji żydowskich, rza-
dziej z kultury dominującej.

Inną istotną dla narratorów kwestią wiążącą ich z pochodzeniem żydow-
skim jest ubiór. Każdy z mężczyzn, z którymi prowadziłam wywiad, nosi jar-
mułkę (kipę). Robią to nie tylko w synagodze lub Gminie, lecz także poza 
nią, w przestrzeni publicznej. N11, opowiadając o noszeniu jarmułki, sto-
suje but test: „nie mówię, że jestem ortodoksem, ale chodzę z nakrytą głową”  
[W11/XIV/181/13], czym zaznacza symboliczne przywiązanie do trady-
cji, a także podkreśla swoją odrębność od przedstawicieli kultury dominują-
cej. Strój jest również istotnym elementem dla N2, co narratorka przedstawia 
następująco: „łącznikiem […] to jest to, że dobra Żydówka ubiera się cjut, czyli 
nie nosi spodni, a spódniczki” [W2/XXXV/515/46]. Za pomocą stroju ludzie 
manifestują swoją przynależność do różnych grup i kultur. Jest to zatem istotny 
czynnik, który wiąże narratorów z ich pochodzeniem.

Wśród aspektów zaliczanych do obszaru edukacyjnego można wyróżnić 
zarówno zdobywanie nowej wiedzy, jak i wykorzystywanie już zdobytej. Dla 
niektórych narratorek łącznikiem z pochodzeniem jest nauka języka hebraj-
skiego. Opowiadają o tym następująco: 



251Konteksty doświadczania międzykulturowości

Uczyłam się hebrajskiego w Fundacji Laudera, potem uczyłam się prywatnie.  
E, uczył mnie taki chłopak, Izraelczyk, który przyjechał do Łodzi na studia  
[W2/XXXVII/538–539/48], chodzę, już będzie od sześciu lat, na hebrajski. Uczę 
się hebrajskiego [W7/XV/266–267/20], nieraz rozkładam swoje rzeczy i uczę się 
tego hebrajskiego w pracy, jak mam czas [W7/XXVI/397/31].

Z kolei N10 swoją wiedzę na temat kultury żydowskiej wykorzystuje w pracy 
nad doktoratem, o czym mówi: „teraz piszę doktorat, który też jest związany 
z muzyką żydowską, tak? […] To znaczy teraz piszę o piosenkach jidysz” 
[W10/XLIV/935–938/82]. Gdy N3 zdecydowała się zostać przewodnikiem 
po miejscach zagłady, utwierdziła się w przekonaniu, że „kultura i pochodze-
nie może ma jednak jakieś znaczenie. Bo wydawało mi się, że nie ma takiego 
wielkiego znaczenia” [W3/XL/500–501/44]. Nieco później została edukato-
rem na temat kultury żydowskiej, a także „jest koordynatorem projektów dzieci 
z Izraela, które tu przyjeżdżają, wymian, takie. I to się wiąże z dosyć dużymi 
projektami, gdzie te dzieci się w Polsce uczy o no, o historii, o kulturze Żydów. 
Tak, żeby ich przygotować jakby na to spotkanie” [W3/XLII/509–511/44]. 
Całe życie zawodowe N8, podobnie jak N5, związane jest z kulturą żydowską. 
Na związek pracy zawodowej z kulturą żydowską wskazywała też N4, która 
pochodzenie żydowskie i wiedzę o tej kulturze wykorzystywała przy kręceniu 
filmów. Z kolei N1 nie łączyła pracy zawodowej z kulturą żydowską, ale wspo-
minała o koledze, który swoją wiedzę i pochodzenie wykorzystuje w pracy 
naukowej.

Pochodzenie żydowskie i związana z nim kultura stała się dla moich roz-
mówców stałym elementem ich życia. Niektórzy do swojej codzienności włą-
czyli różne zwyczaje. Obchodzą święta, celebrują inne ważne uroczystości. 
Starają się robić to zgodnie z zasadami wyznaczanymi przez judaizm, choć nie 
zawsze jest to możliwe. Niektórzy z nich zachowali styl ubierania się zgodny 
z zasadami ich kultury. Ułatwia to im, a w przypadku mężczyzn również oto-
czeniu, identyfikowanie się z własną narodowością. Niektórzy z moich roz-
mówców nadal uczą się kultury żydowskiej – języka hebrajskiego, muzyki 
jidysz. Z kolei wiedzę o kulturze wykorzystują w pracy zawodowej. W ten spo-
sób starają się pokazać społeczeństwu pozytywny wizerunek Żyda, a także wal-
czyć ze stereotypami. 





ZAKOŃCZENIE

Prowadzenie rozważań nad doświadczaniem międzykulturowości wymaga 
wyjaśnienia rozumienia kultury. W niniejszym opracowaniu była ona ujmo-
wana szeroko jako całokształt warunków życia człowieka tworzonych przez 
społeczność. Niejako charakteryzuje jego sposób życia1. Dana jednostka do 
kultury jest wprowadzana przez jej obecnych członków, ale gdy sama stanie 
się jej uczestnikiem, również może wnosić do niej swój wkład2. Przebywa-
nie w dwóch (lub więcej) kulturach polega na doświadczaniu różnic, z którymi 
dana osoba musi sobie radzić w codziennym życiu. Nie jest to jednak pro-
ste zadanie i prowadzi do doświadczania różnych napięć, które nie zawsze są 
w pełni uświadomione, ale są przez człowieka odczuwane. W efekcie uczestni-
czenie w dwóch kulturach nie może z góry zostać uznane za czynnik wzbogaca-
jący rozwój, lecz za potencjalność rozwojową.

Moi rozmówcy przede wszystkim opowiadali o doświadczeniach życio-
wych płynących z kultury żydowskiej, co nie oznacza, że była i jest ona jedynym 
środowiskiem ich życia. Prawie wszyscy pochodzą z rodzin mieszanych kul-
turowo. W przeszłości poszczególne sfery ich życia były osadzone w kulturze 
dominującej: chodzili do polskich szkół, w większości studiowali na polskich 
uczelniach, pracowali lub nadal pracują w firmach i instytucjach zlokalizowa-
nych na terenie Polski. We wszystkich tych środowiskach zawierali znajomości 
i przyjaźnie z przedstawicielami kultury dominującej. Tą uwagą chcę podkre-
ślić, że braku dosłownego werbalizowania przez narratorów doświadczeń pły-
nących z uczestnictwa w kulturze dominującej nie należy traktować jako braku 
doświadczania tego uczestnictwa. Oznacza to raczej, że trudno jest opisywać 
oczywistości, zwykłą codzienność.

Na etapie planowania badań sądziłam, że odmienność kulturowa moich 
rozmówców będzie widoczna wyłącznie w rozbieżnościach pomiędzy kulturą 

1  W.J. Burszta, Antropologia kultury. Tematy, teorie, interpretacje, Wydawnictwo 
Zysk i S-ka, Poznań 1998, s. 47.

2  E. Nowicka, Świat człowieka – świat kultury, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa 2006, s. 49–52.



254 Zakończenie

żydowską a dominującą. W większości przypadków rzeczywiście tak było. Jed-
nak kultura żydowska cechuje się na tyle silną różnorodnością wewnętrzną, że 
pozwala na doświadczanie kolejnego rodzaju odmienności. W Polsce dominu-
jącym odłamem jest judaizm ortodoksyjny, w związku z czym każdy z moich 
rozmówców rozpoczynał poznawanie religijnego aspektu kultury żydowskiej 
w gminach ortodoksyjnych. Jednak po pewnym czasie niektóre osoby odna-
lazły swoją duchową drogę w judaizmie reformowanym. Sprawia to, że są one 
przedstawicielami mniejszości na dwa sposoby. Po pierwsze, jako osoby pocho-
dzenia żydowskiego stanowią grupę mniejszościową wobec przedstawicieli 
kultury dominującej. Po drugie, jako zwolennicy judaizmu reformowanego sta-
nowią mniejszość wobec przedstawicieli judaizmu ortodoksyjnego. Złożoność 
i wewnętrzna różnorodność kultury żydowskiej jest jednym z czynników, które 
powodują, że jej przedstawiciele nie mogą być tylko przykładem osób doświad-
czających międzykulturowości na terenach oddalonych od granic państwowych. 
Niektóre z ich doświadczeń są nieprzekładalne na inne kultury, a niektóre – nie-
zależnie od lokalizacji – będą obecne u wszystkich polskich Żydów.

Głównym celem moich badań była rekonstrukcja międzykulturowych 
doświadczeń młodych osób dorosłych pochodzenia żydowskiego. Owa 
rekonstrukcja odnosiła się do poszczególnych etapów i sfer życia ludzi, któ-
rzy w swojej codzienności stykają się z różnorodnością kulturową. Przebywa-
nie w jej otoczeniu może wzbogacać, ale może też być źródłem cierpienia lub 
powodować trudności. W każdym przypadku dana osoba musi wypracować 
sposoby radzenia sobie z doświadczaniem owej różnorodności. Rekonstruk-
cję rozpoczęłam od odtworzenia indywidualnych ścieżek rozwojowych czte-
rech narratorów (vide: Przypadki kluczowe), co pozwoliło wyodrębnić empi-
ryczne konfiguracje uwarunkowania nabywania doświadczeń. A jednocześnie 
pozwoliło wypracować wstępne kategorie analityczne, będące punktem wyj-
ścia dla dalszej interpretacji całości materiału badawczego. Rozbudowane 
kategorie porządkujące warunki doświadczeń międzykulturowych przedsta-
wiłam w czwartym rozdziale. Wyróżniłam pięć obszarów, w obrębie których 
moi rozmówcy doświadczali w przeszłości i doświadczają obecnie międzykul-
turowości. Należy podkreślić, że kategorie porządkujące wyniki badań zostały 
przeze mnie wypracowane w procesie szczegółowej interpretacji wypowiedzi 
uczestników badań. Wyróżnione kategorie nie zostały przyjęte na etapie two-
rzenia problematyki badawczej. Odniesieniem dla budowania jej na etapie pla-
nowania badań była struktura biografii, dlatego postawione pytania dotyczą 
poszczególnych etapów i sfer życia człowieka. Nie przewidywałam w niej ani 
warunków, ani rodzajów doświadczeń. Zidentyfikowałam je w wyniku zastosowa-
nia językowo-narracyjnej metody analizy tekstu.



255Zakończenie

Najwyższy poziom uogólnienia mojej analizy stanowi odnosząca 
się bezpośrednio do przyjętego celu badań poniższa typologia radzenia 
sobie z doświadczaniem różnorodności kulturowej przez młode osoby dorosłe 
pochodzenia żydowskiego.

Typologia radzenia sobie z doświadczaniem  
różnorodności kulturowej

Wyróżniłam cztery typy radzenia sobie z własną różnorodnością kulturową. 
Pierwsze rozwiązanie przyjmowane przez część uczestników badań polega na 
umieszczeniu kultury żydowskiej w sferze czasu wolnego. Reprezentanci dru-
giego starają się zachować balans pomiędzy kulturą żydowską a dominującą. 
Przedstawiciele trzeciego typu upowszechniają kulturę żydowską wśród przed-
stawicieli kultury dominującej. Z kolei dla osób, które zaliczyłam do czwartego 
typu, kultura żydowska jest dominująca. Poniżej przedstawiam dokładne cha-
rakterystyki poszczególnych typów.

I TYP: wolnoczasowe uczestniczenie w kulturze żydowskiej

Przedstawicielki: N1, N2, N12
Przedstawiciele tego typu swoje uczestnictwo w kulturze żydowskiej sytuują 
w sferze realizowania jednego z wielu zainteresowań. Tym samym uzyskuje 
ono wymiar rozrywkowo-towarzyski lub edukacyjny. Codzienne uczestnictwo 
społeczne tych osób ma miejsce w kulturze dominującej. Biorą udział jedynie 
w wybranych wydarzeniach kultury żydowskiej, nie zachowując żadnej regu-
larności. Oznacza to, że na przykład w jednym roku obchodzą Chanukę, w dru-
gim Purim, czasami świętują szabat. Obchodom poszczególnych uroczysto-
ści nie nadają charakteru religijnego lub duchowego, lecz towarzyski. Święta 
z obrządku judaizmu obchodzą w gronie znajomych z kultury żydowskiej, 
a spotkaniom z nimi nadają większe znaczenie niż samym świętom. Do uczest-
niczenia w nich zazwyczaj nie włączają członków swoich rodzin pochodze-
nia lub prokreacji. Jeśli tak się zdarza, to zachętę stanowi wymiar artystyczny 
danego wydarzenia (na przykład posłuchanie pieśni śpiewanych w synago-
dze przy okazji święta Purim), kulinarny (na przykład jedzenie macy podczas 
święta Pesach) lub towarzyski (spotkanie ze znajomymi z kultury żydowskiej). 
Z kolei nadawanie edukacyjnego znaczenia kulturze żydowskiej polega na tym, 



256 Zakończenie

że podczas poszczególnych uroczystości chcą się dowiedzieć czegoś nowego na 
temat kultury swojego pochodzenia, co traktują jak ciekawostkę.

W rodzinach pochodzenia osób należących do I typu dominował prze-
kaz kultury żydowskiej w ukrytej formie, którą moje rozmówczynie próbo-
wały odkryć jako (prawie) dorosłe osoby. W jednym przypadku pochodzenie 
żydowskie uzewnętrzniało się w sposób niejawny w postaci nietypowych dla 
kultury dominującej rytuałów i zwyczajów. Były one pielęgnowane wyłącznie 
przez dziadków, którzy zmarli, gdy narratorka była małym dzieckiem. Rodzice 
nie byli zainteresowani podtrzymywaniem tych zwyczajów.

Narratorki należące do tego typu nie dostrzegają u siebie i swoich bliskich 
traum wynikających z wychowania się w rodzinie żydowskiej. Traumy te zazwy-
czaj były przekazywane przez przodków, a sięgały ich doświadczeń wojennych, 
wzmocnionych przez doświadczenia 1968 roku. Ze względu na brak przekazu 
informacji o pochodzeniu żydowskim moje rozmówczynie mogły nie dostrze-
gać obaw u swoich bliskich lub traktować je w sposób naturalny, nie wiązać ich 
z przynależnością do kultury mniejszościowej. Spośród wszystkich dostrzeżo-
nych przeze mnie konsekwencji traumy w ich rodzinach występował jedynie 
nałożony przez rodziców zakaz informowania otoczenia o pochodzeniu narodo-
wym. Gdy narratorki dołączały do organizacji żydowskich, rodzice przyjmowali 
oficjalną wersję, zgodnie z którą był to efekt zainteresowania a nie pochodzenia 
córek. Być może ówczesna konieczność ukrywania własnego pochodzenia, nie-
akceptowanie go przez przodków sprawiło, że narratorki musiały spychać je na 
margines. To właśnie w tamtym czasie wypracowały strategię radzenia sobie 
z doświadczaniem różnorodności kulturowej i korzystają z niej do tej pory.

Zepchnięcie kultury żydowskiej na margines nie zmniejszyło zaciekawie-
nia nią. To właśnie ciekawość była dla każdej z narratorek głównym powodem 
pójścia na pierwsze spotkanie do wybranej organizacji żydowskiej. W domach 
rodzinnych moje rozmówczynie nie miały od kogo nauczyć się własnej kultury. 
Postanowiły więc poszukać innych osób, które uzupełnią ich braki wiedzy. Do 
strategii maskowania swojej przynależności narodowej włączały zaspokajanie 
potrzeby zdobywania wiedzy na temat kultury żydowskiej.

W dorosłym życiu osoby należące do I typu tworzą międzykulturowe 
związki i wraz z partnerami uczestniczą w obu kulturach. Traktują to jak spo-
sób na spędzenie czasu wolnego lub rozwój duchowy. 

Doświadczanie różnic kulturowych w ich przypadku polega na wrośnię-
ciu w kulturę dominującą i codziennym funkcjonowaniu w niej, przy jedno-
czesnym zainteresowaniu kulturą swojego pochodzenia. Kulturę żydowską 
postrzegają jednak jako dodatek do swojej codzienności. Uznają siebie za Polki 
żydowskiego pochodzenia.



257Zakończenie

Osoby należące do I typu różnicę kulturową zepchnęły na ubocze swoich 
doświadczeń życiowych. Mają świadomość własnego pochodzenia, akceptują 
kulturę z nim związaną, jednak traktują ją marginalnie. Charakteryzują się 
bezpiecznym stylem radzenia sobie z odmiennością. W kulturze pochodzenia 
uczestniczą w taki sposób, jaki współcześnie jest akceptowany przez przedsta-
wicieli kultury dominującej. Obecnie w polskim społeczeństwie istnieje przy-
zwolenie na interesowanie się kulturą żydowską w wymiarze wolnoczasowym. 
Organizowane są festiwale, które do niej nawiązują, powstają muzea o tej tema-
tyce etc. Pod względem sposobu uczestniczenia w kulturze żydowskiej moje 
rozmówczynie nie wyróżniają się wśród przedstawicieli grupy dominującej. 
Uczestniczą w niej w podobny sposób i wybierają podobne wydarzenia.

II TYP: zachowywanie balansu pomiędzy kulturą żydowską  
a dominującą

Przedstawicielki: N4, N7, N10
Osoby reprezentujące ten typ równolegle funkcjonują w dwóch kulturach 
– dominującej i żydowskiej. Ich codzienność toczy się w kulturze dominującej, 
która wyznacza godziny i dni przeznaczone na aktywność zawodową i te, które 
mogą samodzielnie zagospodarować. W ten podział próbują wpisać uczest-
niczenie w kulturze żydowskiej, któremu przede wszystkim nadają znaczenie 
religijne lub duchowe. W charakterystycznych dla niej wydarzeniach uczestni-
czą w sposób wybiórczy, ale jest to świadoma wybiórczość. Oznacza to, że nie 
obchodzą wszystkich świąt, a jedynie te, które z różnych powodów uznają za 
ważne, atrakcyjne lub które mieszczą się w zakresie ich możliwości czasowych. 
Nie pielęgnują wszystkich zwyczajów charakterystycznych dla poszczególnych 
świąt – również i tu stosują wybiórczość. Szabatu nie zaczynają bezpośrednio 
po zachodzie słońca, ale później; na Chanukę nie przygotowują wszystkich tra-
dycyjnych potraw, ale te, które lubią. Święta spędzają przede wszystkim w towa-
rzystwie rodziny – rodziców, rodzeństwa, dzieci, parterów lub małżonków.

W rodzinach pochodzenia przedstawicieli tego typu nie występowała 
regularność w sposobie przekazu informacji o przynależności kulturowej. 
Odbywał się on w każdej z trzech wyróżnionych przeze mnie form: jawnej, nie-
jawnej lub ukrytej. Jawny sposób przekazu polegał na tym, że tata narratorki 
wprost poinformował ją o pochodzeniu żydowskim. Rozbieżności kulturowe 
przekazywane w sposób niejawny dostrzegane były przez pryzmat rytuałów 
i zwyczajów, a także nawyków żywieniowych przedstawicieli najstarszych 



258 Zakończenie

pokoleń. Z kolei w sposób ukryty przekaz odbywał się za pośrednictwem nie-
dopowiedzianych lub niespójnych historii rodzinnych.

Podobny brak regularności występuje w aktualnym sposobie uczestni-
czenia rodziców w kulturze żydowskiej. Również i tu występują wszystkie 
wyróżnione przeze mnie formy: pełna (gdy uczestniczą w sferze duchowej 
i świeckiej), niepełna (gdy uczestniczą w sferze duchowej lub świeckiej) lub 
nie uczestniczą wcale. Większa spójność występuje w przypadku rodzeństwa. 
Rodzeństwo każdej narratorki jest obserwatorem kultury żydowskiej, jedna 
z sióstr jest jej uczestniczką. Przyczyną może być to, że moje rozmówczynie, 
pielęgnując żydowskie zwyczaje, w naturalny sposób włączają do nich swoje 
siostry lub braci. Może to stanowić podobieństwo do przedstawicieli kultury 
dominującej, gdzie dla jednego członka rodziny ważne jest obchodzenie świąt 
katolickich, a pozostali uczestniczą w nich razem z nim.

Podobnie jak w przypadku przedstawicielek poprzedniego typu, traumy 
w domu rodzinnym najczęściej przejawiały się w postaci zakazu mówienia 
o pochodzeniu żydowskim. Tu jednak narratorki są w stanie je zidentyfikować 
i określić jako konsekwencję doświadczeń dziadków i rodziców. Łączenie obu 
kultur w odczuciu reprezentantek II typu jest pewną formą przezwyciężania 
tych traum przodków, a umiejętność równoległego funkcjonowania w dwóch 
światach została w nich zapoczątkowana, gdy były dziećmi.

Podobnie jak u przedstawicieli I typu, powodem wstąpienia do organiza-
cji żydowskiej była ciekawość. Jednak w przypadku osób, które zaliczyłam do 
II typu, nie przerodziła się ona w marginalizowanie kultury swojego pocho-
dzenia, ale w uczestniczenie w niej po swojemu. Wstępowaniu do organizacji 
żydowskich towarzyszył mistycyzm w postaci przyciągania i poczucia pocho-
dzenia żydowskiego. Przynależność kulturowa była ważna w rodzinach więk-
szości z nich. Istniało przyzwolenie na uczestniczenie w kulturze, ale rodzi-
com brakowało wiedzy. Potrzeba jej uzupełniania, jaką odczuwały dzieci, 
mogła więc przybrać magiczną formę. Jedna z narratorek, której rodzina zabra-
niała uczestnictwa, swój udział w kulturze żydowskiej, „przyznawanie się” do 
pochodzenia żydowskiego i zainteresowanie nim postrzega jako dopełnienie 
losu przodków. W każdym przypadku mistyczne pojmowanie zainteresowania 
swoją kulturą świadczy o emocjonalnym stosunku do własnego pochodzenia.

Doświadczanie różnorodności kulturowej przez przedstawicielki II typu 
polega na codziennym funkcjonowaniu w kulturze dominującej, ale z zacho-
waniem własnej odmienności religijnej. Przede wszystkim identyfikują siebie 
jako polskie Żydówki lub Polki żydowskiego pochodzenia. Każda z narratorek 
preferuje judaizm reformowany. Dla większości z nich Izrael jest spełnionym 
marzeniem. Nie traktują go jak ojczyzny, ale też nie mają do niego obojętnego 



259Zakończenie

stosunku. Świadczy to o nadawaniu dużego znaczenia kulturze swojego pocho-
dzenia, przy jednoczesnym silnym wrośnięciu w polską kulturę dominującą.

Uzgadnianie różnic w przypadku przedstawicielek II typu polega na 
chęci łączenia obu kultur w codziennym życiu. Ta chęć powoduje koniecz-
ność dostosowania wymogów kultury żydowskiej do dominującej. Oznacza to 
dawanie sobie przyzwolenia na obchodzenie świąt w takich terminach i w taki 
sposób, w jaki pozwalają na to obowiązki wynikające z zakotwiczenia swojej 
codzienności w kulturze dominującej. Przedstawicielki tego typu podejmują 
próby uzgodnienia różnic i dostosowania wymogów kultury żydowskiej, by 
w kulturze dominującej czuć się komfortowo. Starają się tak wypełniać obo-
wiązki religijne, żeby nie stanowiły źródła stresu. Widoczne jest tu pewne 
podobieństwo do wielu przedstawicieli kultury dominującej, którym również 
zdarza się dostosowywać religijne zobowiązania do świeckiej codzienności.

III TYP: upowszechnianie kultury żydowskiej  
wśród przedstawicieli kultury dominującej

Przedstawicielka: N3
Typ dodatkowy dla: N4, N5, N10
Wśród narratorek są osoby, dla których III typ jest typem podstawowym lub 
dodatkowym. W drugim przypadku oznacza to, że ich codzienność jest zdomi-
nowana przez cechy charakterystyczne dla przedstawicieli któregoś z pozostałych 
typów, ale dużo czasu poświęcają upowszechnianiu kultury żydowskiej wśród 
przedstawicieli kultury dominującej. Dla osób należących do II typu, które kul-
turę żydowską włączają do swojej codzienności, konsekwencją takiego działania 
jest wykorzystywanie wiedzy o niej w swojej pracy zawodowej. Jednak nie jest 
to główna treść ich profesji. Dla osób należących do IV typu jest to naturalna 
konsekwencja przyjęcia kultury żydowskiej jako dominującej dla swojego życia. 
Sposoby radzenia sobie z różnorodnością kulturową niektórych przedstawicielek 
II i IV typu są zatem częściowo takie, jakie charakteryzują przedstawicieli III typu. 

Jak już wspomniałam, ten typ cechuje osoby, które z kulturą żydowską są 
związane zawodowo. Większość z nich swoją pracę traktuje jak misję. Treść ich 
pracy odnosi się do kultury rozumianej zarówno szeroko, jak i wąsko. Ozna-
cza to, że w obszarze ich zainteresowań zawodowych mieści się prowadzenie 
warsztatów na temat kultury żydowskiej, których oferta kierowana jest do 
nauczycieli i uczniów, a także kręcenie filmów o tematyce żydowskiej i pro-
mowanie żydowskiej muzyki. Narratorki należące do III typu, podejmując 



260 Zakończenie

działania, przede wszystkim myślą o dobru społeczności żydowskiej. To wła-
śnie w upowszechnianiu kultury żydowskiej i w edukacji widzą szansę na zna-
lezienie porozumienia pomiędzy członkami obu grup narodowych.

Reprezentantki III typu nie mają jednakowego podejścia do obchodzenia 
świąt z obrządku judaizmu – niektóre obchodzą je regularnie, inne incyden-
talnie; niektóre nadają im znaczenie duchowe lub religijne, inne rozrywkowe. 
Przyczyna leży w tym, że dla większości osób ten typ jest dodatkowym, a cechę 
wspólną przede wszystkim stanowi nadawanie wysokiej wartości aspektowi 
edukacyjnemu.

Do III typu zaliczają się osoby, w których rodzinach pochodzenia domi-
nował jawny sposób przekazu kultury żydowskiej. Codzienność członków ich 
rodzin toczyła się w kulturze dominującej, jednak towarzyszyło temu bardzo 
krytyczne nastawienie do niej. Rodzice podważali treści edukacyjne propono-
wane przez jej przedstawicieli, nadawali wyższą wartość edukacji rodzinnej niż 
formalnej, szkolnej. Były to rodziny, które podchodziły z dystansem do każdej 
religii.

To właśnie głównie przedstawicielki tego typu przejawiają niechęć do edu-
kacji katolickiej. Dostrzegają też, że w treściach proponowanych przez przed-
stawicieli kultury dominującej brakuje informacji o kulturach mniejszościo-
wych. Za pomocą podejmowanych przez siebie działań chcą te braki uzupełnić 
o wiadomości na temat kultury żydowskiej.

Doświadczanie różnic przez większość reprezentantek III typu polega 
na jednoczesnym funkcjonowaniu w obu kulturach, dominującej i żydow-
skiej. Utożsamiają się z kulturą żydowską, pełnią rolę jej ambasadorek wśród 
przedstawicieli kultury dominującej. Akceptują różnice kulturowe. Swoją 
osobistą sytuację chcą oswoić poprzez edukowanie innych. Uzgadnianie 
różnic nie ma wymiaru jednostkowego, jak u przedstawicielek II typu, ale 
społeczny. Narratorki nie myślą o swoich indywidualnych potrzebach doty-
czących uczestniczenia w kulturze żydowskiej. Chcą zbudować most pomię-
dzy przedstawicielami obu wspólnot. Ich zdaniem wiele problemów wynika 
z braku wiedzy. W ich odczuciu to nie różnice kulturowe są źródłem agresji 
i antysemityzmu, ale brak wiedzy o przyczynach tej różnorodności. Ich misją 
jest przeciwdziałanie temu.



261Zakończenie

IV TYP: uznanie kultury żydowskiej za dominującą  
dla swojego życia

Przedstawiciele: N5, N6, N8, N9, N11

Jest to najliczniej reprezentowany typ. Należą do niego osoby, które pełnią 
funkcje duchowe w Gminie Wyznaniowej Żydowskiej, prowadzą stowarzysze-
nia żydowskie lub w chwili wywiadu pozostawały bez pracy. Ich codzienność 
jest zdominowana przez kulturę żydowską. Swoją przynależność narodową 
zaznaczają strojem: kobiety zakrywają ramiona, kolana i włosy; mężczyźni 
noszą jarmułkę (kipę). Ich kalendarz jest wypełniony religijnymi rytuałami. 
Codziennie spełniają obowiązki żydowskie, czyli wypowiadają micwy w odpo-
wiednich momentach, obmywają dłonie w rytualny sposób etc. Regular-
nie przestrzegają szabatu i do niego dopasowują inne obowiązki. Obchodzą 
wszystkie święta, zachowując przy tym pełną obrzędowość. W wydarzeniach 
religijnych uczestniczą razem z członkami swojej wspólnoty żydowskiej, któ-
rych traktują jak nieformalną rodzinę.

W rodzinach pochodzenia przedstawicieli tego typu dominował jawny 
sposób przekazu kultury żydowskiej. W domach części narratorów obcho-
dzone były święta z obrządku judaizmu. W niektórych o pochodzeniu żydow-
skim mówiło się wprost, a w innych członkowie rodziny po prostu o nim wie-
dzieli. U jednego z moich rozmówców kultura żydowska była przekazywana 
w sposób niejawny, ale towarzyszyło temu uczestniczenie we wszystkich cha-
rakterystycznych dla niej wydarzeniach religijnych. Razem z ojcem obchodził 
święta z obrządku judaizmu, chodził z nim do synagogi, jednak nie pojawiały 
się przy tym żadne objaśnienia. Wśród obecnej aktywności rodziców w kul-
turze żydowskiej nie występuje regularność. Ich udział przybiera postać pełną 
lub niepełną, a niektórzy wcale w niej nie uczestniczą. Z kolei rodzeństwo 
było w przeszłości lub jest obecnie uczestnikami kultury żydowskiej, czego 
przyczyny można upatrywać w jawności pochodzenia w domu rodzinnym. 
Najwięcej reprezentantów tego typu dostrzega traumy u swoich przodków, co 
również może się wiązać z jawnością pochodzenia, a także z wiedzą na temat 
doświadczonych przez ich przodków wydarzeń z okresu II wojny światowej 
i 1968 roku. Niekoniecznie oznacza to, że bliscy pozostałych narratorów nie 
doświadczali traum. Reprezentanci IV typu są na tyle świadomi różnych niuan-
sów kultury żydowskiej, że potrafią je identyfikować i łączyć z pochodzeniem 
narodowym (podobna sytuacja miała miejsce wśród przedstawicielek II typu).

Osoby należące do IV typu tworzą małżeństwa jednokulturowe z przed-
stawicielami swojej grupy narodowej. Narratorzy, którzy w chwili wywiadu 



262 Zakończenie

nie byli w związkach małżeńskich lub partnerskich, nie dopuszczą możliwości 
stworzenia związku z przedstawicielem jakiejkolwiek innej kultury niż żydow-
ska. Wynika to z przyjętego stylu życia, który stanowi odcięcie od kultury 
dominującej (i każdej innej niż żydowska) tak bardzo, jak tylko się da.

Narratorzy, których zaliczyłam do tego typu, w domach rodzinnych 
nie tylko zdobywali świadomość na temat własnego pochodzenia, lecz także 
wiedzę o kulturze żydowskiej. W przeciwieństwie do przedstawicieli innych 
typów nie potrzebowali jej zdobywać na zewnątrz. Głównym powodem pój-
ścia na pierwsze spotkanie do organizacji żydowskiej były dla nich potrzeby 
duchowe, które obecnie realizowane są w pełni. Wielu z nich, podobnie jak 
przedstawicielki II typu, do organizacji narodowościowych i zainteresowania 
się kulturą żydowską przyciągnęły czynniki mistyczne. Przede wszystkim było 
to przyciąganie i poczucie własnego pochodzenia. W przypadku przedstawi-
cieli tego typu nie wynikało to jednak z braku wiedzy na temat własnej kultury, 
ale z dużego przywiązania do niej i do judaizmu.

Doświadczanie różnorodności kulturowej przez przedstawicieli IV typu 
polega na ustawianiu siebie w opozycji do przedstawicieli grupy dominują-
cej. W przeszłości funkcjonowali wśród nich, jednak obecnie możliwość peł-
nego uczestniczenia we własnej widzą jedynie poprzez odcięcie się od domi-
nującej.

Identyfikują siebie wyłącznie jako Żydów, wyznawców judaizmu ortodok-
syjnego. Izrael postrzegają jako ojczyznę, w związku z czym identyfikują siebie 
również jako Izraelczyków. Przypomina to sytuację potomków emigrantów. 
Niektórzy z nich studiowali w Izraelu, co nie pojawiło się u przedstawicieli 
pozostałych typów.

Przedstawiciele IV typu przyjęli podobną strategię do przedstawicieli 
I typu. W obu przypadkach sposobem na poradzenie sobie z doświadczaniem 
różnic kulturowych jest zmarginalizowanie tej kultury, która stanowi źródło 
napięć. Dla przedstawicieli I typu była to kultura żydowska, a dla przedstawi-
cieli IV – dominująca. Pozwala to na unikanie konfliktów i konfrontacji.

Ograniczenia typologii – stan obecny a proces

Jak widać w powyższej typologii (szczególnie w opisie III typu), poszcze-
gólne typy nie stanowią zbiorów rozłącznych. Osoby, które zaliczyłam do 
IV typu, uznały kulturę żydowską za dominującą dla swojej codzienności. 
Konsekwencją takiej postawy było poszukiwanie możliwości realizowania 
swojej aktywności zawodowej w kręgu kultury żydowskiej. Jedną z form 



263Zakończenie

pracy było więc edukowanie przedstawicieli grupy dominującej na temat kul-
tury swojego pochodzenia. Podobnie osoby należące do II typu poszukiwały 
balansu pomiędzy obiema kulturami. Funkcjonując w kulturze żydowskiej, 
włączały jej treści do swojej pracy zawodowej. Wynika z tego, że istnieje 
dwustronny związek pomiędzy zainteresowaniem kulturą swojego pocho-
dzenia a pracą zawodową.

Przynależność do danego typu nie jest dana raz na zawsze. Typy nie są sta-
bilne, ale zmieniają się w przebiegu życia. Oznacza to, że doświadczanie mię-
dzykulturowości i sposoby radzenia sobie z wynikającą z niej różnorodnością 
zmieniają się, mają charakter procesualny.

Narratorki, które zaliczyłam do I typu, w przeszłości charakteryzowały 
się cechami osób należących do II typu. Ich najsilniejsze zainteresowanie 
kulturą żydowską i uczestniczenie w niej przypadało głównie na lata licealne 
i studenckie. Moje rozmówczynie miały wtedy czas na podejmowanie róż-
nych aktywności, zarówno świeckich, jak i religijnych. W codzienność zako-
rzenioną w kulturze dominującej mogły swobodnie wplatać wydarzenia z kul-
tury żydowskiej. Z czasem jednak zmieniła się ich sytuacja życiowa – podjęły 
aktywność zawodową, niektóre założyły międzykulturowe rodziny prokreacji. 
Ich zapał i możliwości zmniejszyły się, spadło zainteresowanie kulturą żydow-
ską, która przestała być czymś nowym, a przez to atrakcyjnym. W efekcie nar-
ratorki zmarginalizowały kulturę żydowską do sfery wolnoczasowej.

Nieco większą stabilnością cechuje się przynależność do II typu. Dwie 
z narratorek, od początku zainteresowania się kulturą żydowską, starały się 
łączyć obie kultury. W przypadku N7 takie przyzwyczajenia zostały w niej 
zaszczepione w trakcie wychowania w rodzinie pochodzenia. Narratorka od 
najmłodszych lat obserwowała dziadków wychodzących co piątek do zna-
jomych, by wraz z nimi świętować szabat. W codzienność domu rodzinnego 
włączane były nietypowe dla przedstawicieli kultury dominującej zachowa-
nia dziadka. Podczas świąt katolickich spożywane były potrawy żydowskie. 
Z kolei w przypadku N4 zaangażowanie w kulturę żydowską było pewną formą 
buntu przeciwko zakazowi uczestniczenia w niej. Mama zniechęcała narra-
torkę do angażowania się w kulturę pochodzenia, więc ona od początku swo-
jego zainteresowania nią szukała balansu pomiędzy dwiema kulturami. Droga 
N10 do II typu była dłuższa niż poprzednich narratorek. Kulturę żydow-
ską zaczęła poznawać przez pryzmat pracy zawodowej, a wiedzę na jej temat 
poszerzała podczas aktywności podejmowanych w wolnym czasie. Po założe-
niu rodziny z mężczyzną uczestniczącym od dzieciństwa w obu kulturach, ale 
wprowadzającym ich dzieci wyłącznie do chrześcijaństwa, postanowiła włą-
czyć kulturę żydowską do rodzinnej codzienności.



264 Zakończenie

III typ dla większości reprezentantek jest typem dodatkowym, podsta-
wowy stanowi wyłącznie dla N3. W jej rodzinie pochodzenia kultura żydow-
ska była jawna od początku, ale postrzegana jako jeden z elementów, którymi 
poszczególni członkowie się charakteryzują. W czasach studenckich narra-
torka traktowała kulturę żydowską jako sposób na spędzenie czasu wolnego, 
co wówczas sytuowało ją wśród przedstawicieli I typu. Obecnie takie jest 
podejście jej i jej męża do wzajemnego uczestniczenia w swoich kulturach. 
Na co dzień jednak zajmuje się edukowaniem przedstawicieli grupy dominu-
jącej na temat kultury swojego pochodzenia, co pozwala zaliczyć ją do przed-
stawicielek III typu. 

W życiu narratorów należących do IV typu kultura żydowska zajmuje bar-
dzo ważne miejsce od dzieciństwa lub początku zainteresowania się nią. Droga 
większości z nich prowadziła przez II typ. N11 od dzieciństwa wraz z dziad-
kami uczestniczył wyłącznie w judaizmie. W rodzinie pochodzenia nie pozna-
wał innych religii, jednak chodził do polskich szkół, więc był również uczest-
nikiem kultury większościowej. Od momentu wyjazdu na studia do Izraela 
kultura żydowska zajęła dominującą pozycję w jego życiu. Z kolei N9 w dzie-
ciństwie należał do II typu – uczestniczył z mamą w kulturze dominującej, 
z tatą w żydowskiej. Gdy mógł dokonać samodzielnego wyboru, zdecydował 
się na wyłączne uczestniczenie w mniejszościowej kulturze swojego pochodze-
nia. Podobne są doświadczenia N6, który w dzieciństwie razem z rodzicami 
jeździł na święta katolickie do babci. Rodzice uczestniczyli również w kulturze 
żydowskiej wraz z synem. W czasach nastoletnich narrator uczestniczył w obu 
kulturach, jednak w dorosłym życiu wybrał udział wyłącznie w żydowskiej. 
N8 zaczynał od łączenia obu kultur (II typ), by ostatecznie zdecydować się 
na pełnienie funkcji duchowej w judaizmie. O łączeniu IV z III typem w przy-
padku N5 już wspominałam. Narratorka wychowała się ze świadomością wła-
snego pochodzenia, jednak jej codzienność toczyła się w kulturze dominują-
cej (II typ). Dla jej przodkiń edukacja była bardzo ważnym elementem, czego 
konsekwencją było to, że N5 zainteresowała się edukowaniem przedstawicieli 
kultury dominującej na temat kultury swojego pochodzenia.

O wyborze danego sposobu radzenia sobie z doświadczaniem róż-
norodności kulturowej decyduje splot różnych okoliczności życiowych; 
środowisko, w którym dana osoba się wychowała i funkcjonowała w prze-
szłości, a także to, w którym funkcjonuje obecnie; indywidualne predys-
pozycje. Rodzina pochodzenia mogła zaszczepić w narratorach przywiąza-
nie do kultury żydowskiej. W efekcie ich zaangażowanie w nią w dorosłym 
życiu przybiera różne formy – może powodować potrzebę włączania kul-
tury żydowskiej w codzienność zakorzenioną w dominującej, chęć pełnego 



265Zakończenie

zanurzenia się w niej lub edukowania przedstawicieli grupy większościowej 
na temat swojej kultury mniejszościowej. Rodzina mogła też zniechęcać do 
uczestniczenia w wydarzeniach charakterystycznych dla kultury swojego 
pochodzenia. Rezultatem może być zmarginalizowanie kultury żydowskiej 
w dorosłym życiu lub próby przezwyciężenia domowych zakazów skutkujące 
zaangażowaniem w nią. Znaczenie miała też przynależność narodowa part-
nera i założenie z nim jedno- lub wielokulturowej rodziny. Wówczas zdarzało się, 
że osoby zaangażowane w kulturę żydowską minimalizowały swoją aktyw-
ność lub odwrotnie, osoby zainteresowane kulturą żydowską jako jednym 
ze sposobów na spędzenie wolnego czasu angażowały się w nią bardziej niż 
dotychczas. Również sytuacja zawodowa jest czynnikiem zmieniającym 
możliwości czasowe, ograniczającym możliwości uczestniczenia w wydarze-
niach charakterystycznych dla własnej kultury.

Ocena realizacji celów badawczych

Na zakończenie chcę uwypuklić aspekt pedagogiczny badań. Rekonstruk-
cja międzykulturowych doświadczeń młodych osób dorosłych pochodzenia 
żydowskiego ogniskuje się na uczeniu się przez narratorów funkcjonowania na 
styku dwóch (lub więcej) kultur, które stanowiły środowisko ich życia, a także 
na radzeniu sobie z własną odmiennością kulturową. Każdy z nich na pewnym 
etapie życia uświadomił sobie, że pod względem przynależności kulturowej 
różni się od większości osób ze swojego otoczenia. Różnice były dostrzegane 
zarówno przez te osoby, które o własnym pochodzeniu żydowskim wiedziały 
od zawsze lub od wczesnego dzieciństwa, jak i przez te, które dowiedziały się 
o nim w nieco późniejszym wieku. Odkrywanie własnej kategorii przynależno-
ści pochodzeniowej dla poszczególnych osób może być inspiracją do nowych 
działań, przebudzeniem, olśnieniem, traumą, szokiem, może powodować 
poczucie wstydu etc. Osoby, które uświadamiają sobie własną odmienność 
etniczną lub narodową, mogą reagować w różny sposób. Moi rozmówcy są 
pod tym względem wyjątkowi, nie stanowią próby reprezentatywnej. Niezależ-
nie od pierwszej reakcji na wieść o pochodzeniu żydowskim na pewnym etapie 
życia zdecydowali się je oswoić, poznać kulturę z nim związaną. W tym celu 
podejmowali działania, które na danym etapie były im najbliższe. Jednocześnie 
każdy z nich na co dzień musiał funkcjonować w kulturze dominującej, co wią-
zało się z koniecznością uczenia się i nabywania zdolności do funkcjonowania 
w różnorodności kulturowej. Z czasem każdy z nich różnice te uzgadniał w taki 
sposób, by w swoim codziennym życiu czuć się bezpiecznie i komfortowo. 



266 Zakończenie

Rezultat tego procesu opisałam powyżej, wyróżniając cztery typy radzenia 
sobie z doświadczaniem różnic kulturowych.

Oprócz wspomnianego wyżej celu w trakcie badań chciałam jeszcze zre-
alizować dwa inne. Po pierwsze, chciałam rozszerzyć zakres badań nad wielo- 
i międzykulturowością o aspekt wielo- i międzykulturowości na terenach odda-
lonych od granic państwowych. Po drugie, chciałam wprowadzić do metod 
interpretacji danych stosowanych w pedagogice metodę opartą na analizie 
językowej.

Pierwszy z wyżej wymienionych celów nie został postawiony trafnie. Na 
etapie przygotowywania koncepcji badawczej przypuszczałam, że w inny spo-
sób doświadczają różnorodności kulturowej mieszkańcy regionów przygra-
nicznych, a inaczej Polski Centralnej. W pierwszym przypadku kultury prze-
nikają się niejako w naturalny sposób, a różnorodność towarzyszy wszystkim 
przedstawicielom danego regionu. W drugim przypadku różnorodność jest 
bardziej zindywidualizowana i dotyczy przede wszystkim osób o mniejszo-
ściowym pochodzeniu. Wśród osób, które w dorosłość wchodziły w zglobali-
zowanym świecie, te różnice nie są znaczące. W trakcie swojego życia moi roz-
mówcy studiowali poza rodzinnym miastem lub krajem, wyjeżdżali za granicę 
na różne wymiany edukacyjne lub do pracy. Następnie wracali do Łodzi, by po 
jakimś czasie znowu z niej wyjechać – na dłużej lub krócej, do innego miasta 
lub kraju. W poszczególnych miejscach swojego zamieszkania nawiązywali 
znajomości i przyjaźnie. Jednocześnie na różnych etapach swojego życia nale-
żeli lub byli zaprzyjaźnieni z organizacjami żydowskimi zlokalizowanymi poza 
Łodzią. Ponadto znajomości w kręgach żydowskich zawierali w Łodzi, innych 
polskich miastach, a także za granicą. Nie jest to cecha kulturowa, a raczej cha-
rakterystyczna dla współczesności. Młode osoby dorosłe żyją w zglobalizowa-
nym świecie z dostępem do internetu i możliwością podróżowania. Oznacza 
to, że współcześnie miejsce zamieszkania nie odgrywa aż tak znaczącej roli dla 
doświadczania różnorodności kulturowej, jak przypuszczałam przed przystą-
pieniem do badań.

Drugi ze wspomnianych wyżej celów był zrealizowany w trakcie inter-
pretacji poszczególnych wywiadów. Prezentowane w niniejszej książce dane 
są pierwszymi, które zostały poddane analizie za pomocą metody językowo- 
-narracyjnej. Można je więc potraktować jak wersję testową owej metody.



OSOBISTE ZNACZENIE BADAŃ

Gdy po latach pracy nad rozprawą doktorską patrzyłam na pierwszą wer-
sję przygotowanej przeze mnie koncepcji badawczej, widziałam, że niewiele 
z niej ostało się w obecnej wersji. Jedynym elementem łączącym jest wątek 
dotyczący międzykulturowości, choć i on ulegał licznym przeobrażeniom. 
Początkowo planowałam uwypuklić inne wątki, analizować je za pomocą innej 
metody etc. Plany badawcze dojrzewały razem ze mną, by ostatecznie uzyskać 
postać przedkładanej pracy. Pisanie doktoratu było dla mnie podróżą na róż-
nych płaszczyznach, zdobywaniem wielu doświadczeń zarówno naukowych, 
jak i życiowych, licznymi spotkaniami, które w innych okolicznościach praw-
dopodobnie nigdy by nie nastąpiły. 

Choć wśród moich znajomych nigdy nie brakowało przedstawicieli róż-
nych mniejszości, to nie było wśród nich osób pochodzenia żydowskiego 
(a przynajmniej tak mi się kiedyś wydawało). Kultura żydowska w Łodzi wyda-
wała mi się reliktem przeszłości, obecnym jedynie w postaci obiektów sakral-
nych (synagogi, cmentarz), wydobywanych przez kulturę popularną (Festi-
wal Dialogu Czterech Kultur). Niewiele mówiło się o niej w szkole – nawet 
w moim liceum znajdującym się na terenie dawnego getta. Echa kultury 
żydowskiej były oczywiście obecne, choćby w lekturach Hanny Krall, ale do 
jej związków z Łodzią docierały w niewielkim stopniu. Prowadzone badania 
nauczyły mnie dostrzegać ją zarówno w wymiarze materialnym, jak i osobo-
wym. Zwiększyły moją świadomość na temat przeżyć doświadczanych przez 
przedstawicieli mniejszości. Jak wielu nie-przedstawicieli kultury żydowskiej 
zastanawia się nad przekazem płynącym z gwiazd Dawida rysowanych na 
murach budynków miasta? Kto zdaje sobie sprawę z emocji towarzyszących 
każdego dnia osobom zaliczanym do wszelkich odmienności? Kiedyś i mnie 
pytania te były obce.

Żyd lub osoba pochodzenia żydowskiego przestali być dla mnie ano-
nimowymi przedstawicielami obcej kultury. Stali się koleżanką lub kolegą 
należącymi do kultury, którą udało mi się całkiem dobrze poznać, choć nadal 
skrywa przede mną wiele tajemnic. To z kolei prowadzi do fundamentalnego 
(moim zdaniem) pytania o rolę badacza przyjmującego jakościową orientację 



268 Osobiste znaczenie badań

badawczą. Kim on jest? Kim byłam ja, zbierając dane do niniejszej pracy? 
Przed ich rozpoczęciem z pewnością intruzem, który próbuje wedrzeć się do 
świata pilnie strzeżonego przed obcymi. Z czasem jednak rozmówcy oswajali 
się z moją obecnością w ich przestrzeni (oni oswajali mnie czy ja ich?). Dys-
kretnie przyglądałam się ich światu po to, by z czasem doświadczać różnych 
jego aspektów. Dla niektórych stałam się towarzyszką podróży w głąb siebie, 
pomagającą uporządkować przeszłe doświadczenia i zrozumieć obecne emo-
cje. Dla innych uczennicą dopytującą o zagadnienia kultury żydowskiej, nieco 
zagubioną w jej meandrach. Dla innych koleżanką, która wie o nich więcej niż 
oni o niej, co w niektórych przypadkach z czasem ulegało wyrównaniu. Rola, 
jaką odegraliśmy dla siebie, prowadzi do wniosku, że w badaniach jakościo-
wych konieczne jest zbudowanie relacji polegającej na wzajemności. Tu nie ma 
miejsca na badaczkę i osoby badane, a już zwłaszcza postrzegane w kategorii 
respondentów, których zadaniem jest udzielenie odpowiedzi na pytanie po to, 
by za chwilę zapomnieć o odbytym spotkaniu. Wypełnia je zaciekawienie dru-
gim człowiekiem i jego rzeczywistością. 

Koniec pracy nad doktoratem i pisanie podsumowania zbiegło się w czasie 
z lekturą reportażu Marcina Kąckiego pod tytułem Białystok. Biała siła, czarna 
pamięć1. Autor pokazuje w nim trudności, z jakimi zmagają się przedstawiciele 
grup mniejszościowych – głównie żydowskiej, choć nie tylko. Sytuacje przed-
stawione w przywołanej publikacji utwierdziły mnie w przekonaniu, że pytanie 
o sens wielo- i międzykulturowości (a tym samym pedagogiki i innych dys-
cyplin określanych tym przymiotnikiem) nie ma racji bytu. Po prostu należy 
o niej mówić zarówno językiem nauki, jak i publicystyki; zarówno głosem 
obserwatora, jak i uczestnika zdarzeń. Zatem mam nadzieję, że moja praca, 
pokazująca codziennie doświadczenia przedstawicieli żydowskiej mniejszo-
ści narodowej, będzie kolejną cegiełką do dyskusji nad równością wszelkich 
odmienności. 

Joanna Bator swoją książkę pod tytułem Wyspa Łza od nowa rozpoczyna 
od słów: 

Są podróże, które nigdy się nie kończą. Mimo iż przeszło się od punktu A do B, 
spakowało się i rozpakowało się bagaże, pozostaje świadomość, że wędrówka była 
jeśli nie zupełnie daremna, to jednak pozostawiła dojmujące uczucie niedosytu, 
niedopowiedzenia […] Taka była dla mnie Wyspa Łza2. 

1  M. Kącki, Białystok. Biała siła, czarna pamięć, Wydawnictwo Czarne, Woło-
wiec 2015.

2  J. Bator, Wyspa Łza od nowa, Znak, Kraków 2020, s. 5.



269Osobiste znaczenie badań

Ja nimi kończę tę pracę. Podróż przez międzykulturowe przestrzenie, w tym 
być może i kulturę żydowską, z pewnością jest moją Wyspą Łzą. Tym, co jesz-
cze (nigdy?) się nie zakończyło.

Podziękowania

Jak każda książka, również i ta nie powstałaby bez wsparcia wielu osób. W pierw-
szej kolejności dziękuję prof. dr hab. Danucie Urbaniak-Zając, Promotorce 
mojej rozprawy doktorskiej – za wsparcie merytoryczne i metodologiczne, 
a także za towarzyszenie mi w drodze, jaką było uczenie się pracy naukowej. 
Dziękuję Recenzentom mojej rozprawy doktorskiej – dr hab. Anecie Rogalskiej-
-Marasińskiej, prof. UŁ i prof. dr. hab. Mirosławowi Sobeckiemu – za bardzo 
pozytywne recenzje, miłe słowa na temat mojej pracy i merytoryczne wska-
zówki na przyszłość. Pracownikom Katedry Badań Edukacyjnych Wydziału 
Nauk o Wychowaniu Uniwersytetu Łódzkiego (byłym i obecnym) dziękuję za 
słuchanie moich przemyśleń dotyczących poszczególnych etapów pracy nad 
rozprawą, długie dyskusje i liczne wskazówki. Oli Wodzyńskiej i dr. Markowi 
Majerowi, bez których pomocy moje badania by się nie rozpoczęły, dziękuję za 
skontaktowanie mnie z pierwszymi uczestnikami badań. Dr hab. Indze Kuźmie, 
prof. UŁ, dziękuję za pomoc w znalezieniu kolejnych osób badanych, a także za 
rozmowę o prowadzeniu badań w społeczności żydowskiej. Również Marii Syn-
ger dziękuję za pomoc w kontakcie z narratorami. A ponadto za to, że była moją 
przewodniczką po meandrach kultury żydowskiej i zawsze, gdy tego potrzebo-
wałam, wyjaśniała mi niezrozumiałe kwestie. Monice Chojnackiej dziękuję za 
wszystkie informacje na temat historii Łodzi wielokulturowej, a Karolinie Gru-
dzińskiej za podzielenie się ze mną swoją wiedzą z zakresu prawa kanonicznego. 
Wszystkim Narratorom, bez których nie napisałabym tej książki, dziękuję za to, 
że znaleźli czas na długą rozmowę i podzielili się ze mną opowieściami o swoim 
życiu. Dr. Marcinowi Fastynowi dziękuję za pomoc techniczną i wielogodzinne 
rozmowy o nauce. Leszkowi Pojdzie dziękuję za bycie moim wsparciem tech-
nicznym. Rodzicom i Dziadkom dziękuję za popieranie każdego mojego pomy-
słu i wiarę w moje możliwości. 





BIBLIOGRAFIA

Awdiejew A., Gramatyka komunikacyjna teraz, [w:] G. Habrajska (red.), Komunikaty-
wizm w Polsce – wybrane zagadnienia z teorii i praktyki, Primum Verbum, Łódź 2011.

Awdiejew A., Norma a konwencja, [w:] M. Steciąg, M. Bugajski (red.), Norma a komu-
nikacja, Oficyna Wydawnicza ATUT, Wrocław 2009.

Awdiejew A., Sytuacja komunikacyjna w procesie ideacji, [w:] G. Sawicka (red.), Sytu-
acja komunikacyjna i jej parametry, Wydawnictwo Uniwersytet Kazimierza Wiel-
kiego Bydgoszcz, Bydgoszcz 2010.

Baczko B., Wyobrażenia społeczne. Szkice o pamięci i nadziei zbiorowej, Państwowe 
Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1994.

Bal M., Narratologia. Wprowadzenie do teorii narracji, Eidos Wydawnictwo Uniwersy-
tetu Jagiellońskiego, Kraków 2012.

Bańko M. (red.), Słownik wyrazów bliskoznacznych, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa 2008.

Baranowski B., Łódź i okolice na przełomie XVIII i XIX w. (1793–1820/1923), 
[w:] B. Baranowski, J. Fijałek (red.), Łódź. Dzieje miasta do 1918 r., t. 1, Państwo-
we Wydawnictwo Naukowe, Warszawa–Łódź 1988.

Baranowski B., Fijałek J. (red.), Łódź. Dzieje miasta do 1918 r., t. 1, Państwowe Wydaw-
nictwo Naukowe, Warszawa–Łódź 1988.

Barthes R., Wstęp do analizy strukturalnej opowiadań, „Pamiętnik Literacki” 1968, nr 4.
Bartz B., Idea wielokulturowego wychowania w nowoczesnych społeczeństwach, Instytut 

Technologii Eksploatacji, Duisburg–Radom 1997.
Bauer Z., Antymedialny reportaż Ryszarda Kapuścińskiego, PAP, Warszawa 2001.
Benedict R., Wzory kultury, Vis-à-vis Etiuda, Kraków 2019.
Blumer H., What is wrong with social theory?, „American Sociological Review” 1954, 

nr 1, t. 9.
Bruner J., Życie jako narracja, „Kwartalnik Pedagogiczny” 1990, nr 2.
Buksiński T., Doświadczenie w naukach społecznych, [w:] T. Buksiński (red.), Doświad-

czenie, Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu Wydawnictwo Naukowe 
Instytutu Filozofii, Poznań 2001.



272 Bibliografia

Buksiński T., Przemiany doświadczenia, [w:] T. Buksiński (red.), Doświadczenie, Uni-
wersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu Wydawnictwo Naukowe Instytutu 
Filozofii, Poznań 2001.

Buksiński T. (red.), Doświadczenie, Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu 
Wydawnictwo Naukowe Instytutu Filozofii, Poznań 2001.

Burszta W.J., Antropologia kultury. Tematy, teorie, interpretacje, Wydawnictwo Zysk 
i S-ka, Poznań 1998.

Burzyńska A., Idea narracyjności w humanistyce, [w:] B. Janusz, K. Gdowska, B. de Bar-
baro (red.), Narracja. Teoria i praktyka, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagielloń-
skiego, Kraków 2008.

Chojak J., Semantyka i składnia czasowników oznaczających reakcje słowne, Wydawnic-
twa Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 2006.

Chromiec E., Edukacja w kontekście różnicy i różnorodności kulturowej. Z inspiracji na-
ukowych obszaru niemieckojęzycznego, Impuls, Kraków 2006.

Cieciuch J., Między przedmiotem a metodą. Wątpliwości związane z koncepcją tożsamości 
narracyjnej McAdamsa, [w:] E. Dryll, A. Cierpka (red.), Psychologia narracyjna. 
Tożsamość, dialogowość, pogranicza, ENETEIA Wydawnictwo Psychologii i Kul-
tury, Warszawa 2011.

Cukras-Stelągowska J., Kulturowe wzbogacenie, zagubienie czy wykluczenie? Konsekwen-
cje wychowania w żydowskiej rodzinie mieszanej w kontekście europejskich raportów, 
„Edukacja Międzykulturowa” 2018, nr 1, t. 8.

Cukras-Stelągowska J., Małżeństwa mieszane w społeczności żydowskiej – aberracja czy 
norma społeczna?, „Wychowanie w Rodzinie” 2016, nr 2, t. 14.

Cukras-Stelągowska J., Research on the Jewish community in Polish social sciences: 
Achievements, perspectives and scientific challenges over the last two decades, „Acta 
Universitatis Nicolai Copernici – Pedagogika” 2018, nr 1, t. 35.

Cukras-Stelągowska J., „Szalom Bajit” – religijna rodzina żydowska i dziedzictwo kultu-
rowe, „Lubelski Rocznik Pedagogiczny” 2020, nr 1, t. 39.

Cukras-Stelągowska J., The Jewish identity of the „unexpected generation” in the context of 
the upbringing model in a mixed family, „Colloquia Humanistica” 2020, nr 9.

Delors J., Edukacja: jest w niej ukryty skarb, Raport dla UNESCO Międzynarodowej 
Komisji do spraw Edukacji dla XXI wieku, Stowarzyszenie Oświatowców Pol-
skich, Warszawa 1998.

Dębska U., Szemplińska A., Niepełnosprawność intelektualna w kontekście narracyjnym, 
[w:] E. Dryll, A. Cierpka (red.), Psychologia narracyjna. Tożsamość, dialogowość, 
pogranicza, ENETEIA Wydawnictwo Psychologii i Kultury, Warszawa 2011.

Dryll E., Cierpka A., Zagadnienia teoretyczne nurtujące polską psychologię narracyjną. Wpro-
wadzenie, [w:] E. Dryll, A. Cierpka (red.), Psychologia narracyjna. Tożsamość, dialo-
gowość, pogranicza, ENETEIA Wydawnictwo Psychologii i Kultury, Warszawa 2011.



273Bibliografia

Dryll E., Cierpka A. (red.), Psychologia narracyjna. Tożsamość, dialogowość, pogranicza, 
ENETEIA Wydawnictwo Psychologii i Kultury, Warszawa 2011.

Dudzikowa M., Juszczyk S., Pułapki epistemologiczne i metodologiczne w badaniach nad edu-
kacją. Jak sobie z nimi radzić?, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowice 2017.

Filar D., Piekarczyk D. (red.), Narracyjność języka i kultury, Wydawnictwo UMCS 
– Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej, Lublin 2014.

Flick U., Projektowanie badania jakościowego, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warsza-
wa 2011.

Fossion P., Rejas M.-C., Servais L., Pelc I., Hirsch S., Family approach with grandchil-
dren of Holocaust survivors, „American Journal of Psychotherapy” 2003, nr 4, t. 57.

Furman M., Doświadczenie intersubiektywne. Rozważania fenomenologiczne, „Czasopi-
smo Filozoficzne” 2009, nr 4, t. 5.

Głowiński M., Kostkiewiczowa T., Okopień-Sławińska A., Sławiński J. (red.), Słownik 
terminów literackich, Wrocław 1989.

Golka M., Oblicza wielokulturowości, [w:] M. Kempny, A. Kapciak, S. Łodziński (red.), 
U progu wielokulturowości. Nowe oblicza społeczeństwa polskiego, Oficyna Nauko-
wa, Warszawa 1997.

Grabowska B., Zachowania tożsamościowe przejawiane przez młodzież w obszarze kultu-
ry, [w:] T. Lewowicki, A. Szczurek-Boruta, B. Grabowska (red.), Kultura w eduka-
cji – konteksty teoretyczne i społeczno-polityczne, Wydawnictwo Adam Marszałek, 
Toruń 2013.

Grobelšek A., Izzivi multi-/interkulturnosti v šolskem prostoru, „Socialna pedagogika” 
2010, nr 2, t. 14.

Grzegorczyk A. (red.), Ilustrowana Encyklopedia Historii Łodzi. Początek XIX wieku. 
Wizja Nowego Miasta, zeszyt nr 3, Suplement historyczny miesięcznika „Piotr-
kowska 104”, Urząd Miasta Łodzi Biuro Analiz Medialnych i Wydawnictw.

Grzybowski P.P., Edukacja międzykulturowa – konteksty. Od tożsamości po język między-
narodowy, Impuls, Kraków 2011.

Habrajska G., Kategoria obserwatora a proces wizualizacji, [w:] A. Obrębska (red.), 
Komunikacja wizualna w przestrzeni publicznej, Primum Verbum, Łódź 2009.

Habrajska G., Komunikacyjna analiza i interpretacja tekstu, Wydawnictwo Uniwersyte-
tu Łódzkiego, Łódź 2004.

Habrajska G., Poziomy funkcjonalne języka naturalnego, [w:] A. Kiklewicz, J. Dębowski 
(red.), Język poza granicami języka. Teoria i metodologia współczesnych nauk o języ-
ku, Instytut Dziennikarstwa i Komunikacji Społecznej Uniwersytetu Warmińsko-
-Mazurskiego, Olsztyn 2008.

Habrajska G. (red.), Komunikatywizm w Polsce – wybrane zagadnienia z teorii i praktyki, 
Primum Verbum, Łódź 2011.

Hardy B., Towards a poetics of fiction, „Noel: A Forum on Fiction” 1968, nr 1, t. 2.



274 Bibliografia

Horyń J., Maciejewski J., Społeczeństwo wielokulturowe wyzwaniem w pracy nauczyciela 
andragoga, Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 2011.

Jagoszewska J., „Cultura” jako kultura. Pojęcie uprawy ducha z punktu widzenia teorii kul-
tury, „Prace Kulturoznawcze” 2001, nr 12.

Janusz B., Gdowska K., de Barbaro B. (red.), Narracja. Teoria i praktyka, Wydawnictwo 
Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2008.

Jewdokimow D., Na tropie autora. Auto-narracje w twórczości F.M. Dostojewskiego, 
[w:] L. Koczanowicz, R. Nahirny, R. Włodarczyk (red.), Narracje – (Auto)bio-
grafia – Etyka, Wydawnictwo Naukowe Dolnośląskiej Szkoły Wyższej we Wro-
cławiu, Wrocław 2005.

Jurkowska M., Stankiewicz D.O., Wojtowicz M., Dziecko jako podmiot poznania, Uni-
wersytet w Białymstoku, Białystok 2016.

Kajfosz J., Magia w potocznej narracji, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowi-
ce 2009.

Kamiński A., Funkcje pedagogiki społecznej. Praca socjalna i kulturalna, Państwowe 
Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1975.

Karkowska M., Socjologia wychowania. Wybrane elementy. Mechanizmy socjalizacji i edu-
kacja szkolna, Wydawnictwo Wyższej Szkoły Humanistyczno-Ekonomicznej 
w Łodzi, Łódź 2009.

Karkowska M., Krawczyk A., Doświadczanie wielokulturowości osób pochodzenia żydowskie-
go w perspektywie dialogu międzypokoleniowego, „Podstawy Edukacji” 2021, nr 14.

Karolczuk J.K. (red.), Na pograniczach. Problemy społeczne i wyzwania dla edukacji, 
Państwowa Wyższa Szkoła Zawodowa im. Jana Grodka w Sanoku, Sanok 2016.

Kaźmierska K., Biografia i pamięć. Na przykładzie pokoleniowego doświadczenia ocalo-
nych z Zagłady, Zakład Wydawniczy Nomos, Kraków 2008.

Kaźmierska K. (red.), Metoda biograficzna w socjologii, Zakład Wydawniczy Nomos, 
Kraków 2012.

Kempny M., Kapciak A., Łodziński S. (red.), U progu wielokulturowości. Nowe oblicza 
społeczeństwa polskiego, Oficyna Naukowa, Warszawa 1997.

Kępa-Figura D., Wspólne narracje, czyli komunikacja (ujęcie językoznawcze), [w:] J. Wa-
silewski (red.), Narracje w życiu. O grupie i jednostce, Instytut Dziennikarstwa Uni-
wersytetu Warszawskiego, Warszawa 2016.

Kiklewicz A., Dębowski J. (red.), Język poza granicami języka. Teoria i metodologia 
współczesnych nauk o języku, Instytut Dziennikarstwa i Komunikacji Społecznej 
Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego, Olsztyn 2008.

Kłoskowska A., Kultury narodowe u korzeni, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warsza-
wa 2005.

Koczanowicz L., Nahirny R., Włodarczyk R. (red.), Narracje – (Auto)biografia – Etyka,  
Wydawnictwo Naukowe Dolnośląskiej Szkoły Wyższej we Wrocławiu, Wrocław 2005.



275Bibliografia

Koter M., Kulesza M., Puś W., Pytlas S. (red.), Wpływ wielonarodowego dziedzictwa kul-
turowego Łodzi na współczesne oblicze miasta, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódz-
kiego, Łódź 2005.

Kozłowski A., Niemieckie szkolnictwo w Łodzi na przełomie XIX i XX wieku, [w:] M. Wilk 
(red.), Niemcy w Łodzi do roku 1939, Ośrodek Badań Niemcoznawczych Uniwersy-
tetu Łódzkiego, Łódź 1996.

Krajewska H., Życie filmowe w Łodzi w latach 1986–1939, seria Zeszyty Muzeum Kine-
matografii nr 2, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Łódź 1992.

Krawczyk A., Bohatera literackiego droga przez życie. Na podstawie utworu „Pedenjped” 
Nika Grafenauera, [w:] M. Jurkowska, D.O. Stankiewicz, M. Wojtowicz, Dziecko 
jako podmiot poznania, Uniwersytet w Białymstoku, Białystok 2016.

Krawczyk A., Komunikacyjno-lingwistyczna metoda analizy tekstu narracyjnego, „Prze-
gląd Badań Edukacyjnych” 2019, nr 1, t. 28.

Krawczyk A., Łódzkie organizacje niemieckie i żydowskie w kontekście teorii stowarzyszeń, 
„Prace Etnograficzne” 2015, nr 43.

Krawczyk A., Międzygeneracyjny przekaz traumy w doświadczeniach młodych osób doro-
słych pochodzenia żydowskiego, „Podstawy Edukacji” 2021, nr 14.

Krawczyk A., Obrazy dzieciństwa, metafory życia. O poezji Nika Grafenauera, niepubli-
kowany maszynopis pracy magisterskiej, Uniwersytet Łódzki, Łódź 2009.

Krawczyk A., „Skrivnosti” Nika Grafenauera jako ujawnianie tajemnic, „Kultura i Wy-
chowanie” 2020, nr 1, t. 17.

Krawczyk A., Sposoby transmisji kultury pochodzenia w rodzinach żydowskich, „Kultura 
i Wychowanie” 2022, nr 1, t. 21, s. 125–142.

Krawczyk A., Wielokulturowość oddalona od pogranicza. Na przykładzie doświadczeń 
biograficznych członków łódzkich stowarzyszeń żydowskich, [w:] A. Rzepkowska 
(red.), Odmienność w kulturze, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikołaja 
Kopernika w Toruniu, Toruń 2017.

Kukołowicz T., Pozycja wartości w relacjach: człowiek – środowisko – wychowanie, 
[w:] E. Marynowicz-Hetka, J. Piekarski, E. Cyrańska, Pedagogika społeczna jako 
dyscyplina akademicka. Stan i perspektywy, Stała Konferencja Pedagogiki Społecz-
nej pod patronatem Komitetu Nauk Pedagogicznych PAN, Wydawnictwo Uni-
wersytetu Łódzkiego, Wyższa Szkoła Pedagogiczna ZNP w Warszawie, Łódzkie 
Towarzystwo Naukowe, Łódź 1998.

Kulesza M., Łapa M., Walicki J. (red.), Rola wspólnot wyznaniowych w historii miasta 
Łodzi, Ibidem, Łódź 2010.

Kuligowska A., Scena obiecana. Teatr polski w Łodzi 1844–1918, Wydawnictwo Łódz-
kie, Łódź 1995.

Kuźma I., Współczesne życie organizacyjne i wspólnotowe łódzkich Żydów, [w:] A. Lech, 
K. Radziszewska, A. Rykała (red.), Społeczność żydowska i niemiecka w Łodzi po 
1945 roku, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 2010.



276 Bibliografia

Kuźma I., Życie organizacyjne współczesnej łódzkiej społeczności niemieckiej, [w:] A. Lech, 
K. Radziszewska, A. Rykała (red.), Społeczność żydowska i niemiecka w Łodzi po 
1945 roku, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 2010.

Kvale S., Prowadzenie wywiadów, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2011.
Kwieciński Z., Śliwerski B., Pedagogika podręcznik akademicki, t.1, Warszawa 2004.
Lalak D., Życie jako biografia. Podejście biograficzne w perspektywie pedagogicznej, 

Wydawnictwo Akademickie Żak, Warszawa 2010.
Laurentowicz M., Budziarek M. (red.), Triada. Trzy wielkie społeczności Polacy – Niem-

cy – Żydzi, Muzeum Historii Miasta Łodzi, Łódź 2001.
Lech A., Radziszewska K., Rykała A. (red.), Społeczność żydowska i niemiecka w Łodzi 

po 1945 roku, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 2010.
Lewowicki T., Ogrodzka-Mazur E., Gajdzica A. (red.), Kultura w edukacji międzykul-

turowej – doświadczenia i propozycje praktyczne, Wydawnictwo Adam Marszałek, 
Toruń 2013.

Lewowicki T., Różańska A., Klajmon-Lech U. (red.), Religia i edukacja międzykulturo-
wa, Wydawnictwo Adam Marszałek, Toruń 2012.

Lewowicki T., Szczurek-Boruta A., Grabowska B. (red.), Kultura w edukacji – konteksty 
teoretyczne i społeczno-polityczne, Wydawnictwo Adam Marszałek, Toruń 2013.

Lewowicki T., Szczurek-Boruta A., Suchodolska J. (red.), Pedagogika międzykulturowa 
wobec wykluczenia społecznego i edukacyjnego, Wydawnictwo Adam Marszałek, 
Toruń 2011.

Libiszewska-Żółtkowska M., Konwersja – motywy i konsekwencje, „Przegląd Religio-
znawczy” 2003, nr 3.

Linton R., Kulturowe podstawy osobowości, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, War-
szawa 1975.

Machowska M., Autobiografia, narracja, pamięć fotograficzna, [w:] K. Skowronek 
(red.), Idee i Myśliciele. Biografie, opowieści, autorytety, Wydział Humanistyczny 
Akademii Górniczo-Hutniczej, t. XXI, Kraków 2015.

Maciejewski J., Bodziany M., Integracja i asymilacja kulturowa jako obszar odniesień po 
koegzystencji narodów w wielokulturowym świecie, [w:] J. Horyń, J. Maciejewski, 
Społeczeństwo wielokulturowe wyzwaniem w pracy nauczyciela andragoga, Wydaw-
nictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 2011.

Małczyński J., Niepojęte ocieplenie stosunków? Clifford Geertz i nauki przyrodnicze, „Pra-
ce Kulturoznawcze” 2012, nr 14, t. 1.

Marynowicz-Hetka E., Pedagogika społeczna, t. 1. Podręcznik akademicki, Wydawnic-
two Naukowe PWN, Warszawa 2006.

Marynowicz-Hetka E., Piekarski J., Cyrańska E., Pedagogika społeczna jako dyscypli-
na akademicka. Stan i perspektywy, Stała Konferencja Pedagogiki Społecznej pod 
patronatem Komitetu Nauk Pedagogicznych PAN, Wydawnictwo Uniwersytetu 



277Bibliografia

Łódzkiego, Wyższa Szkoła Pedagogiczna ZNP w Warszawie, Łódzkie Towarzy-
stwo Naukowe, Łódź 1998.

Marzec J., Narratologia ponowoczesna: uniwersalizm metafory narracji w kulturze współ-
czesnej, „Teraźniejszość – Człowiek – Edukacja” 2000, nr 2, t. 10.

Matysek-Imielińska M., Badania Oskara Lewisa: między narracją i „gęstym opisem”, 
„Prace Kulturoznawcze” 2010, nr 11.

Mead M., Kultura i tożsamość. Studium dystansu międzypokoleniowego, Wydawnictwo 
Naukowe PWN, Warszawa 2000.

Melosik Z., Ideał wychowawczy XXI wieku, [za:] M. Karkowska, Socjologia wychowania. 
Wybrane elementy. Mechanizmy socjalizacji i edukacja szkolna, Wydawnictwo Wyż-
szej Szkoły Humanistyczno-Ekonomicznej w Łodzi, Łódź 2009.

Melosik Z., Teoria i praktyka edukacji wielokulturowej, Oficyna Wydawnicza Impuls, 
Kraków 2007.

Minczanowska A., Znaczenie wychowania przez i do dialogu w edukacji międzykulturo-
wej, [w:] T. Lewowicki, A. Szczurek-Boruta, B. Grabowska (red.), Kultura w edu-
kacji – konteksty teoretyczne i społeczno-polityczne, Wydawnictwo Adam Marsza-
łek, Toruń 2013.

Misiejuk D., Wychowanie na pograniczu kulturowym. Zagadnienia transferu wartości 
a marginalizacja tradycji. Wyzwania edukacji międzykulturowej, [w:] T. Lewowicki, 
A. Szczurek-Boruta, J. Suchodolska (red.), Pedagogika międzykulturowa wobec wy-
kluczenia społecznego i edukacyjnego, Wydawnictwo Adam Marszałek, Toruń 2011.

Młynarczuk A., Pogranicze jako środowisko stymulujące otwartość podmiotu na plu-
ralizm kulturowy – znaczenie dialogu międzykulturowego, [w:] J. Nikitorowicz, 
J. Halicki, J. Muszyńska (red.), Kultury narodowe na pograniczach, Trans Huma-
na, Białystok 2006.

Morawska I., Dialog kultur jako wyzwanie edukacyjne, [w:] B. Myrdzik, M. Karwatow-
ska, Dialog kultur w edukacji, Wydawnictwo UMCS, Lublin 2009.

Mucha J., Oblicza etniczności. Studia teoretyczne i empiryczne, Zakład Wydawniczy No-
mos, Kraków 2005.

Musioł A., Elementy estetyki w Wilhelma Diltheya ujęciu człowieka i kultury, „Kultura 
i Wartości” 2012, nr 4.

Muszyński Z., Kompetencja narracyjna w kontekście innych kompetencji i teorii rozumie-
nia innych umysłów. Podejście Daniela Hutto, [w:] D. Filar, D. Piekarczyk (red.), 
Narracyjność języka i kultury, Wydawnictwo UMCS – Uniwersytet Marii Curie-
-Skłodowskiej, Lublin 2014.

Myrdzik B., Karwatowska M., Dialog kultur w edukacji, Wydawnictwo UMCS, Lu-
blin 2009.

Nikitorowicz J., Edukacja regionalna i międzykulturowa, Wydawnictwa Akademickie 
i Profesjonalne, Warszawa 2009.



278 Bibliografia

Nikitorowicz J., Międzykulturowość jako kategoria kultury i edukacji, [w:] T. Lewowicki, 
A. Szczurek-Boruta, B. Grabowska (red.), Kultura w edukacji – konteksty teoretycz-
ne i społeczno-polityczne, Wydawnictwo Adam Marszałek, Toruń 2013.

Nikitorowicz J., Halicki J., Muszyńska J. (red.), Kultury narodowe na pograniczach, 
Trans Humana, Białystok 2006.

Nowak P., Pragmalingwistyka a narracja: tożsamość, kooperacja, sprzeczność, [w:] J. Wasi-
lewski (red.), Narracje w życiu. O grupie i jednostce, Instytut Dziennikarstwa Uniwer-
sytetu Warszawskiego, Warszawa 2016.

Nowicka E., Świat człowieka – świat kultury, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warsza-
wa 2006.

Obrębska A. (red.), Komunikacja wizualna w przestrzeni publicznej, Primum Verbum, 
Łódź 2009.

Orłowska B., Edukacja i dialog w społeczności wielokulturowej, [w:] J. Horyń, J. Macie-
jewski, Społeczeństwo wielokulturowe wyzwaniem w pracy nauczyciela andragoga, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 2011.

Pielkowa J.A., Wybrane problemy edukacji środowiskowej, [w:] E. Marynowicz- 
-Hetka, J. Piekarski, E. Cyrańska, Pedagogika społeczna jako dyscyplina akade-
micka. Stan i perspektywy, Stała Konferencja Pedagogiki Społecznej pod pa-
tronatem Komitetu Nauk Pedagogicznych PAN, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Łódzkiego, Wyższa Szkoła Pedagogiczna ZNP w Warszawie, Łódzkie Towarzy-
stwo Naukowe, Łódź 1998.

Piorunek M. (red.), Badania biograficzne i narracyjne w perspektywie interdyscyplinarnej. 
Aplikacje – Egzemplifikacje – Dylematy metodologiczne, UAM Wydawnictwo Na-
ukowe, Poznań 2016.

Polański K. (red.), Encyklopedia językoznawstwa ogólnego, Zakład Narodowy imienia 
Ossolińskich, Wrocław 1999.

Przyłębski A., Hermeneutyczna antropologia Wilhelma Diltheya, „Analiza i Egzystencja” 
2012, nr 19.

Puś W., Zmiany liczebności i struktury narodowościowej ludności Łodzi do roku 1939, 
[w:] M. Koter, M. Kulesza, W. Puś, S. Pytlas (red.), Wpływ wielonarodowego dzie-
dzictwa kulturowego Łodzi na współczesne oblicze miasta, Wydawnictwo Uniwersy-
tetu Łódzkiego, Łódź 2005.

Puś W., Żydzi w Łodzi w latach zaborów 1793–1914, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Łódzkiego, Łódź 1998.

Rabczuk W., UNESCO – orędownik różnorodności kulturowej, edukacji międzykulturowej 
i dialogu międzykulturowego, [w:] T. Lewowicki, E. Ogrodzka-Mazur, A. Gajdzica 
(red.), Kultura w edukacji międzykulturowej – doświadczenia i propozycje praktycz-
ne, Wydawnictwo Adam Marszałek, Toruń 2013.

Radlińska H., Oświata i kultura wsi polskiej, Warszawa 1979.



279Bibliografia

Radlińska H., Stosunek wychowawcy do środowiska społecznego. Szkice z pedagogiki spo-
łecznej, Warszawa 1935.

Reut M., Narracja i tożsamość. Pytanie o „ja” jako problem etyczny i pedagogiczny, 
Wydawnictwo Naukowe Dolnośląskiej Szkoły Wyższej, Wrocław 2010.

Ricoeur P., Czas i opowieść, t. 1, Intryga i historyczna opowieść, Eidos Wydawnictwo 
Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2008.

Ricoeur P., Czas i opowieść, t. 2, Konfiguracja w opowieści fikcyjnej, Eidos Wydawnictwo 
Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2008.

Ricoeur P., Język, tekst, interpretacja. Wybór pism, Państwowy Instytut Wydawniczy, 
Warszawa 1989.

Rogalska-Marasińska A., Edukacja międzykulturowa na rzecz zrównoważonego rozwoju, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 2017.

Rogalska-Marasińska A., Kształtowanie trzeciej natury ludzkiej wychowanka poprzez 
edukację międzykulturową, „Transdyscyplinarne Studia o Kulturze (i) Edukacji” 
2016, nr 11.

Rogalska-Marasińska A., Pedagogika kultury podstawą dla edukacji wielokulturowej 
i międzykulturowej, [w:] I. Surina (red.), Wieloaspektowość przemian współczesnej 
edukacji wyższej, Wydawnictwo Naukowe Contact, Poznań 2013. 

Rosner K., Narracja, tożsamość i czas, Universitas, Kraków 2006.
Ruman N., Funkcjonowanie dziecka we wspólnocie. Aspiracje samodzielnego wyboru wy-

znania – aspekt teologiczno-społeczny, [w:] T. Lewowicki, A. Różańska, U. Klaj-
mon-Lech (red.), Religia i edukacja międzykulturowa, Wydawnictwo Adam Mar-
szałek, Toruń 2012.

Rzepkowska A. (red.), Odmienność w kulturze, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu 
Mikołaja Kopernika w Toruniu, Toruń 2017.

Sawicka G. (red.), Sytuacja komunikacyjna i jej parametry, Wydawnictwo Uniwersytet 
Kazimierza Wielkiego Bydgoszcz, Bydgoszcz 2010.

Scharf M., Long-term effects of trauma: Psychosocial functioning of the second and third 
generation of Holocaust survivors, „Development of Psychopathology” 2007, nr 19.

Scharf M., Mayseless O., Disorganizing experiences in second- and third generation Holo-
caust survivors, „Qualitative Health Research” 2011, nr 11, t. 21.

Sierecka-Nowakowska B., Rozwój przestrzenny Łodzi przemysłowej u progu XXI wieku 
w oparciu o dziedzictwo przyrodniczo-kulturowe, Monografie Politechnika Łódzka, 
Łódź 1999.

Silverman D., Interpretacja danych jakościowych, Wydawnictwo Naukowe PWN, War-
szawa 2012.

Silverman D., Prowadzenie badań jakościowych, Wydawnictwo Naukowe PWN, War-
szawa 2012.



280 Bibliografia

Skibiński A., Narracje i autonarracje tożsamości: kodowanie siebie-jako-innego, [w:] J. Wa-
silewski (red.), Narracje w życiu. O grupie i jednostce, Instytut Dziennikarstwa Uni-
wersytetu Warszawskiego, Warszawa 2016.

Skowronek K. (red.), Idee i Myśliciele. Biografie, opowieści, autorytety, Wydział Humani-
styczny Akademii Górniczo-Hutniczej, t. XXI, Kraków 2015.

Sobecki M., Komunikacja międzykulturowa w perspektywie pedagogicznej. Studium po-
granicza polsko-litewsko-białorusko-ukraińskiego, Wydawnictwo Akademickie Żak, 
Warszawa 2016.

Sobecki M., Rola refleksyjności w kreowaniu tożsamości kulturowej – kontekst pedagogicz-
ny, „Studia Pedagogiczne” 2017, nr 50.

Steciąg M., Bugajski M. (red.), Norma a komunikacja, Oficyna Wydawnicza ATUT, 
Wrocław 2009.

Strzałkowski J., Drukarnie i księgarnie w Łodzi do 1944 roku, Łódź 1994.
Surina I. (red.), Wieloaspektowość przemian współczesnej edukacji wyższej, Wydawnic-

two Naukowe Contact, Poznań 2013.
Szczurek-Boruta A., Edukacja i odkrywanie tożsamości w warunkach wielokulturowości, 

Oficyna Wydawnicza „Impuls”, Katowice–Cieszyn–Kraków 2007.
Szkudlarek T., Pedagogika międzykulturowa, [w:] Z. Kwieciński, B. Śliwerski, Pedagogi-

ka podręcznik akademicki, t. 1, Warszawa 2004.
Sztobryn D., Działalność kulturalno-oświatowa diaspory niemieckiej w Łodzi do 1939 roku, 

Urząd Miasta Łodzi, Łódź 1999.
Sztompka P., Socjologia, Wydawnictwo Znak, Kraków 2002.
Teusz G., Rzeczywistość budowana słowami. Narracja jako proces współtworzenia tożsa-

mości rodziny polskiej na emigracji, [w:] M. Piorunek (red.), Badania biograficzne 
i narracyjne w perspektywie interdyscyplinarnej. Aplikacje – Egzemplifikacje – Dyle-
maty metodologiczne, UAM Wydawnictwo Naukowe, Poznań 2016.

Todorov T., Théorie de la littérature. Textes des formalistes russes, Édition du Seuil, 
Paris 1966.

Tokarz T., Narracja historyczna jako subiektywna interpretacja przeszłości, [w:] L. Ko-
czanowicz, R. Nahirny, R. Włodarczyk (red.), Narracje – (Auto)biografia – Etyka, 
Wydawnictwo Naukowe Dolnośląskiej Szkoły Wyższej we Wrocławiu, Wrocław 2005.

Trzebiński J., Problematyka narracji we współczesnej psychologii, [w:] B. Janusz, 
K. Gdowska, B. de Barbaro (red.), Narracja. Teoria i praktyka, Wydawnictwo Uni-
wersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2008.

Tuchańska B., Nauka i kultura w kulturalizmie hermeneutycznym, „Prace Kulturoznaw-
cze” 2012, nr 14, t. 1.

Urbaniak M., Narracyjny model struktury poznawczej – zarys koncepcji Davida Carra, 
[w:] K. Skowronek (red.), Idee i Myśliciele. Biografie, opowieści, autorytety, Wydział 
Humanistyczny Akademii Górniczo-Hutniczej, t. XXI, Kraków 2015.



281Bibliografia

Urbaniak-Zając D., Jak badać to, o czym nie wiemy? Kilka uwag o roli wstępnej wiedzy 
w badaniach empirycznych, [w:] M. Dudzikowa, S. Juszczyk, Pułapki epistemolo-
giczne i metodologiczne w badaniach nad edukacją. Jak sobie z nimi radzić?, Wydaw-
nictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowice 2017.

Urbaniak-Zając D., Narracja a biograficzna perspektywa badawcza, „Nauki o Wychowa-
niu. Studia interdyscyplinarne” 2017, nr 1, t. 4.

Urbaniak-Zając D., W poszukiwaniu teorii działania profesjonalnego pedagogów, Impuls, 
Kraków 2016.

Urbaniak-Zając D., Kos E., Badania jakościowe w pedagogice, Wydawnictwo Naukowe 
PWN, Warszawa 2013.

Walicki J., Łódzka Gmina Żydowska w XIX w., [w:] M. Kulesza, M. Łapa, J. Walicki 
(red.), Rola wspólnot wyznaniowych w historii miasta Łodzi, Ibidem, Łódź 2010.

Wasilewska K., „Ja” w autonarracji o pierwszym macierzyństwie, [w:] J. Wasilewski 
(red.), Narracje w życiu. O grupie i jednostce, Instytut Dziennikarstwa Uniwersyte-
tu Warszawskiego, Warszawa 2016.

Wasilewski J., Opowieść wstępna od redakcji, [w:] J. Wasilewski (red.), Narracje w życiu. 
O grupie i jednostce, Instytut Dziennikarstwa Uniwersytetu Warszawskiego, War-
szawa 2016.

Wasilewski J. (red.), Narracje w życiu. O grupie i jednostce, Instytut Dziennikarstwa Uni-
wersytetu Warszawskiego, Warszawa 2016.

Wiącek G., Badania narracyjne osób niepełnosprawnych. Przegląd problematyki i perspek-
tywy badawcze, [w:] E. Dryll, A. Cierpka (red.), Psychologia narracyjna. Tożsa-
mość, dialogowość, pogranicza, ENETEIA Wydawnictwo Psychologii i Kultury, 
Warszawa 2011.

Wilk M. (red.), Niemcy w Łodzi do roku 1939, Ośrodek Badań Niemcoznawczych Uni-
wersytetu Łódzkiego, Łódź 1996.

Wolnicka E., Narracja i egzystencja. Droga okrężna Paula Ricoeura od hermeneutyki do 
ontoantropologii, Wydawnictwo KUL, Lublin 2010.

Żurawska-Żyła R., Schematy wewnętrznych organizacji Ja a typy autorów w twórczości lite-
rackiej, [w:] E. Dryll, A. Cierpka (red.), Psychologia narracyjna. Tożsamość, dialogo-
wość, pogranicza, ENETEIA Wydawnictwo Psychologii i Kultury, Warszawa 2011.

Strony internetowe

https://beitpolska.org/judaizm-postepowy-w-polsce/ [dostęp: 8.03.2021].
https://knped.pan.pl/index.php?option=com_content&view=article&id=171&ca-

tid=49&Itemid=188 [dostęp: 8.12.2020].
https://www.beitkrakow.org/ [dostęp: 8.03.2021].

https://beitpolska.org/judaizm-postepowy-w-polsce/
https://knped.pan.pl/index.php?option=com_content&view=article&id=171&catid=49&Itemid=188
https://knped.pan.pl/index.php?option=com_content&view=article&id=171&catid=49&Itemid=188
https://www.beitkrakow.org/


282 Bibliografia

Literatura nienaukowa

Bator J., Wyspa Łza od nowa, Znak, Kraków 2020.
Buczak M., Sobremesa. Spotkajmy się w Hiszpanii, Wydawnictwo Poznańskie, Poznań 2020.
Dukaj J., Szkoła, Wydawnictwo Literackie, Kraków 2015.
Kącki M., Białystok. Biała siła, czarna pamięć, Wydawnictwo Czarne, Wołowiec 2015.
Korb V., Ni pies, ni wydra, czyli Marzec’68 we wspomnieniach warszawskiej studentki, 

Lissner Studio, Nadarzyn 2012.
Łoziński M., Stramer, Wydawnictwo Literackie, Kraków 2019.
Szczerek Z., Siódemka, Korporacja Ha!art, Kraków 2014.



SPIS TABEL

Tabela 1. 	 Wewnątrz- i zewnątrztekstowa analiza tekstu ................................	 89
Tabela 2. 	 Rodzaje operatorów i ich funkcje......................................................	 94
Tabela 3. 	 Operatory na wszystkich poziomach języka....................................	 95
Tabela 4. 	 Przebieg życia N1.................................................................................	108
Tabela 5. 	 Przebieg życia N4 ................................................................................	121
Tabela 6. 	 Przebieg życia N5 ................................................................................	138
Tabela 7. 	 Przebieg życia N9.................................................................................	153
Tabela 8. 	 Sposób przekazu i źródła wiedzy o kulturze żydowskiej................	168
Tabela 9. 	 Trauma w doświadczeniach młodych osób dorosłych i ich bliskich....	181
Tabela 10. 	Kategorie i elementy, za pomocą których narratorzy dostrzegali 

własną odmienność kulturową..........................................................	188
Tabela 11. 	 Charakter i sposób reakcji znajomych na informację o pochodzeniu 

żydowskim narratorów ......................................................................	194
Tabela 12. 	Wartości w rodzinach prokreacji.......................................................	200
Tabela 13. 	Czynniki zachęcające i zniechęcające do poszczególnych organizacji 

żydowskich ...........................................................................................	219
Tabela 14. 	Definiowanie pochodzenia żydowskiego ........................................	242





ANEKS

Dyspozycje do wywiadu stanowiące zagadnienia do rozmowy:
1.	 Okoliczności wstąpienia do organizacji narodowościowej.
2.	 Moment i okoliczności towarzyszące pojawieniu się wiedzy/informacji/

świadomości na temat pochodzenia.
3.	 Rodzina pochodzenia i rodzina prokreacji.
4.	 Aktualne relacje towarzyskie – osoby tego samego i innego pochodzenia.
5.	 Przeszłe relacje towarzyskie rozpatrywane przez pryzmat pochodzenia (na 

przykład w szkole, na studiach, w pracy, w organizacjach młodzieżowych).
6.	 Aktywność społeczna sprzed wstąpienia do organizacji narodowościowej.
7.	 To, co ważne dla narratorów, a o co nie zapytałam.




	I
	II
	III
	IV
	Spis treści
	WPROWADZENIE
	Rozdział pierwszy –TEORETYCZNE PODSTAWY PRACY 
	1. Sposoby ujmowania międzykulturowości  w literaturze. Pogranicze w doświadczeniach osobistych 
	1.1. Wieloaspektowość ujmowania kultury 
	1.2. Perspektywa pedagogiki międzykulturowej  w odniesieniu do prowadzonych badań
	1.2.1. Geneza pedagogiki międzykulturowej 
	1.2.2. Wymiary wielo- i międzykulturowości 
	1.2.3. Nadrzędny cel pedagogiki międzykulturowej - kształcenie kompetencji międzykulturowej oraz ucz

	1.3. Pogranicze administracyjne i symboliczne 

	2. Od bohatera literackiego do bohatera dnia codziennego. Narracja o doświadczaniu międzykulturowośc
	2.1. Narracja o doświadczaniu międzykulturowości 
	2.1.1. Od formalizmu do współczesnej narratologii 
	2.1.2. Znaczenie narracji poza literaturoznawstwem 
	2.1.3. Podmioty narracji 
	2.1.4. Praktyczne znaczenie (auto)narracji 
	2.1.5. Doświadczenia międzykulturowe zawarte w narracji Podsumowanie 

	2.2. Miejsce doświadczenia w życiu człowieka 
	2.2.1. Doświadczanie międzykulturowości. Podsumowanie 



	Rozdział drugi TEORETYCZNO-METODOLOGICZNE  PODŁOŻE BADAŃ 
	1. Teoretyczno-metodologiczne podstawy pracy 
	1.1. Przedmiot badań i jego teoretyczne założenia 
	1.2. Problematyka i cel badań 
	1.3. Zasady doboru i charakterystyka próby badawczej 
	1.4. Charakterystyka metody badawczej 
	1.4.1. Sposób gromadzenia materiału badawczego 
	1.4.2. W poszukiwaniu metody interpretacji 
	1.4.3. Charakterystyka metody analizy i interpretacji 
	1.4.4. Porządkowanie tekstu 
	1.4.5. Językowo-narracyjna analiza tekstu 
	1.4.6. Podsumowanie 

	1.5. Sposób prezentacji analizy danych 


	Rozdział trzeci –Przypadki kluczowe 
	1. N1: „Jestem [...] raczej samotnikiem” 
	1.1. Przebieg życia – konteksty gromadzenia doświadczeń 
	1.2. Rekonstrukcja doświadczeń międzykulturowych 
	1.3. Podsumowanie 

	2. N4: „Ja to tak wierzę, że jak zaczyna się robić  to, co się ma robić, to nagle cały świat temu sprzyja
	2.1. Przebieg życia – konteksty gromadzenia doświadczeń 
	2.2. Rekonstrukcja doświadczeń międzykulturowych 
	2.3. Podsumowanie 

	3. N5: „Żeby przetrwać, trzeba mieć wiedzę” 
	3.1. Przebieg życia – konteksty gromadzenia doświadczeń 
	3.2. Rekonstrukcja doświadczeń międzykulturowych 
	3.3. Podsumowanie 

	4. N9: „Ja nie wiedziałem, że jestem Żydem  Ja po prostu robiłem żydostwo” 
	4.1. Przebieg życia – konteksty gromadzenia doświadczeń 
	4.2. Rekonstrukcja doświadczeń międzykulturowych 
	4.3. Podsumowanie 


	Rozdział czwarty –Konteksty doświadczania międzykulturowości 
	1. Źródła wiedzy o własnym pochodzeniu 
	1.1. Sposoby transmisji kultury żydowskiej  w rodzinie pochodzenia
	1.2. Stosunek rodziców i rodzeństwa do kultury żydowskiej 
	1.2.1. Rodzice 
	1.2.2. Rodzeństwo 

	1.3. Międzygeneracyjny przekaz traumy 

	2. Obszary spotkania dwóch (lub więcej) kultur 
	2.1. Rodzina pochodzenia jako miejsce pierwszych  doświadczeń kulturowych 
	2.2. Początki bycia Żydem wśród znajomych 
	2.3. Międzykulturowe wartości w rodzinie prokreacji 

	3. Potrzeba wspólnotowości 
	3.1. Wspólnota w kręgach towarzyskich 
	3.2. Organizacje żydowskie jako (mikro) wspólnoty 
	3.2.1. Okoliczności wstąpienia do organizacji żydowskich 
	3.2.2. Organizacje żydowskie jako wspólnota  doświadczeń kulturowych 

	3.3. Miejsce Izraela w życiu narratorów 

	4. Intelektualizm i mistycyzm jako przeciwległe bieguny kultury żydowskiej 
	4.1. Edukacja jako wartość kulturowa dla osób  pochodzenia żydowskiego 
	4.1.1. Otwartość rodziny pochodzenia na wiedzę 
	4.1.2. Opinie narratorów na temat edukacji katolickiej 

	4.2. Mistycyzm jako wyjaśnianie niewyjaśnialnego 

	5. Znaczenie pochodzenia żydowskiego 
	5.1.  Definiowanie własnego pochodzenia 
	5.2. Elementy kultury żydowskiej obecne  w teraźniejszym życiu 


	ZAKOŃCZENIE 
	OSOBISTE ZNACZENIE BADAŃ 
	BIBLIOGRAFIA 
	SPIS TABEL 
	ANEKS 

