
0

5

25

75

95

100





Łukasz Kutyło – Katedra Socjologii Polityki i Moralności, Instytut Socjologii  
Wydział Ekonomiczno-Socjologiczny  

Uniwersytet Łódzki, 90-214 Łódź, ul. Rewolucji 1905 r. nr 41/43  

RECENZENT 

ks. prof. zw. dr hab. Janusz Mariański 

PROJEKT OKŁADKI 

Barbara Grzejszczak 

Na okładce wykorzystano fotografię XII-wiecznej ikony z klasztoru 
św. Katarzyny na Synaju przestawiającą drabinę do nieba 

Źrodło: http://pl.wikipedia.org 

Wydrukowano z gotowych materiałów dostarczonych do Wydawnictwa UŁ 

© Copyright by Uniwersytet Łódzki – Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego 2012 

Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego 
90-131 Łódź, ul. Lindleya 8

Wydanie I. Nakład 200 egz. Ark. druk. 14,5.  
Zam. 5087/2012. Cena zł 28,– + VAT 

ISBN 978-83-7525-717-5 

https://doi.org/10.18778/7525-717-5

https://doi.org/10.18778/7525-717-5


 
 
 
 
 
 

SPIS TREŚCI 
 
 
 

Wprowadzenie   …………………………………………………………………………... 5 

  

Rozdział 1.  Dyskusja nad sekularyzacją. „Stary” paradygmat ……………………… 11 

Wprowadzenie  …………………………………………………………………………….. 11 

1.1. Zagadnienia terminologiczne …………………………………………………………  12 

1.2. Dyskusja nad słabnącą rolą religii w perspektywie historycznej …………………….. 23 

1.3.  Paradygmat sekularyzacyjny ………………………………………………………… 35 

Podsumowanie  ……………………………………………………………………………. 54 

  

Rozdział 2. Religia w perspektywie ekonomicznej. Nowy paradygmat ……………… 57 

Wprowadzenie  …………………………………………………………………………….. 57 

2.1. Teorie zachowań religijnych …………………………………………………………. 59 

2.2. Ekonomia „przedsiębiorstwa religijnego” ……………………………………………. 71 

2.3. Rynki religijne ………………………………………………………………………... 82 

2.4. Paradygmat ekonomiczny a katolicyzm ……………………………………………… 91 

Podsumowanie  ……………………………………………………………………………. 102 

  

Rozdział 3. Religia a późna nowoczesność. Paradygmat w budowie ………………….. 105 

Wprowadzenie  …………………………………………………………………………….. 105 

3.1. Teoretyczne rozwaŜania nad współczesnymi przemianami religijności ……………... 107 

3.2. Socjologia duchowości  ………………………………………………………………. 121 

3.3. Przemiany religijności w Polsce po 1989 r.  …………………………………………. 136 

Podsumowanie  ……………………………………………………………………………. 153 

  

Rozdział 4. Religia w przestrzeni publicznej …………………………………………… 157 

Wprowadzenie  …………………………………………………………………………….. 157 

4.1. Religijne odrodzenie. Deprywatyzacja religii ………………………………………... 159 



 4

4.2. Fundamentalizm religijny ……………………………………………………………. 175 

4.3. Deprywatyzacja religii w społeczeństwie polskim …………………………………... 189 

Podsumowanie  ……………………………………………………………………………. 201 

  

Zakończenie   …………………………………………………………………………….. 204 

Bibliografia     ………………………………………………………………………..…… 213 

  



 
 
 
 
 
 

WPROWADZENIE 
 
 
 

Przedmiotem rozwaŜań w niniejszej publikacji są teoretyczne refleksje nad 
religią obecne na gruncie socjologii. Do niedawna dominował pogląd, zgodnie 
z którym wiara ulegała marginalizacji. Miała być ostatnią instancją, do której 
odwoływał się nowoczesny człowiek. Wbrew przewidywaniom tak się jednak 
nie stało. Witalność religii okazała się zdumiewająca dla tych wszystkich, którzy 
skazywali ją na funkcjonowanie na peryferiach Ŝycia jednostkowego i społecz-
nego. Człowieka charakteryzuje duchowy niepokój, którego nie udało się jak 
dotąd przezwycięŜyć. Trudno w sposób jednoznaczny orzec, jakie czynniki 
sprawiają, Ŝe pojawia się w nas ów religijny refleks. Niewątpliwie jest nim 
przemijalność cechująca ludzką egzystencję. Sytuację tę w metaforyczny sposób 
oddała relacja Bedy Czcigodnego, anglosaskiego mnicha, którą przytoczył 
w swych rozwaŜaniach K. Jaspers. Ów benedyktyn znalazł się w 627 r. na 
zgromadzeniu wodzów plemiennych debatujących nad przyjęciem wiary chrze-
ścijańskiej. Jeden z przywódców porównał ludzką, ziemską egzystencję do 
schronienia się wróbla w chacie w czasie zimy. Jak stwierdził: Na palenisku 
płonie ogień i ogrzewa izbę, na dworze szaleje burza. Nagle przez jedne drzwi 
wlatuje wróbel, przelatuje szybko przez izbę i wylatuje drugimi drzwiami. Prze-
ciął tę niewielką, miłą  mu przestrzeń i zniknął – z zimy powrócił do zimy. TakŜe 
Ŝycie człowieka jest jak mgnienie oka. Nie wiemy, co było przed nim i co po nim 
nastąpi (cyt. za: Jaspers 1990:27). Ten germański wódz czuł, Ŝe jest zaleŜny od 
czegoś obcego. Miał świadomość, Ŝe znalazł się na tym świecie przypadkiem. 
Było mu tutaj jednak dobrze. Trapił się zatem kruchością Ŝycia ludzkiego i tym, 
co po nim nastąpi. Poczucie przemijalności nie jest jednak jedynym czynnikiem 
odpowiedzialnym za duchowy niepokój człowieka. Stan ten determinują takŜe 
same ograniczenia poznawcze ludzkiego umysłu. Nie moŜemy zrozumieć nie-
których pojęć. Wymakają się one naszym intelektualnym moŜliwościom. Taki 
charakter mają pojęcia nieskończoności oraz nicości. Racjonalnie myślący czło-
wiek nie jest w stanie objąć ich własnym umysłem. Szukamy granic, tych prze-
strzennych i temporalnych krawędzi, pozwalających nam zbudować obraz świa-
ta. Problem polega na tym, iŜ zawsze istnieje coś poza tymi granicami. Niepokój 
ten klarownie wyraził B. Pascal. Jak wskazał ten francuski myśliciel: Znamy 



 6

istnienie nieskończoności, a nie znamy  jej natury, poniewaŜ ma rozciągłość jak 
my, ale nie ma granic, jak my je mamy (Pascal 1989:62). W innym miejscu na-
tomiast zwrócił uwagę na pewien tragizm cechujący człowieka doświadczające-
go, choć nie rozumiejącego, nicości i nieskończoności. Jak stwierdził, jest on 
nicością (…) wobec nieskończoności, wszystkim wobec nicości, pośrodkiem mię-
dzy niczym a wszystkim. Jest nieskończenie oddalony od rozumienia ostateczno-
ści; cel rzeczy i ich początki są dlań na zawsze ukryte w nieprzeniknionej tajem-
nicy; równie niezdolny jest dojrzeć nicości, z której go wyrwano, jak nieskoń-
czoności, w której go pogrąŜono (Ibidem: 63). Przemijalność jak i ograniczoność 
naszych zdolności poznawczych podkreślają tylko kruchość ludzkiej egzysten-
cji. Stanowią przy tym fundament dla refleksji o duchowym charakterze.  

Wskazany niepokój egzystencjalny rodzi potrzebę sensu. Dostarczają go re-
ligie wraz ze swymi systemami wierzeń i praktyk. Sprawiają, Ŝe ludzkie Ŝycie 
zyskuje granice, zostaje zakotwiczone w uporządkowanej wizji kosmosu. Z per-
spektywy socjologicznej, religia wydaje się interesująca jednak nie tylko jako 
fundament konstytuujący poczucie sensu. Systemy wierzeń i praktyk gwarantują 
spójność normatywną społeczeństwu, regulują zachowania jego członków. 
Współcześnie religia ponownie znalazła się w obszarze zainteresowania nauk 
społecznych. Sytuacja ta okazała się zdumiewająca dla wielu reprezentantów 
socjologii. Od czasów Oświecenia dominował bowiem pogląd, iŜ rola religii 
będzie się zmniejszać w społeczeństwie. Mimo, iŜ tylko bardziej radykalni  
przedstawicieli nauk społecznych zakładali całkowity zanik wiary, to powszech-
ne było przekonanie, Ŝe ulegnie ona marginalizacji. Punktem wyjścia dla takich 
proroctw okazał się sukces projektu oświeceniowego. Sfera przypadkowości, 
wyzwalająca opisany refleks duchowy, zdawała się maleć wraz z modernizacją 
zachodnich społeczeństw. Racjonalne przesłanki wbudowane w system społecz-
ny sprawiały, iŜ stawał się on coraz bardziej uporządkowany. Idea postępu wy-
znaczała horyzont rozwoju. Osiągnięcia nauki przyczyniały się zaś do wyelimi-
nowania wielu chorób. Nowoczesność konstruowała własne narracje dostarcza-
jące społeczeństwu poczucie sensu. W większości nie wykluczały one całkowi-
cie wyjaśnień religijnych, lecz spychały je jedynie na peryferię refleksji. Nowo-
czesność generowała ponadto własne mechanizmy zapewniające społeczeństwu 
spójność. Funkcje pełnione dotychczas przez religię stanęły pod znakiem zapy-
tania. Dlaczego zatem dziś ponownie staje się ona przedmiotem zainteresowania 
socjologii?  

Głównym celem niniejszej publikacji jest przedstawienie paradygmatów 
teoretycznych i podstawowych dyskusji właściwych dla socjologii, próbujących 
wyjaśnić miejsce religii w społeczeństwie, Ŝywotność wiary oraz przemiany 
religijności zachodzące we współczesnym świecie. NaleŜy tutaj wskazać na 
dwuznaczny charakter zainteresowania nauk społecznych tą problematyką. 
Z jednej strony, religia staje się przedmiotem refleksji niejako przy okazji, gdy 
dyskusja dotyczy innych zagadnień, w tym polityki, gospodarki, nauki. Z drugiej 



 7

zaś, niektórzy czynią z niej centralny obiekt swych rozwaŜań. Oczywistym jest, 
Ŝe za punkt wyjścia przyjąłem tę drugą perspektywę. Jak wskazali P. Heelas 
oraz L. Woodhead, fundamentalnym problemem socjologii religii jest uformo-
wanie teorii, która potrafiłaby wyjaśnić wszelkie przemiany religijności zacho-
dzące w dzisiejszym świecie. Zdaniem autorów, to pragnienie moŜna określić 
mianem „poszukiwań św. Graala” (Heelas, Woodhead 2005). Okazuje się bo-
wiem, Ŝe kaŜde z funkcjonujących na  gruncie socjologii podejść dotyka tylko 
części rzeczywistości, staje się tym samym niekompletne, niezdolne do cało-
ściowego ujęcia zachodzących procesów. Jesteśmy zatem skazani na wyjaśnia-
nia fragmentaryczne, odnoszące się jedynie do określonych obszarów Ŝycia spo-
łecznego.  

Swoje rozwaŜania rozpocząłem od przedstawienia zagadnień związanych 
z ukonstytuowaniem  się tezy sekularyzacyjnej. Jej źródeł moŜna doszukiwać się 
juŜ w staroŜytności. Na gruncie filozofii greckiej ukształtował się wówczas epi-
kureizm. Zakładano, Ŝe świat złoŜony jest z atomów. Ma materialny charakter. 
Istnieje tylko to, co jesteśmy w stanie doświadczać własnymi zmysłami. 
Wszystko pozostałe, w tym bogowie i cały świat nadprzyrodzony, jest ułudą. Ta 
materialistyczna perspektywa nie była właściwa jedynie dla filozofii greckiej. 
Na gruncie judaizmu dało się zaobserwować pewną demitologizację wiary. Mo-
noteizm przyczynił się do radykalnego skurczenia się rzeczywistości nadprzyro-
dzonej. Niektórzy przedstawiciele staroŜytnego judaizmu, w tym przede wszyst-
kim Saduceusze, powątpiewali nawet w Ŝycie pośmiertne. Przyjmowali stanowi-
sko, zgodnie z którym Bóg pozostaje bezosobową siłą rządzącą wszechświatem, 
nie ingerującą wprost w ludzką egzystencję. Bliski był im deizm. Mimo, Ŝe Ŝy-
dowscy uczeni nie posuwali się w swych rozwaŜaniach do negacji Boga, to 
w samej religii tkwiła jakaś sekularyzująca potencjalność, która uwydatniła się  
w chrześcijaństwie, a zwłaszcza w protestantyzmie. Ten potencjał został uwol-
niony wraz z następowaniem nowoczesności. Ukształtowały się wówczas dys-
kusje, które zaczęły podwaŜać dominującą rolę religii w społeczeństwie. Aby 
lepiej je zrozumieć, naleŜy uwzględnić kontekst historyczny. Był to bowiem 
czas wojen religijnych dewastujących kontynent europejski. Związki między 
Kościołami a świeckimi władcami pozostawały silne. Niektóre funkcje religii, 
w tym dostarczanie sensu, okazywały się mniej waŜne, inne zaś, w tym głównie 
polityczne, zyskiwały na znaczeniu. Ten sojusz tronu i ołtarza sprawiał, Ŝe 
przedmiotem krytyki, oprócz władz świeckich, stawały się takŜe Kościoły. Do-
magano się ich separacji od państwa. Ta krytyka z czasem uległa radykalizacji. 
Na przełomie XVIII i XIX stulecia nastąpił dynamiczny rozwój gospodarczy 
Europy Zachodniej. Na kwestię religii przestano spoglądać wyłącznie z perspek-
tywy politycznej. Coraz częściej sugerowano, iŜ wiara zaniknie bądź ulegnie 
marginalizacji wraz z postępem społecznym. Stanowisko to wywarło znaczny 
wpływ na wczesną refleksję socjologiczną. Wielu ówczesnych myślicieli cieszy-
ło się, Ŝe ludzkość w końcu „wydorośleje”, pozbędzie się średniowiecznych 



 8

zabobonów. Nie wszyscy jednak podzielali ten optymizm. Niektórzy zwracali 
bowiem uwagę, Ŝe religia odgrywa fundamentalną rolę w konstruowaniu sensów 
oraz gwarantowaniu spójności społecznej. Rodząca się refleksja socjologiczna 
nad wiarą musiała zatem uwzględniać obie perspektywy.  

Problematykę w tym względzie podjąłem w rozdziale pierwszym. Na wstę-
pie wskazałem, w jaki sposób pojmuje się na gruncie socjologii pojęcie sekula-
ryzacji. Następnie prześledziłem proces formowania się tezy o zeświecczeniu 
współczesnych społeczeństw. Sięgnąłem przy tym do dzieł siedemnasto- 
i osiemnastowiecznych filozofów oraz dziewiętnastowiecznych klasyków nauk 
społecznych. RozwaŜania zakończyłem prezentacją poglądów właściwych dla 
zwolenników paradygmatu sekularyzacyjnego. Jest to nurt badawczy, który 
ukształtował się w latach 60. i 70. XX w. Jego reprezentanci uznali, iŜ naleŜy 
uporządkować refleksję nad sekularyzacją. Byli przy tym przekonani, iŜ we 
współczesnych społeczeństwach religia odgrywa coraz mniejszą rolę (choć zu-
pełnie nie zanika). Paradygmat sekularyzacyjny zyskał dominującą pozycję na 
gruncie socjologii religii. Z czasem jednak okazało się, Ŝe tworzone na jego 
gruncie teorie nie odpowiadają temu, co ma miejsce w społeczeństwie. Nowe 
podejścia teoretyczne koncentrowały się zatem na kwestionowaniu zasadniczych 
załoŜeń właściwych dla wskazanego paradygmatu. Punktem wyjścia uczyniły 
sytuacje i zjawiska postrzegane dotychczas za anomalie.   

Takim wyjątkiem od teorii pozostawał wysoki poziom religijności w Sta-
nach Zjednoczonych. Fenomen ten stał się m. in. przedmiotem refleksji badaczy 
amerykańskich inspirujących się teorią racjonalnego wyboru. Ich początkowo 
luźne rozwaŜania ukształtowały na początku lat 90. XX w. paradygmat zwany 
ekonomicznym. Formułowane przez amerykańskich badaczy koncepcje teore-
tyczne pozostają konkurencyjne wobec tezy sekularyzacyjnej. W ramach tego 
paradygmatu podejmuje się refleksje o mikroekonomicznym charakterze, kon-
centrujące się na zachowaniach religijnych jednostek oraz funkcjonowaniu 
„przedsiębiorstw” religijnych, oraz dyskusje makroekonomiczne, skupiające się 
na rynkach religijnych. W świetle tych koncepcji teoretycznych, proces zeświec-
czenia dotykający głównie protestanckie społeczeństwa Europy Zachodniej ma 
wyjątkowy charakter. Wynika z faktu, iŜ we wskazanych krajach funkcjonują 
quasi-monopole religijne. Państwo realizując politykę protekcjonistyczną, fawo-
ryzując określone wyznanie sprawia, iŜ dominujący Kościół ulega „rozleniwie-
niu”. Jego efektywność spada. Traci zdolność skutecznego zaspokajania potrzeb 
duchowych konsumentów religijnych. Mikro- i makroekonomiczne koncepcje 
teoretyczne tworzone przez badaczy związanych z tym paradygmatem przed-
stawiłem w rozdziale drugim.  

Nurt badawczy ukształtowany w Stanach Zjednoczonych miał zająć miejsce 
paradygmatu sekularyzacyjnego. W literaturze przedmiotu w coraz większym 
stopniu zwraca się uwagę na jego ograniczenia. Podstawowy zarzut brzmi, Ŝe 
powstające na gruncie paradygmatu ekonomicznego koncepcje nie biorą pod 



 9

uwagę religijności pozainstytucjonalnej. Na samych teoriach powaŜne piętno 
odciska takŜe specyfika amerykańskiego krajobrazu religijnego. Te głosy kry-
tyczne formułują przede wszystkim europejscy badacze. W większości przy tym 
nie opowiadają się w tym sporze za paradygmatem sekularyzacyjnym. Ta kryty-
ka zbiega się bowiem w czasie z coraz większym zainteresowaniem rozwojem 
religijności pozainstytucjonalnej w Europie Zachodniej. Źródeł tego zjawiska 
naleŜy szukać w latach 60. XX w. To wówczas popularnością zaczęły cieszyć 
się nowe ruchy religijne mające w większości kontestacyjny charakter. Z czasem 
właściwe dla nich wątki przeniknęły do kultury głównego nurtu. Okazało się, Ŝe 
kontynent europejski nie jest aŜ tak zeświecczony, jak się wcześniej spodziewa-
no. RozwaŜania w tym względzie podjąłem w rozdziale trzecim. Uwzględniłem 
w nim koncepcje teoretyczne, które próbują spojrzeć na te przemiany z szerszej 
perspektywy. Skoncentrowałem się ponadto na nowej, kształtującej się obecnie 
subdyscyplinie – socjologii duchowości, której przedmiotem zainteresowania 
pozostaje przede wszystkim duchowość holistyczna, formująca się pod wpły-
wem kultury New Age. W rozdziale tym zastanowiłem się takŜe, czy te prze-
miany następują w polskiej rzeczywistości. Interesowało mnie przede wszystkim 
to, jak transformacja potrzeb duchowych, związana z przeobraŜeniami społecz-
nymi charakterystycznymi dla późnej nowoczesności, wpływa na funkcjonowa-
nie instytucji religijnych. 

Innym zjawiskiem, które równieŜ pozostaje wyzwaniem teoretycznym dla 
tezy sekularyzacyjnej, jest ponowne pojawienie się religii w przestrzeni publicz-
nej. W literaturze przedmiotu zjawisko to określa się mianem deprywatyzacji. 
Od lat 70. XX w. obserwujemy proces nazywany „odrodzeniem religijności”, 
w ramach którego następuje dynamiczny rozwój ugrupowań oraz ruchów reli-
gijno-politycznych. Istotny wpływ na to zjawisko ma proces globalizacji. Nie-
którzy badacze sugerują, Ŝe ponowne pojawienie się religii w przestrzeni pu-
blicznej pozostaje de facto reakcją na rozszerzanie się świata. Konsekwencją 
ekspansji nowoczesności na obszary zamieszkiwane dotąd przez tradycyjne 
społeczeństwa jest rozwój organizacji politycznych odwołujących się do języka 
wiary. Problematykę tę podjąłem w rozdziale czwartym. Na wstępie skoncen-
trowałem się na teoretycznych rozwaŜaniach nad procesem deprywatyzacji reli-
gii. Interesowały mnie w szczególności te stanowiska, które rozpatrywały wska-
zane zjawisko w perspektywie funkcjonowania społeczeństw demokratycznych. 
Deprywatyzacja sprawia bowiem, iŜ muszą one na nowo przemyśleć miejsce 
wiary w przestrzeni publicznej. Następnie skupiłem się na fundamentalizmie 
religijnym. Wskazałem na pewne dylematy związane z definiowaniem zjawiska 
oraz na przyczyny mogące leŜeć u podstaw jego gwałtownego rozwoju. Rozwa-
Ŝania zakończyłem refleksją nad deprywatyzacją religii w warunkach polskiego 
społeczeństwa. 

Religijność mieszkańców Stanów Zjednoczonych, Ŝywotność wiary w spo-
łeczeństwach europejskich oraz ponowne pojawienie się religii w przestrzeni 



 10 

publicznej pozostają zatem tymi anomaliami (z perspektywy paradygmatu seku-
laryzacyjnego), które wyznaczyły tok refleksji w ramach niniejszej publikacji. 
Poszczególne rozwaŜania próbowałem odnieść do sytuacji charakterystycznej 
dla Polski. Moją intencją nie była przy tym szczegółowa analiza zachodzących 
tutaj przemian, co raczej próba wskazania, jak omawiane podejścia mogą być 
wykorzystane do badania polskiej religijności. Zagadnienia te podejmowałem na 
końcu rozdziałów. Wkład polskich badaczy do debaty nad współczesną religij-
nością jest znaczący. Umieszczenie ich poglądów na końcu rozdziału nie świad-
czy zatem o próbie umniejszenia waŜności tych stanowisk. Wynika po prostu ze 
schematu publikacji, porządku rozwaŜań. Znaczna część materiałów przedsta-
wionych w niniejszej ksiąŜce pochodzi z części teoretycznej mojej pracy doktor-
skiej1. W tworzeniu publikacji uwzględniłem uwagi formułowane przez promo-
torkę dysertacji, prof. dr hab. D. Walczak-Duraj, oraz jej recenzentów, 
prof. dr hab. Z. Bokszańskiego oraz ks. prof. dr hab. J. Mariańskiego. Jestem 
bardzo wdzięczny za te wskazówki. Dzięki nim, mam taką nadzieję, udało mi się 
stworzyć publikację, która prezentuje najwaŜniejsze paradygmaty i stanowiska 
teoretyczne pojawiające się w dyskusji nad zjawiskiem sekularyzacji i desekula-
ryzacji we współczesnym świecie.  

 
 
 
 

  
 

                                        
1 K u t y ł o  Łukasz, Procesy desekularyzacji we współczesnych społeczeństwach na przykła-

dzie ruchu społecznego Radia Maryja, praca przygotowana w Katedrze Socjologii Polityki i Mo-
ralności w Instytucie Socjologii UŁ pod kierunkiem prof. dr hab. D. Walczak-Duraj, obroniona 
14 marca 2011 r.  



 
 
 
 
 
 

Rozdział 1 
 

 DYSKUSJA NAD SEKULARYZACJ Ą.  
„STARY” PARADYGMAT   

 
 

Wprowadzenie 
 

Pół wieku temu przedstawiciele nauk społecznych mogli, parafrazując sło-
wa K. Marksa, stwierdzić, iŜ widmo krąŜy po świecie – widmo sekularyzacji. 
Dziś te słowa, nie wzbogacone Ŝadnym komentarzem, stałyby się wielce kon-
trowersyjne. W czym jednak przejawiało się to widmo sekularyzacji? U progu 
nowoczesności rozpoczął się proces, w wyniku którego instytucje religijne traci-
ły swe znaczenie. Następowała emancypacja poszczególnych obszarów funkcjo-
nowania społeczeństwa spod kontroli dominującego Kościoła. Pojawił się plura-
lizm religijny. Wiara w coraz większym stopniu stawała się kwestią prywatną. 
Te zachodzące w wymiarze społecznym i jednostkowym procesy zaczęto na 
przełomie XIX i XX stulecia określać mianem sekularyzacji. Mimo, iŜ termin 
ten – w dzisiejszym jego rozumieniu – znalazł zastosowanie dopiero we wska-
zanym okresie, to jego korzenie sięgały Oświecenia, a według niektórych poglą-
dów Reformacji. NiezaleŜnie od stanowiska, to dopiero w XVIII stuleciu po raz 
pierwszy tak wyraźnie formułowano sądy o coraz słabszym oddziaływaniu zin-
stytucjonalizowanej religii na masy. Niektórzy filozofowie domagali się dekon-
strukcji ładu politycznego. śądali przy tym budowy społeczeństwa tolerancyjne-
go, w którym na równych prawach mogłyby funkcjonować róŜne wyznania. 
Wątki te znalazły swoje odzwierciedlenie w kształtującej się w XIX w. socjolo-
gii. Nowa nauka odziedziczyła po oświeceniowej filozofii pewną łatwość, z jaką 
jej przedstawiciele ogłaszali odkrycie uniwersalnych praw rządzących społe-
czeństwem. Sekularyzacja znalazła się w centrum zainteresowania klasyków 
nauk społecznych. Dywagowano, czy religia w ogóle przetrwa, a jeśli tak, to 
w jakiej formie. Dyskusje te toczyły się w złotych czasach nauki. Piętno na nich 
odcisnął triumfujący wówczas scjentyzm. W kolejnych dekadach problematyka 
sekularyzacji zniknęła jednak z głównego nurtu refleksji socjologicznej. Dopiero 
w drugiej połowie XX stulecia na nowo rozgorzała dyskusja w tym względzie. 
Uformował się wówczas paradygmat sekularyzacyjny. Badacze z nim związani 
dokonali dekonstrukcji dotychczasowych poglądów na zeświecczenie. Byli zain-



 12 

teresowani wypracowaniem pewnych ram teoretycznych, dzięki którym moŜli-
we stałoby się zrozumienie przemian religijności zachodzących w nowocze-
snych społeczeństwach. Na ile jednak im się to udało?  

Niniejszy rozdział stanowi punkt wyjścia dla dalszych rozwaŜań podjętych 
przeze mnie w tej publikacji. Na wstępie spróbowałem przybliŜyć znaczenie 
terminu sekularyzacja. Następnie skoncentrowałem się na dziedzictwie filozo-
ficznym, które determinuje takŜe współczesną dyskusję nad procesem zeświec-
czenia. Nie sięgałem zbyt daleko w przeszłość. UwaŜam, Ŝe największy wpływ 
na obecne rozwaŜania miały dyskusje podjęte przez filozofów Oświecenia 
i myślicieli z XIX stulecia. W dalszej części przedstawiłem podstawowe stano-
wiska funkcjonujące w ramach paradygmatu sekularyzacyjnego. Rozdział za-
kończyłem własnymi przemyśleniami, które wyznaczyły dalszą refleksję nad 
badanym zjawiskiem.  

 
1.1. Zagadnienia terminologiczne 

 
RozwaŜania nad sekularyzacją naleŜy rozpocząć od zagadnień terminolo-

gicznych. Zanim jednak przejdę do omawiania kwestii związanych z tym poję-
ciem, powinienem przedstawić istniejące w literaturze przedmiotu definicje reli-
gii. Oba terminy bowiem są ze sobą ściśle powiązane. Sposób, w jaki rozumie 
się religię implikuje perspektywę, za pomocą której postrzega się proces ze-
świecczenia. Na gruncie refleksji socjologicznej istnieją dwa rodzaje definicji 
odnoszących się do omawianego pojęcia: substancjalne, zwane takŜe nominal-
nymi, oraz funkcjonalne (Berger 1971). RóŜnice między nimi w klarowny spo-
sób wytłumaczył K. Dobbelaere: Definicje substancjalne mówią o tym, czym jest 
religia. Natomiast definicje funkcjonalne mówią, jakie jest działanie religii 
i jakie są konsekwencje tego działania w odniesieniu do kontekstu strukturalne-
go religii (Dobbelaere [1974] 2003:139). Pierwsze z nich nawiązują do tradycji 
weberowskiej. Definicję substancjalną zawarł w swych rozwaŜaniach m. in. 
P. Berger. W ksiąŜce zatytułowanej Święty baldachim ([1967] 2005) badacz ten 
stwierdził, iŜ religia jest (…) ludzkim przedsięwzięciem, które ustanawia święty 
kosmos (Ibidem: 57). Dalej zdefiniował samo pojęcie świętości. Pod terminem 
tym rozumiał (….) jakość tajemniczej i budzącej grozę siły, odmiennej od czło-
wieka, a jednak związanej z nim, co do której jest się przekonanym, Ŝe tkwi 
w pewnych obiektach doświadczenia (Ibidem: 57). Nieco inny charakter mają 
definicje funkcjonalne. Nawiązują one do durkheimowskiego rozumienia religii. 
Taką definicję zaproponował m. in. J. M. Yinger. Badacz ten wskazał, iŜ religię 
moŜna określić jako (…) zespół przekonań i praktyk, za pomocą których okre-
ślona grupa stawia czoło (…) wielkim  problemom ludzkiego Ŝycia. Jest to od-
mowa kapitulacji w obliczu śmierci, klęsk i niepowodzeń, niezgoda na to, by 
wrogie nam siły zniszczyły sieć naszych ludzkich powiązań (Yinger 1957:17; 



 13

zob. Dobbelaere [1974] 2003:140). K. Dobbelaere większą wagę przypisał defi-
nicjom substancjalnym. Jego zdaniem, to drugie rozumienie, wynikające z tra-
dycji durkheimowskiej, rodzi pewne problemy. Po pierwsze, religię definiuje się 
tutaj jako funkcjonalną dla grupy. Po drugie, nie moŜna mówić o funkcjonal-
nych, świeckich alternatywach, gdy wszystko, co spełnia funkcję jest religią. Po 
trzecie, skoro człowiek jest z definicji istotą religijną, to kaŜdy sposób „prze-
zwycięŜania” fundamentalnych dla niego problemów ma charakter religijny. 
Zdaniem K. Dobbelaere, takie pojmowanie terminu sprawia, Ŝe dyskusja nad 
sekularyzacją staje się trudna. Definicje funkcjonalne uniemoŜliwiają bowiem 
identyfikowanie alternatyw dla religii. Badacz wskazał, iŜ człowiek potrzebuje 
systemu znaczeniowego. Zaraz jednak dodał, iŜ nie kaŜdy taki system musi być 
religijny (Dobbelaere 2008:73–74). Sam sposób definiowania omawianego zja-
wiska wpływa zatem na to, jak postrzegamy proces zeświecczenia.    

Pojęcie sekularyzacji takŜe ma charakter wieloznaczny, niejednokrotnie je-
go rozumienie pozostaje zaleŜne od dyscypliny naukowej, jaką reprezentuje 
badacz2. Celem niniejszego podrozdziału nie jest systematyczne zaprezentowa-
nie poszczególnych definicji dotyczących wskazanego zjawiska. Chodzi raczej 
o wstępną refleksję nad sekularyzacją, przybliŜenie istoty tego terminu. Zdaniem 
J. Mariańskiego, pojęcie sekularyzacji wywodzi się od łacińskiego wyrazu sea-
cularis – znaczącego tyle co świecki, naleŜący do świata (Mariański 2006:24). 
A. Draguła wskazał natomiast, Ŝe termin ten bierze swój początek od wyrazu 
saeculum, stosowanego na określenie pokolenia, okresu Ŝycia pewnego pokole-
nia, następnie zaś – okresu czasu, określonego wieku. Pojęcie zaczęto uŜywać 
w odniesieniu do zjawisk temporalnych, przemijających, doczesnych, przynale-
Ŝących do świata. Stąd, jak stwierdził autor: Saeculum stało się (…) synonimem 
świata. W opozycji do łacińskiego mundus, które to pojęcie odwoływało się do 
rozumienia świata jako miejsca, stworzonego porządku, saeculum miało zawsze 
odniesienie czasowe (Draguła 2010:11). To dwojakie rozumienie terminu wska-
zuje na dwie róŜne koncepcje pojmowania świata, grecką, gdzie nacisk połoŜony 
został na miejsce, strukturę i instytucję oraz Ŝydowską, w której istotną rolę 
odgrywała historia i charakterystyczne dla niej wydarzenia. Mimo, Ŝe chrześci-
jaństwo wywodzi się z judaizmu, to jest zarazem kontynuatorem tradycji grecko-
-rzymskich. Na jego gruncie przyjmuje się w konsekwencji przestrzenne rozu-
mienie saeculum. Takie podejście właściwe było zwłaszcza dla apologetów Ko-
ścioła pierwotnego. Uległo ono pogłębieniu w okresie średniowiecza, kiedy to 
tworzono miejsca święte, „zamieszkiwane” przez Boga oraz jego świętych. 
Przestrzenny charakter zyskały takŜe „zaświaty”. Jak stwierdził A. Draguła: 
Niebo, piekło i czyściec rozumiane były przede wszystkim jako miejsca, a nie 

                                        
2 Jak zauwaŜył K. Dobbelaere, terminologiczne problemy związane z pojęciem sekularyzacji 

wynikają z tego, Ŝe pojęcie to uŜywane jest na gruncie róŜnych nauk, w tym filozofii, socjologii 
czy teologii (por. Dobbelaere 2000:21). W niniejszej pracy skoncentrowałem się na socjologicz-
nym rozumieniu terminu.  



 14 

stany (Ibidem: 11). Dla J. Casanovy, źródeł terminu sekularyzacja naleŜy szukać 
natomiast w prawie kanonicznym. Pojęcie to oznacza proces, w wyniku którego 
osoba zakonna opuszcza klasztor i powraca do świata (por. Casanova 2005:37). 
W ujęciu historycznym termin sekularyzacja po raz pierwszy zaczął być uŜywa-
ny w odniesieniu do masowego wywłaszczania klasztorów, dóbr kościelnych, 
dokonywanych przez władców świeckich w okresie Reformacji oraz wojen reli-
gijnych. Pojęcie to oznaczało w tym przypadku przemieszczenie się osób, rze-
czy, funkcji lub znaczeń ze sfery religijnej do sfery świeckiej. Terminologia ta 
koncentrowała się zatem na przejmowaniu przez państwo i inne systemy spo-
łeczne tych obszarów, materialnych, jak i symbolicznych, które dotąd zarezer-
wowane były dla instytucji kościelnych (por. Casanova 2005:37). J. Casanova 
zwrócił takŜe uwagę na podział obowiązujący przez długi czas w Europie, dzie-
lący rzeczywistość na obszar religijny („tamten świat”) oraz świecki („ten 
świat”). Jak wskazał badacz, w rzeczywistości nie chodziło tu o dwa światy, lecz 
o trzy. Ówczesny podział przebiegał bowiem nie tylko pomiędzy Królestwem 
Niebieskim i Ziemskim, ale takŜe pomiędzy sferą Kościoła a Państwa (władzy 
świeckiej). Obie dychotomie zapośredniczone były w sakramentalnej naturze 
Kościoła, która sytuuje się między nimi, (…) przynaleŜąc równocześnie do obu 
światów i mogąc dzięki temu pośredniczyć w sposób sakramentalny między jed-
nym a drugim (Casanova 2005:40). Zdaniem socjologia, proces sekularyzacji 
w wymiarze historycznym polegał na stopniowym upadku systemu dualistyczne-
go wewnątrz „tego świata” (Kościół–Państwo), co w konsekwencji prowadziło 
do rozpadu struktur pośredniczących między „tym” a „tamtym światem”. J. Ca-
sanova odwołał się do metafory „upadku muru” zaproponowanej przez M. We-
bera. Jak wskazał: Upada mur oddzielający w porządku „tego świata” sferę 
religijną i świecką. Pozostaje, przynajmniej na razie, podział na „ten” i „tam-
ten” świat. Odtąd jednak istnieć będzie tylko jeden niepodzielny „ten świat”, 
świat świecki, w którym religia dopiero będzie musiała znaleźć sobie miejsce 
(Ibidem: 40). Na genezę pojęcia sekularyzacja zwrócił takŜe uwagę F. X. Kauf-
mann. Jego zdaniem, termin ten powstał w ramach teologii protestanckiej, skąd 
został przeniesiony na grunt filozofii religii i socjologii religii. Podobnie jak 
J. Casanova, F. X. Kaufmann wskazał, Ŝe istotny wpływ na znaczenie tego poję-
cia miały przemiany związane z Reformacją, a przede wszystkim z przekształ-
caniem dóbr kościelnych we własność prywatną (zwłaszcza po pokoju westfal-
skim z 1648 r.). Jak konkludował badacz: JeŜeli zatem historia czasów nowoŜyt-
nych interpretowana jest jako „sekularyzacja”, to trzeba podkreślić religijny 
charakter początków tego procesu, co potwierdza znaczenie religii chrześcijań-
skiej w toku dziejów (Kaufmann 2004:91). 

Na gruncie socjologii juŜ w wieku XIX pojawił się termin zeświecczenie, 
zastąpiony następnie przez E. Troeltscha pojęciem sekularyzacja (por. Kau-
fmann 2004:90). Pierwsze prace socjologiczne stricte koncentrujące się na tym 
zagadnieniu pojawiły się dopiero na przełomie lat 50 i 60. XX w. (Zielińska 



 15

2009). Od początku nie było jednak zgody między badaczami, co do definiowa-
nia sekularyzacji. Jak stwierdził F. X. Kaufmann: Wspólny wszystkim tym rozu-
mieniom jest tylko wyraźny związek z problemem religii wobec czasów nowocze-
snych (Kaufmann 2004:92). Niemiecki badacz spróbował uporządkować reflek-
sję nad omawianym fenomenem3. Wskazał, Ŝe w dyskusji daje się wyodrębnić 
pięć róŜnych perspektyw odnośnie sekularyzacji. Po pierwsze, jest ona postrze-
gana jako zjawisko nieustannej utraty wagi przez religię. Pojęcie sekularyzacji 
pozostaje w tym przypadku toŜsame z terminem zeświecczenie. Jak pisał 
F. X. Kaufmann: Ta utrata znaczenia religii moŜe być tłumaczona zarówno 
z punktu widzenia dąŜeń emancypacyjnych społeczeństwa, tj. wyzwolenia się 
z róŜnych zaleŜności, jak i z pozycji kultury (Ibidem: 92). Po drugie, sekularyza-
cja postrzegana jest jako wyrugowanie autorytetu Kościoła ze sfery świeckiej. 
W tym sensie, stanowi skutek zmian zachodzących w czasach nowoŜytnych, 
a zwłaszcza oddzielania się władzy duchowej od świeckiej. Towarzyszące temu 
procesowi rozszerzanie się kompetencji państwa prowadzi do utraty przez religię 
kontroli nad społeczeństwem. Po trzecie, sekularyzacja jest rozumiana jako rów-
noczesna utrata oraz zachowanie dorobku chrześcijaństwa w ramach określonej 
społeczności świeckiej. Jak pisał badacz: Chodzi tu zwłaszcza o ideę wolności 
i równości wszystkich ludzi zgodnie z prawami zawartymi w nowoczesnych kon-
stytucjach, jak równieŜ o przejęcie ochrony i opieki nad słabymi i biednymi 
w ramach działań socjalnych państwa (Ibidem: 93). W kulturze, zarówno wcze-
śniej, jak i dziś, daje się odnaleźć ślady tradycji chrześcijańskiej. Zasadne staje 
się zatem mówienie o chrześcijaństwie istniejącym poza obrębem Kościoła. Po 
czwarte, sekularyzacja jest rozpatrywana jako warunek demitologizacji wiary 
oraz tego, co E. Troeltsch określił mianem uduchowienia Ŝycia świeckiego. 
I wreszcie, omawiany fenomen definiuje się jako dechrystianizację społeczeń-
stwa i uwolnienie go spod wpływu Kościoła. Sekularyzacja w tym sensie ozna-
cza coraz mniejsze zaangaŜowanie wiernych w praktyki religijne, zanik orienta-
cji chrześcijańskiej w postawach i zachowaniach społecznych, a takŜe w dzie-
dzinie nauki. Podsumowując swoje rozwaŜania, F. X. Kaufmann stwierdził: Ta 
krótka charakterystyka ukazuje wyraźnie, iŜ pojęciu sekularyzacji przypisuje się 
nie tylko róŜne sprzeczne znaczenia, lecz równieŜ diagnozy dotyczące relacji 
pomiędzy religią czy chrześcijaństwem a epoką nowoŜytną róŜnią się między 
sobą (Ibidem: 94). W podobny sposób uporządkował refleksję nad sekularyzacją 
L. Shiner (Shiner 1967; zob. Zielińska 2009). Na podstawie systematycznej ana-
lizy badań empirycznych utworzył sześciopunktowy indeks wykorzystania tego 
pojęcia. Sekularyzacja moŜe zatem oznaczać zanik religii. Religijne symbole, 
doktryny bądź instytucje, akceptowane w przeszłości, zaczynają tracić swoje 

                                        
3 W sposób hasłowy refleksję nad sekularyzacją uporządkował J. Mariański. Stwierdził, Ŝe 

do opisania tego zjawiska uŜywa się często takich sformułowań, jak: laicyzacja, emancypacja, 
dechrystianizacja, desakralizacja, „odkościelnienie”, niereligijność, „odczarowanie świata”, odmi-
tologizowanie, dekonfesjonalizacja (Mariański 2006:24). 



 16 

znaczenie. Konsekwencją tak zdefiniowanego procesu powinno być powstanie 
społeczeństwa pozbawionego wiary w rzeczywistość transcendentną. Przez po-
jęcie sekularyzacji rozumie się takŜe zjawisko dostosowywania się do tego świa-
ta (świata doczesnego). Ludzie odwracają się od wyjaśnień nadprzyrodzonych 
i skupiają się na pragmatycznym wymiarze Ŝycia. Sekularyzacja rozumiana jest 
równieŜ jako proces uwalniania się społeczeństwa od religii poprzez jej wycofa-
nie do odrębnej, oddzielonej od innych sfery. W rezultacie, religia staje się czę-
ścią Ŝycia prywatnego, kwestią indywidualną bądź ograniczoną do grupy religij-
nej, nie ma juŜ jednak siły oddziaływania na społeczeństwo. Sekularyzacja moŜe 
takŜe oznaczać proces transformacji religijnych wierzeń i instytucji w formy 
niereligijne. Wiedza, poszczególne zachowania, czy instytucje, traktowane nie-
gdyś jako zakorzenione w mocy boskiej, tracą swoje transcendentalne odniesie-
nie, stają się wytworami ludzkiej działalności. Skutkiem tego procesu jest antro-
pomorfizacja samej religii oraz przejęcie jej funkcji przez społeczeństwo. Zda-
niem L. Shinera, pojęcie sekularyzacji stosuje się takŜe w odniesieniu do desa-
kralizacji. Badacze w ten sposób definiujący to pojęcie koncentrują się na utra-
cie przez świat jego dotychczasowego, sakralnego charakteru. Procesowi temu 
towarzyszy desakralizacja człowieka. Efektem sekularyzacji jest powstanie cał-
kowicie racjonalnej rzeczywistości społecznej. W końcu, omawiany termin po-
zostaje w uŜyciu na określenie przejścia od społeczeństwa „sakralnego” do 
„świeckiego”, w którym decyzje podejmowane są wyłącznie w oparciu o racjo-
nalne i utylitarne przesłanki. Termin sekularyzacja nie odnosi się w tym przy-
padku wyłącznie do religii, lecz do ogólnej zmiany społecznej. Pewnej próby 
uporządkowania refleksji odnośnie sekularyzacji podjął się takŜe K. Dobbelaere. 
Na wstępie, belgijski badacz wyróŜnił sekularyzację indywidualną, przejawiają-
cą się głównie w spadku indywidualnego uczestnictwa w praktykach religijnych. 
K. Dobbelaere wskazał przy tym, Ŝe nie naleŜy sekularyzacji indywidualnej 
utoŜsamiać z sekularyzacją w ogóle. Mimo, Ŝe taka postawa pozostaje charakte-
rystyczna dla niektórych badaczy, to jest ona niewłaściwa. Stąd, powinno się: 
(…) dokonać wyraźnego rozróŜnienia między poziomami sekularyzacji i przyjąć, 
iŜ spadek zaangaŜowania w Ŝycie Kościołów i denominacji naleŜy utoŜsamiać 
jedynie z sekularyzacją indywidualną (Dobbelaere 2008:34). Sekularyzacja prze-
jawia się zatem nie tylko na poziomie indywidualnym, lecz takŜe na społecz-
nym, gdzie pozostaje głównie skutkiem dyferencjacji bądź wynikiem celowej 
polityki, oraz organizacyjnym – jako adaptacja organizacji religijnych do świec-
kich wartości społeczeństwa (Ibidem: 36–40)4. Pojęcie to znalazło takŜe swoje 
zastosowanie na gruncie refleksji podejmowanej w ramach Kościoła katolickie-
go. Sekularyzacja jest tutaj (…) płynącym z wiary uznaniem autonomii i sensow-

                                        
4 Na trzy poziomy sekularyzacji, choć inne od tych wymienionych przez K. Dobbelaera, 

zwrócił uwagę V. Possenti. WyróŜnił sekularyzację jako: a) rozróŜnienie sfer świeckiej oraz reli-
gijnej, państwa oraz Kościoła; b) ograniczenie religii do sfery ściśle prywatnej; c) schyłek i upadek 
wierzeń religijnych (Possenti 2005:342).  



 17

ności doczesności świata i skupieniu się Kościoła na właściwej mu misji ewan-
gelizacyjnej, w której respektuje się autonomię świata i wartości doczesnych 
(Mariański 2004:365)5. W teologicznym rozumieniu, przedstawionym przez 
J. Mariańskiego, pojęcie sekularyzacja oznacza odpowiedni rozwój ludzkiej 
wiedzy, racjonalnego myślenia (ale juŜ nie racjonalizmu naukowo-techni-
cznego), techniki oraz kultury we właściwych sobie obszarach. Proces ten pro-
wadzi do religijnego pluralizmu oraz do uwolnienia się Kościołów od ideolo-
gicznych i politycznych projektów.  

Wieloznaczność terminu sekularyzacja budziła pewne kontrowersje juŜ 
w latach 60. XX w. To wówczas D. Martin, amerykański badacz problematyki 
religijnej, głosił potrzebę rezygnacji z tego pojęcia. UwaŜał, Ŝe poszczególne 
znaczenia składające się na ten termin są ze sobą sprzeczne, a samo pojęcie 
uŜywane jest często do wyraŜania określonych poglądów ideologicznych. Pro-
blematyczna pozostała zatem operacjonalizacja sekularyzacji, a co za tym idzie 
– jej pomiar. Dla przykładu, uczestnictwo w praktykach religijnych ma róŜne 
znaczenie w poszczególnych tradycjach religijnych, czy zatem sam spadek 
udziału w modlitwach, naboŜeństwach świadczy juŜ o zeświecczeniu?! W opinii 
D. Martina, czynniki, które wskazują na istnienie tego zjawiska, mogą być inter-
pretowane w kompletnie róŜny sposób. Powracając do przedstawionego przy-
kładu, sam spadek udziału w praktykach religijnych niekoniecznie musi świad-
czyć o sekularyzacji, a raczej o przekształceniach w ramach religijnego zaanga-
Ŝowania. D. Martin zwracał uwagę na jeszcze jedną kwestię. Elementy przypi-
sywane religii moŜna odnaleźć w zjawiskach świeckich. Stąd, zasadne stają się 
pytania: czy to przemieszczenie świadczy o sekularyzacji?; jak naleŜy interpre-
tować tego rodzaju fenomeny? Dla D. Martina, wieloznaczność omawianego 
pojęcia, jego definicyjna nieprzejrzystość, powodują, Ŝe operacyjna wartość 
terminu pozostaje równa zeru (Martin 1965, 2005)6.  
                                        

5 Uznanie przez Kościół katolicki autonomii świata doczesnego zaakcentowane zostało 
w Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie współczesnym – Gaudium et spes, ogłoszonej 
przez papieŜa Pawła VI w dniu 7 grudnia 1965 r. 

6 Interesujące rozwaŜania w tym względzie, dotyczące zarówno problemów terminologicz-
nych, konotacji pojęcia, jak i jego genezy, podjął takŜe T. Luckmann. Jak stwierdził: Sekularyza-
cja wciąŜ jeszcze oznacza, ogólnie i nieprecyzyjnie, globalny proces przemian w religii i społe-
czeństwie. Jedna tylko rzecz związana z tym pojęciem nie jest pozbawiona precyzji: ocena procesu, 
do którego owo pojęcie ma się odnosić. Jest on albo bardzo, bardzo dobry, albo bardzo, bardzo 
zły. Sekularyzacja jest pojęciem zakorzenionym w powszechnym doświadczaniu całej epoki: kształ-
tuje je właściwa warstwie inteligenckiej potrzeba sformułowania wyczerpującego wyjaśnienia 
genezy i istoty jej czasów, tudzieŜ jej szczególnego miejsca w historii. MoŜna powiedzieć, Ŝe poję-
cie sekularyzacji posiada poniekąd religijne korzenie. Nie jest zaskakujące, Ŝe pojęcie sekularyza-
cji jest czymś więcej, a zarazem czymś mniej niŜ pojęciem lub teorią. ChociaŜ posiada ono empi-
ryczne punkty odniesienia (musi być coś w historii społecznej i religijnej, na co ono wskazuje być 
moŜe w sposób z reguły ideologiczny), to jest przede wszystkim mitologicznym wyjaśnieniem wyło-
nienia się współczesnego świata – świata, który jest odczuwany jako całkowicie odmienny od tego, 
co było wcześniej. UŜywam terminu „mitologiczny” zgodnie z jego definicją słownikową: opowia-
danie historyczne, które zawiera pewną ilość elementów fikcyjnych (Luckmann 2003:102). 



 18 

Głosy krytyczne nasiliły się w kolejnych latach. Pojawiły się nawet opinie, 
Ŝe pojęcie pozbawione jest desygnatów, nie daje się bowiem zaobserwować ani 
upadku religii ani całkowitego zeświecczenia współczesnego człowieka (por. 
Greeley 1972). Interesujące stanowisko w tym względzie sformułował J. Hadden 
w artykule zatytułowanym Toward Desacralizing Secularization Theory (1987). 
Zdaniem badacza, teza o sekularyzacji nie moŜe być poddana systematycznej 
analizie. Teorie sugerujące zachodzenie tego procesu we współczesnych społe-
czeństwach mają de facto ideologiczny a nie naukowy charakter. Zjawisko ze-
świecczenia traktowane jest jako swego rodzaju oczywistość, której nie trzeba 
udowadniać. Jak stwierdził J. Hadden, idea sekularyzacji uległa sakralizacji. 
Uzyskała status niepodwaŜalnego dogmatu. Badacz wskazał przy tym, Ŝe sakra-
lizacja ta stanowi konsekwencję europejskiego postrzegania religii. Socjologia 
narodziła się bowiem w środku głębokiego konfliktu zachodzącego na konty-
nencie pomiędzy Kościołami a rodzącą się kulturą liberalną. Rola wiary została 
pomniejszona przez osiemnastowiecznych filozofów. Ten duch Oświecenia 
oddziaływał takŜe na późniejsze epoki. Wywarł swój wpływ na nauki społeczne 
kształtujące się w XIX stuleciu. W centrum uwagi umieszczono rozum, który 
miał zastąpić irracjonalną wiarę. W nauce zaś pokładano nadzieję na wyplenie-
nie ze społeczeństw zabobonu i tyranii. Zdaniem J. Haddena, te napięcia pomię-
dzy organizacjami religijnymi a nowym, dopiero formującym się porządkiem 
były widoczne na trzech róŜnych wymiarach. Przedmiotem konfliktu stał się 
m. in. ewolucjonizm. Teoria zaproponowana przez K. Darwina była wyzwaniem 
dla religijnego rozumienia historii. Na jej podstawie formułowano wniosek, Ŝe 
wiara pozostaje czymś archaicznym i stanowi przeszkodę dla postępu. Drugim 
polem konfliktu była władza polityczna. W czasach feudalnych wykształcił się 
sojusz między Kościołami a władcami. Stąd, gniew, jaki obudziła rewolucja 
francuska, kierowano nie tylko przeciw monarchii, ale równieŜ w stosunku do 
duchowieństwa, które legitymizowało absolutystyczne rządy. Idee te szybko 
zyskały swych stronników w innych europejskich krajach. Stały się punktem 
wyjścia dla koncepcji separacji, rozdziału Kościoła od państwa. Trzecim polem 
konfliktu było Ŝycie wewnętrzne człowieka. Dotychczas Kościoły dysponowały 
monopolem na rozwaŜania w tym względzie. Zmiany, jakie następowały 
w XVIII i XIX stuleciu sprawiły, Ŝe sfera ludzkiej psychiki zaczęła być eksplo-
rowana przez naukę. We wszystkich tych konfliktach Kościoły przyjmowały 
strategię defensywną. W wymiarze politycznym broniły poprzednich rozwiązań 
ustrojowych. W obszarze wiedzy podtrzymywały swój punkt widzenia, podda-
wany surowej krytyce naukowców. Zdaniem J. Haddena, ideowy sukces scjen-
tyzmu oraz polityczne zwycięstwo liberalizmu odbierano jako dowód na erozję 
wierzeń religijnych. Nieco inny charakter miały doświadczenia amerykańskie. 
Od początku Stany Zjednoczone były budowane jako nowoczesne państwo. Kraj 
ten nie został zatem obciąŜony dziedzictwem feudalizmu. Pierwsi przedstawicie-
le nauk społecznych wywodzili się z protestanckiego duchowieństwa. Refleksja, 



 19

którą podejmowali, miała bardziej praktyczny charakter. Interesowało ich, jak 
dzięki nauce moŜna przezwycięŜyć niektóre problemy społeczne. Nie zmienia to 
jednak faktu, Ŝe nawet w Stanach Zjednoczonych znaczny wpływ w dyskusji 
nad sekularyzacją uzyskali w końcu badacze krytycznie ustosunkowani wobec 
religii. Stąd, według J. Haddena, ta ideologiczna niechęć, głęboko zakorzeniona 
w umysłach europejskich i amerykańskich ojców załoŜycieli nauk społecznych, 
silnie odcisnęła swe piętno na socjologii. Sakralizacja poglądu na temat sekula-
ryzacji sprawiła, Ŝe zjawisko zeświecczenia stało się oczywistością, której nie 
trzeba empirycznie weryfikować.  

Wśród głosów krytycznych waŜne okazało się stanowisko R. Starka sformu-
łowane w głośnym i zarazem kontrowersyjnym artykule zatytułowanym Secula-
rization, R.I.P. (1999). Badacz stwierdził w nim, Ŝe od ponad trzystu lat przed-
stawiciele nauk społecznych i związani z nimi intelektualiści obiecują zanik 
religii. W kaŜdym kolejnym pokoleniu pojawia się pogląd, Ŝe wiara upadnie 
w ciągu kilku dekad bądź w nieco dłuŜszej perspektywie, a ludzie wyrosną 
z irracjonalnych zabobonów. Jak wskazał R. Stark, pierwsze tak wyraźnie wyar-
tykułowane stanowisko przedstawił T. Wollstone, który w 1710 r. przekonywał, 
Ŝe chrześcijaństwo zaniknie około roku 1900. Fryderyk Wielki pisząc pół wieku 
później do Woltera stwierdził, iŜ ów Anglik mylił się w swych spekulacjach. 
Zachodzące zmiany wydawały się pruskiemu królowi na tyle dynamiczne, Ŝe 
wieszczył chrześcijaństwu znacznie krótszy Ŝywot. Tę oświeceniową tendencję 
do proroctw, sugerujących upadek religii w bliŜszej bądź dalszej przeszłości, 
zaadaptowały nauki społeczne. Pogląd na sekularyzację nie był jednak empi-
rycznie weryfikowany. Przyjął on raczej formę mitu niŜ ugruntowanego w da-
nych dowodu. Według R. Starka, na te sekularyzacyjne proroctwa składa się 
pięć powiązanych ze sobą stanowisk. Po pierwsze, przyjmuje się, Ŝe zeświec-
czenie jest rezultatem bądź częścią procesu modernizacji. Towarzyszy innym 
zmianom następującym w przeobraŜających się społeczeństwach, w tym indu-
strializacji, urbanizacji oraz racjonalizacji. Skoro modernizacja ma linearny cha-
rakter, to cecha ta powinna być właściwa takŜe dla sekularyzacji. Po drugie, 
proroctwa formułowane przez przedstawicieli nauk społecznych i intelektuali-
stów nie koncentrują się na instytucjonalnej dyferencjacji, rozdziale Kościoła od 
państwa, lecz na indywidualnej poboŜności. Dla przykładu, marksiści głosili, iŜ 
wraz z nastaniem nowej epoki ludzie porzucą wiarę, stanowiącą jedynie wy-
tchnienie od zła i wyzysku, doświadczanych przez nich w świecie. Z. Freud 
zakładał natomiast, Ŝe to psychoanaliza uwolni ludzkość od dziecinnego, niedoj-
rzałego przywiązania do religii. Po trzecie, wśród omawianych proroctw pojawia 
się przekonanie, Ŝe wraz z rozwojem nauki wiara stanie się archaiczna i bezuŜy-
teczna. Co więcej, mniej bądź bardziej wprost formułuje się pewne oczekiwanie 
względem samych naukowców. Ich wiarygodność uzaleŜnia się od co najmniej 
ambiwalentnego stosunku do wiary. Po czwarte, proroctwa te przypisują okre-
śloną wartość sekularyzacyjnym działaniom państwa. Przyjmuje się, Ŝe rezulta-



 20 

tem laickiej polityki powinien być zanik religijności w społeczeństwie. Jak 
wskazał R. Stark, przykładem potwierdzającym skuteczność tych działań pozo-
stawał „ateistyczny” Związek Radziecki. Po piąte, wnioski wyłaniające się 
z dyskusji nad sekularyzacją społeczeństw europejskich ekstrapolowane są na 
inne wyznania i zbiorowości. W swojej refleksji R. Stark skoncentrował się na 
dekonstrukcji tak zdefiniowanych proroctw, wykazaniu ich nienaukowego cha-
rakteru. Stwierdził, iŜ modernizacja wcale nie przyczyniła się do zmniejszenia 
się poziomu religijności w Europie. Badacze sugerujący to zjawisko tkwią 
w błędzie, gdyŜ opierają się na micie o poboŜnej przeszłości kontynentu. Odwo-
łując się do prac historycznych socjolog wskazał, iŜ ludzie w średniowiecznej 
Europie rzadko uczęszczali do kościoła. Infrastruktura sakralna była słabo roz-
winięta, brakowało duchownych, a spora ich cześć pozostawała słabo wykształ-
cona (nieznajomość łaciny). Ludność powszechnie oddawała cześć dawnym 
bóstwom i praktykowała obrzędy magiczne. R. Stark przywołał nawet słowa 
A. Greeley’a, który stwierdził, iŜ nie mógł zajść Ŝaden proces dechrystianizacji 
w Europie, bo społeczeństwa ją zamieszkujące nigdy nie były całkowicie schry-
stianizowane (zob. Greeley 1995). Modernizacja nie niszczyła zatem religijnego 
świata przeszłości, gdyŜ ten nigdy nie istniał. R. Stark powołał się na dane po-
chodzące z Wielkiej Brytanii sugerujące, Ŝe między 1740 a 1850 r. nie zaobser-
wowano większych róŜnić w poziomie religijności, a był to przecieŜ okres dy-
namicznej industrializacji kraju. Badacz krytycznie odniósł się takŜe do pozosta-
łych stanowisk. Wskazał, iŜ nie ma jednoznacznego związku między byciem 
naukowcem a ateizmem. Przytoczył przy tym wyniki badań wskazujące, Ŝe wia-
rę w Boga ponad dwukrotnie częściej deklarują reprezentanci nauk przyrodni-
czych niŜ społecznych. R. Stark poddał teŜ krytyce pogląd, Ŝe polityka państwa 
moŜe przyczynić się do zeświecczenia społeczeństwa. Przeczy temu religijne 
oŜywienie towarzyszące upadkowi Związku Radzieckiego. Autor wskazał po-
nadto, iŜ wnioski dotyczące sekularyzacji społeczeństw europejskich trudno 
odnieść do innych kultur. Za przykład podał kraje muzułmańskie. Odwołał się 
do badań, z których wynika, Ŝe procesowi modernizacji tych społeczeństw towa-
rzyszy wzrost zaangaŜowania religijnego obywateli. Odsetek wierzących pozo-
staje przy tym znacznie większy wśród osób dobrze wykształconych, zajmują-
cych wyŜszą pozycję społeczną. R. Stark zgodził się zatem z D. Martinem 
i J. Haddenem, Ŝe pojęcie sekularyzacji jest niejednoznaczne oraz odzwierciedla 
pewne ideologiczne załoŜenia.  

Krytyka podjęta przez wskazanych badaczy wydaje się zbyt daleko idąca. 
Neguje ona bowiem jakiekolwiek empiryczne znaczenie analizowanego pojęcia. 
NaleŜy jednak przyznać im rację, Ŝe wskazany termin bywa wykorzystywany do 
krytyki religii w ogóle. Dla rozróŜnienia neutralnej proweniencji pojęcia od jego 
ideologicznego zastosowania, J. Mariański dokonał rozgraniczenia pomiędzy 



 21

sekularyzacją oraz sekularyzmem7. O ile, z punktu widzenia teologicznego, se-
kularyzacja oznacza autonomię człowieka w sprawach doczesnych, o tyle seku-
laryzm cechuje przecenianie poznawczych moŜliwości istoty ludzkiej. To drugie 
zjawisko prowadzi w konsekwencji nie tylko do pomijania Boga i jego roli 
w świecie, ale takŜe do zaprzeczenia jego istnienia (ateizm). Jak wskazał J. Ma-
riański: Sekularyzm staje się określonym programem światopoglądowym, opie-
rającym się z reguły na materialistycznej koncepcji człowieka i postulującym 
ateizację społeczeństwa. W religii dostrzega się wroga nowoczesności (Mariań-
ski 2006:25). Tak zdefiniowany sekularyzm powiązany został współcześnie 
z pewnym typem mentalności naukowo-technicznej i racjonalistycznym sposo-
bem myślenia, kwestionującym istnienie Boga oraz transcendentną wartość sa-
mego człowieczeństwa. Kwestię tę rozwaŜał takŜe W. Kulbat. Jego zdaniem, 
sekularyzm jest antyreligijną ideologią będącą (…) produktem rozwijającego się 
w Europie, zwłaszcza od czasów oświecenia, procesu sekularyzacji (Kulbat, 
www.wkulbat.pl). Negatywna postawa wobec religii nie wyraŜa się obecnie 
w formie ateizmu wspieranego przez instytucje państwowe. Współczesny seku-
laryzm odwołuje się do humanizmu oraz nauk społecznych, w tym zwłaszcza 
psychologii oraz socjologii, wpływa na tworzenie się klimatu religijnego indyfe-
rentyzmu, a takŜe atmosfery sceptycyzmu oraz nihilizmu. Jak pisze autor: 
W wielu środowiskach religia straciła monopol na tworzenie znaczeń, na inter-
pretację i wyjaśnianie sensu Ŝycia, przestała być autorytetem a nawet sama po-
trzebuje uzasadnień i obrony. Jedynym twórcą i interpretatorem sensu Ŝycia 
ludzkiego ma być od tej pory człowiek (Ibidem). To przedstawione przez auto-
rów rozumienie sekularyzmu moŜe budzić pewne wątpliwości. NaleŜy się bo-
wiem zastanowić, czy krytyka ideologicznych przesłanek stojących za dyskusją 
nad sekularyzacją, sama nie przekształca się w tym przypadku w swego rodzaju 
ideologiczną perspektywę. Być moŜe w rozwaŜaniach nad zeświecczeniem 
w ogóle nie da się uciec od wartościowania. Nie oznacza to jednak, Ŝe zapropo-
nowane pojęcie sekularyzmu jest bezuŜyteczne. Warto je uwzględnić w refleksji 
nad zjawiskiem, zwłaszcza w kontekście krytyki formułowanej przez niektórych 
badaczy pod adresem terminu sekularyzacja. Moim zdaniem, problem sekulary-

                                        
7 S. H. Nasr, muzułmański filozof, profesor nauk o islamie na Uniwersytecie Jerzego Wa-

szyngtona (Washington D. C.) poszedł dalej, stwierdzając, Ŝe moŜna wręcz mówić o fundamenta-
lizmie sekularystycznym. Jest to opinia skrajna, niemniej jednak warta uwzględnienia w rozwaŜa-
niach. Jak stwierdził badacz: (…) sam modernizm to jedna z najbardziej fanatycznych, dogmatycz-
nych i ekstremistycznych światowych ideologii. Stara się on zniszczyć kaŜdy odmienny punkt wi-
dzenia i jest całkowicie nietolerancyjny wobec Weltanschauung, które mu się przeciwstawia, 
niezaleŜnie czy chodzi tutaj o rdzennych Amerykanów, których cały świat został siłą zniszczony 
przez modernizm, czy teŜ o hinduizm, buddyzm, islam bądź teŜ tradycyjne chrześcijaństwo lub 
judaizm. (…). Zatem jeśli chce się mówić o „fundamentalizmie” w religii, naleŜy tu włączyć „fun-
damentalizm” sekularystyczny, który jest równie napastliwy w swoim prozelityzmie i agresywny 
wobec wszystkiego, co stoi na jego drodze, jak najbardziej fanatyczna forma „fundamentalizmu” 
religijnego (Nasr 2010:100–101).  



 22 

zmu moŜna rozpatrywać w odniesieniu do sytuacji właściwej dla liberalnego 
porządku demokratycznego. U jego podstaw leŜy idea wolności sumienia jed-
nostki, przy czym wolność ta oznacza nie tylko swobodny wybór religii, lecz 
takŜe wybór Ŝycia bez jakichkolwiek religijnych interpretacji. Z sekularyzmem 
mamy do czynienia wówczas, gdy ta niereligijna perspektywa narzucana jest 
społeczeństwu jako pewnej całości (poprzez media, system oświaty, itd.) jak 
i poszczególnym jednostkom z osobna. Problemem dalej pozostaje jednak kwe-
stia rozgraniczenia, kiedy mamy do czynienia z sekularyzmem, czyli uwarun-
kowanym ideologicznie zwalczaniem wiary, a kiedy z sekularyzacją, a więc 
strukturalnym procesem prowadzącym do osłabienia religii (bądź transformacji 
jej funkcji). 

Jak widać, pojęcie zeświecczenia nie jest jednoznaczne. W literaturze 
przedmiotu pod pojęciem sekularyzacji najczęściej rozumie się proces osłabiania 
się religii w społeczeństwie. K. Dobbelaere wskazał, Ŝe zjawisko trzeba anali-
zować w odniesieniu do róŜnych wymiarów Ŝycia społecznego. Na poziomie 
makrostrukturalnym sekularyzacja stanowi wprost konsekwencję dyferencjacji 
funkcjonalnej. Przejawia się w emancypacji poszczególnych podsystemów spo-
łecznych spod kontroli religii. Rezultatem tego jest separacja sfery świeckiej 
i sakralnej, przyjmująca na gruncie legislacyjnym postać rozdziału państwa od 
Kościoła. Następuje takŜe zanik publicznych funkcji religii. Na poziomie me-
zostrukturalnym sekularyzacja przejawia się w procesie dostosowywania się 
organizacji kościelnych do wymagań coraz bardziej świeckiego społeczeństwa. 
Kościoły wycofują się z ortodoksji. Dopasowują swoje nauczanie do racjonali-
stycznie i scjentystycznie nastawionych wiernych. Przyjmują postać biurokra-
tycznych organizacji. Na poziomie mikrostrukturalnym sekularyzacja przejawia 
się w spadku religijnego zaangaŜowania członków społeczeństwa. Przestają oni 
uczestniczyć w naboŜeństwach. Następuje ponadto sekularyzacja ich świadomo-
ści. Wyjaśnienia religijne spychane są na margines. Dominującą rolę zaczynają 
odgrywać zaś te odwołujące się do nauki, ideologii politycznych czy świeckiego 
dyskursu w ogóle. W skrajnym przypadku religia w ogóle przestaje być brana 
pod uwagę w procesie poznawania i oceny rzeczywistości (Dobbelaere 2008). 
Jak później pokaŜę, takie rozumienie zeświecczenia zostało ugruntowane 
w teoriach funkcjonujących w ramach paradygmatu sekularyzacyjnego. Nie 
w pełni się z nim zgadzam. Niektórzy badacze, których poglądy zaprezentowa-
łem w tej części rozdziału, sugerowali, Ŝe wskazany termin ma określone ide-
ologiczne konotacje. Nie da się ukryć, Ŝe znaczny wpływ na sposób, w jaki dziś 
pojmujemy sekularyzację miały poglądy filozofów oświeceniowych i stanowi-
ska formułowane przez klasyków nauk społecznych. Warto się im zatem bliŜej 
przyjrzeć. 

 
 



 23

1.2.  Dyskusja nad słabnącą rolą religii w perspektywie historycznej   
 
Współczesne rozumienie sekularyzacji naleŜy rozpatrywać w kontekście 

rozwaŜań filozoficznych zapoczątkowanych w siedemnastym stuleciu i konty-
nuowanych w późniejszych  okresie. Przyczyniły się one m. in. do ukształtowa-
nia się idei separacji, zgodnie z którą sfera Kościoła powinna być oddzielona od 
sfery politycznej. Punktem wyjścia dla tej dyskusji były rozwaŜania podjęte 
przez T. Hobbesa w Lewiatanie ([1651] 2006). Ten angielski myśliciel odświe-
Ŝył pogląd reprezentowany przez epikurejczyków. Stwierdził, Ŝe ludzka dusza 
jest niczym innym, jak kolejną nazwą umysłu złoŜonego z materii, pobudzanego 
od wewnątrz róŜnego rodzaju namiętnościami i pragnieniami. Skoro, rozwaŜał 
T. Hobbes, religia jest właściwa tylko dla człowieka, to jej przyczyn naleŜy szu-
kać w nim samym. Dla filozofa, u podstaw jej powstania leŜy działanie dwóch 
istotnych sił, poŜądania przyjemności oraz ignorancji. Zdaniem T. Hobbesa, 
człowiekiem kierują pragnienia. Nie wie on niestety jak je zaspokoić. Rodzi się 
w nim lęk. Boi się, Ŝe straci to, co juŜ posiada. Niepokoi się, Ŝe nie osiągnie 
tego, co pragnie. Boi się swej przemijalności, śmierci. Z tych lęków narodzili się 
bogowie. Ich istnienie dawało pocieszenie i nadzieję. Początkowo manifestacje 
tych bóstw były absurdalne. Ludzie przedstawiali je pod postacią zwierząt. 
Z czasem jednak, udało się im wykształcić ideę jednego Boga, nieskończonego 
i wszechpotęŜnego, mającego wpływ na wszystko, co dzieje się na świecie. 
Zdaniem T. Hobbesa, monoteizm stał się jednak bodźcem do wytworzenia się 
nowych lęków. Pojawił się strach przed kapryśnym Bogiem, który pozostaje 
wiecznie niezadowolony z tego, jak ludzie mu słuŜą. Tak zdefiniowany niepokój 
jest znacznie silniejszy od pierwotnego lęku. Jak bowiem moŜna ochronić się 
przed gniewem wszechpotęŜnego Boga?! Odpowiedź na to pytanie formułują 
kapłani. Stwierdzają, Ŝe tylko oni posiadają wiedzę prawdziwą i znają wolę Bo-
ga. Z punktu widzenia ograniczeń, jakie T. Hobbes przypisał ludzkiemu umy-
słowi, takie roszczenia są zupełnie bezzasadne. Aby zbudować swój autorytet 
i chronić uzyskaną władzę, kapłani kierują oskarŜenia przeciw swoim adwersa-
rzom. Tak rozpoczynają się wojny religijne, konflikty o dusze. Ludzie dopusz-
czają się podczas nich czynów, jakich nie popełniłoby Ŝadne zwierzę. Dzieję się 
tak, gdyŜ wierzą w Boga. Zwierzęta walczą tylko po to by przetrwać, ludzie zaś 
o to, aby zostać zbawionym. Niewątpliwie konflikty religijne, które wyznaczały 
bieg historii w siedemnastym stuleciu, wpłynęły na kierunek refleksji T. Hobbe-
sa. Sam filozof sformułował dwie propozycje, stanowiące swego rodzaju roz-
wiązanie tej kwadratury koła. Pierwsza z nich była kontrowersyjna, zwłaszcza 
w perspektywie późniejszych doświadczeń Europy. T. Hobbes zakładał, Ŝe lęk 
pozostaje nieodłącznym elementem kondycji ludzkiej. Postanowił go jednak 
skupić w osobie suwerena. Gdyby takiemu władcy udało się wytworzyć sytu-
ację, w której ludzie nie obawialiby się Ŝadnych bogów bądź ludzi poza nim, to 
wtedy na świecie zapanowałby pokój. Funkcjonowanie niezaleŜnego Kościoła 



 24 

w takich warunkach nie miałoby sensu. Suweren posiadałby pełnię władzy 
w kwestiach religijnych. Jedynym warunkiem zbawienia byłoby pełne posłuszeń-
stwo wobec niego. Druga propozycja T. Hobbesa pozostawała tylko nieco mniej 
kontrowersyjna. Angielski myśliciel postulował bowiem reformę filozofii, nauk 
oraz samych uniwersytetów, które traktował jako pozostałości średniowiecznego 
obskurantyzmu. UwaŜał, Ŝe głównym przedmiotem nauczania powinna stać się 
nowa interpretacja chrześcijaństwa zaproponowana przez suwerena. 

Problematyka religijna była takŜe przedmiotem rozwaŜań innych przedsta-
wicieli angielskiego i szkockiego Oświecenia. Została wzięta pod uwagę m. in. 
przez J. Locke’a. W RozwaŜaniach dotyczących rozumu ludzkiego ([1690] 1955) 
filozof skupił się na zagadnieniach epistemologicznych. UwaŜał, Ŝe umysł czło-
wieka w chwili narodzin jest jak tabula rasa. Nasza wiedza pochodzi z doświad-
czenia. Człowiek nabywa ją w dwojaki sposób. Doświadczając świat zewnętrzny 
bądź – poprzez refleksję – samego siebie. Jednostka posiada zdolność uczenia 
się, cechuje się takŜe wrodzoną ciekawością. Ludzie tak często błądzą, gdyŜ są 
zbyt leniwi albo źle wykształceni, aby samemu podejmować się analizowania 
świata i wyciągać z niego właściwe wnioski. Wolą natomiast „prawdy” nie pod-
dane nigdy sprawdzianowi doświadczenia, które odziedziczyli na mocy tradycji. 
Zdaniem J. Locke’a, w ten sposób rodzą się przesądy religijne. Ludzie mają przy 
tym skłonność do narzucania tak uformowanych dogmatów innym. Ta dąŜność 
stanowi przyczynę konfliktów i wojen religijnych. RozwaŜania w tym względzie 
prowadziły angielskiego filozofa do opracowania ram ustroju, który eliminował-
by wskazane zagroŜenie. Propozycja, którą sformułował róŜniła się od stanowi-
ska przyjętego przez T. Hobbesa. W pracy zatytułowanej Dwa traktaty o rządzie 
([1690] 1992) stwierdził, iŜ człowieka w stanie natury charakteryzuje pełna wol-
ność. Nie podlega on jakiejkolwiek władzy nadrzędnej. Pozostaje podporządko-
wany jedynie prawom natury. Stan ten jest moŜliwy, o ile ludzie kierują się 
w swych poczynaniach rozumem. Zdaniem J. Locke’a, taki porządek rzeczy nie 
jest jednak trwały. Angielski filozof podzielał pogląd sformułowany przez 
T. Hobbesa, Ŝe ludzie pozostają ze swej natury egoistyczni i są zainteresowani 
realizacją swych własnych interesów. Jeśli przy tym przestają kierować się ro-
zumem i zaczynają stosować przemoc w celu narzucania swej woli innym czy 
przejmowania ich własności, to następuje sytuacja, którą J. Locke określił sta-
nem wojny. Konieczne staje się zatem ustanowienie takiej wspólnoty, która 
z jednej strony chroniłaby wolność i własność człowieka, a z drugiej gwaranto-
wała pokój. W wyniku umowy tworzy się społeczeństwo polityczne. Wolność 
funkcjonującego w nim człowieka sprowadza się do tego, iŜ nie podlega on Ŝad-
nej innej władzy jak tej, która została powołana na mocy zgody we wspólnocie. 
Obywatela nie obowiązują ponadto Ŝadne ograniczenia poza tymi, które wynika-
ją z ustanowionych praw. Ramy ustrojowe zdefiniowane przez J. Locke’a umoŜ-
liwiały zachowanie znacznej części tej wolności, która charakterystyczna była 
dla stanu naturalnego. Zapewniały zarazem bezpieczeństwo, w tym sensie, Ŝe 



 25

człowiek pozostawał niezaleŜny od arbitralnej i zmiennej woli innych. W prze-
ciwieństwie do T. Hobbesa zatem, J. Locke uwaŜał, Ŝe ludzie nie tworzą społe-
czeństwa politycznego pod wpływem lęku przed gwałtowną śmiercią. Jako jed-
nostki kierujące się swym własnym interesem podejmują rozsądną decyzję, któ-
ra pozwala im zachować wolność i obronić własność.  

Z poglądami dotyczącymi kwestii ustrojowych korespondowała refleksja 
J. Locke’a na temat miejsca religii w społeczeństwie. Przemyślenia w tym 
względzie filozof zawarł w traktacie zatytułowanym Listy o tolerancji ([1689] 
1963). Punktem wyjścia dla rozwaŜań stała się krytyka przemocy uŜywanej 
w celu szerzenia wiary. Filozof stwierdził, Ŝe istota religii nie leŜy w presji 
i gwałcie zadawanym innym. Ten wniosek wyłania się wprost z przesłania 
uwzględnionego w Ewangelii. J. Locke zauwaŜył bowiem, iŜ Jezus Chrystus 
wysyłając swych zwolenników na podbój świata wyposaŜył ich nie w broń, lecz 
w słowo, dzięki któremu mieli głosić nowinę o pokoju, świętości i właściwym 
prowadzeniu się. Ewangelia sprzeciwia się przymusowi w wierze i zaszczepia 
w ludziach ideę tolerancji w stosunku do tych, którzy mają odmienne zapatry-
wania w sprawach religii. We wskazanym traktacie J. Locke podkreślał zresztą, 
Ŝe przemoc czy ograniczenia są bezuŜyteczne. Za ich pomocą nie udało się jesz-
cze nikogo przekonać do prawdziwej wiary. Filozof wypowiadał takŜe krytycz-
ne sądy względem kleru i instytucji religijnych8. Jego zdaniem, ludzie błędnie 
zakładają, iŜ duchowni lepiej od nich znają drogę prowadzącą do zbawienia. 
ZagroŜenie widział teŜ w ambicjach kleru. Przyjmował, Ŝe instytucje religijne 
zainteresowane są zdobyciem i utrzymaniem władzy oraz narzucaniem swej 
wiary obywatelom. Postawa ta prowadzi do wybuchu konfliktów religijnych 
i przemocy. Ambicje duchownych przyczyniają się zatem do załamania się ładu 
politycznego. Przeszkodą dla tych roszczeń jest organizacja ustroju według 
wskazówek, które filozof zaproponował. Konieczny staje się rozdział państwa 
od Kościoła. Rząd zamiast zbawieniem ludzkich dusz powinien zajmować się 
regulacją stosunków między ludźmi. Władza w tak zdefiniowanym ustroju po-
zostaje ograniczona stanowionym prawem, nie daje zbyt wielu prerogatyw. Nie 
ma zatem powodów, aby duchowni przepełnieni niezdrowymi ambicjami mieli 
się o nią starać. To wykluczenie Kościołów ze sfery politycznej powinno zatem 
skutkować tym, Ŝe działania instytucji religijnych skoncentrują się na głoszeniu 
wiary a nie na zdobywaniu władzy i wzniecaniu przemocy.  

W rozwaŜaniach nad religią istotne miejsce zajął D. Hume. O ile J. Locke, 
mimo swych krytycznych sądów na temat instytucji kościelnych, pozostawał 
człowiekiem wiary, o tyle religijność szkockiego filozofa jest kwestią dyskusji. 

                                        
8 Interesujące jest to, Ŝe przedmiotem krytyki J. Locke’a stali się takŜe ateiści. Jak stwierdził 

angielski filozof: W końcu tych ludzi, którzy przeczą istnieniu bóstwa, w Ŝaden sposób tolerować 
nie wolno. Dla ateusza bowiem nie mogą być święte Ŝadne poręczenia, Ŝadne układy, Ŝadne przy-
sięgi, które więziami są społeczeństwa: do tego stopnia, Ŝe w następstwie negacji Boga, juŜ bodaj 
w samej myśli, to wszystko traci swą wartość (Locke [1689] 1963:55).  



 26 

Niektórzy sugerują, Ŝe był ateistą, a swych poglądów nie wyraŜał wprost ze 
względu na obowiązujące wówczas restrykcje w tym względzie. Inni argumen-
tują natomiast, Ŝe pozostawał deistą. Rozstrzygnięciu tego dylematu nie poma-
gają pisma D. Hume’a. W jednym ze swych fundamentalnych dzieł zatytułowa-
nym Dialogi o religii naturalnej ([1779] 1962) szkocki filozof uwzględnił formę 
dyskusji, w której uczestniczą czterej bohaterowie. W literaturze przedmiotu do 
dziś trwają spory, która z postaci rzeczywiście reprezentowała stanowisko 
D. Hume’a. Szkockiego filozofa łączył z T. Hobbesem i J. Lockiem pogląd, Ŝe 
konflikty religijne mogą być wyeliminowane ze społeczeństwa tylko na drodze 
rozdziału Kościoła od państwa. Z tym drugim zgadzał się równieŜ w kwestii 
ograniczenia władzy i przyzwolenia dla tolerancji religijnej. Swoje rozwaŜania 
rozpoczął od dzieł zatytułowanych Traktat o naturze ludzkiej  ([1739–1740] 
1963) oraz Badania dotyczące rozumu ludzkiego ([1748] 1977). D. Hume wska-
zał w nich na ograniczone moŜliwości poznawcze człowieka. Wiedza, którą 
uzyskuje, pochodzi z doświadczenia. Składają się na nią impresje, czyli wraŜe-
nia, oraz ich mentalne obrazy zachowywane w pamięci, czyli idee. Człowiek nie 
dysponuje zatem wiedzą obiektywną dotyczącą przedmiotów sytuujących się 
w świecie zewnętrznym. Te ograniczenia  umysłu odnoszą się takŜe do wnio-
skowania na podstawie informacji pochodzących z doświadczenia. Uwaga filo-
zofa dotyczyła sądów tworzonych w oparciu o analizowanie związków przyczy-
nowo-skutkowych. Zdaniem D. Hume’a, nie moŜemy z wystarczającą pewno-
ścią stwierdzić, Ŝe jakieś wydarzenie stanowi konsekwencję zaistnienia innego. 
Nasze przeświadczenie o następstwie zdarzeń wynika z przyzwyczajenia. We-
dług M. Lilli, rozwaŜania nad ograniczeniami ludzkiego umysłu doprowadziły 
szkockiego filozofa do dość zaskakującego wniosku. Skoro bowiem nie jeste-
śmy w stanie uzyskać wiedzy obiektywnej na temat rzeczywistości, to de facto 
wszelkie nasze sądy o niej moŜna określić mianem wiary. To zaś implikuje kon-
kretne postrzeganie religii. Dla D. Hume’a bowiem jej problemem nie jest to, Ŝe 
opiera się na wierze, lecz to, Ŝe poszukuje pewności. Religia stara się odkryć 
prawdy, które leŜą poza moŜliwościami umysłu. W ten sposób pogłębia ludzką 
niepewność i zamąca umysł (Lilla 2009:103). Problem ograniczonych moŜliwo-
ści poznawczych człowieka kontynuowany był w Dialogach o religii naturalnej 
([1779] 1962). D. Hume dokonał w tym dziele krytyki poglądów na istnienie 
Boga. Przedmiotem analiz stały się argumenty pojawiające się w pracach teolo-
gów i filozofów teistycznych. Powszechnie zakładano w nich, Ŝe obecność Boga 
moŜna stwierdzić na postawie informacji pochodzących ze wszechświata. We 
wskazanym traktacie argumentację tę przyjął Kleantes. Odwołał się on do popu-
larnej w XVII i XVIII stuleciu koncepcji świata jako uporządkowanego mecha-
nizmu. D. Hume ustami Filona poddał ten dowód krytyce wskazując, Ŝe pomię-
dzy tworami natury a człowieka nie ma wystarczającego podobieństwa. Nie 
moŜna zatem twierdzić, Ŝe oba mają ten sam charakter. Argumentacja ta naraŜa 
się zatem na zarzut antropomorfizmu. Refleksja D. Hume’a szła jednak dalej. Na 



 27

podstawie dostępnej człowiekowi wiedzy trudno budować analogie w tym 
względzie. W przypadku tworów natury znamy jedynie skutki, nie dysponujmy 
zaś wystarczającymi informacjami na temat ich przyczyn. Z wiedzy ograniczo-
nej do dzieł człowieka w sposób nieuprawniony wysuwamy wnioski na temat 
całego wszechświata. Zakładamy, Ŝe skoro twory ludzkie posiadają swego de-
miurga, to taka sytuacja powinna mieć miejsce w odniesieniu do kosmosu 
w ogóle. D. Hume zakwestionował to rozumowanie. Uporządkowanie świata nie 
musi wynikać z istnienia boskiego umysłu. Szkocki  filozof załoŜył, Ŝe sama 
materia moŜe stanowić pierwotne źródło doświadczanego przez człowieka ładu. 

Poglądy D. Hume’a kwestionowały status wiedzy religijnej jako prawdzi-
wego źródła informacji o wszechświecie. Trudno jednoznacznie orzekać, czy 
sformułowane przez niego stanowisko miało charakter ateistyczny czy deistycz-
ny. Tworzona przez niego filozofia niewątpliwie jednak odzwierciedlała ducha 
epoki. Oświecenie stało się zatem przyczynkiem dla procesu dekonstrukcji świa-
ta religijnego jako danego i jedynie obiektywnego. RozwaŜania w tym wzglę-
dzie nie były ograniczone do Anglii i Szkocji. Podejmowali je takŜe myśliciele 
francuscy. Niektórzy z nich opowiadali się za materializmem sugerując, Ŝe nie 
istnieje ani dusza ani świat nadprzyrodzony. Taki punkt widzenia przyjął 
J. O. de La Mettrie w swej pracy L’homme-machine (1748). Materialistyczna 
geneza religii została natomiast sformułowana przez Ch. De Brosses w jego 
dziele zatytułowanym Du culte des dieux fétiches ou Parallèle de l’ancienne 
religion de l’Egypte avec la religion actuelle de Nigritie (1760). Interesujące 
rozwaŜania podjął jeden z najbardziej znanych encyklopedystów – D. Diderot. 
Jego poglądy na religię ewoluowały. W pierwszych swych pracach, w tym: 
w Myślach filozoficznych ([1746] 1953) oraz w O wystarczalności religii natu-
ralnej ([1747) 1953), skłaniał się ku deizmowi. Przyjmował jeszcze załoŜenie, 
Ŝe wyniki nauk przyrodniczych przybliŜają nas do poznania Boga. Ostro kryty-
kował przy tym religie objawione, stanowiące przyczynę nietolerancji i wojen. 
W innej swej pracy, zatytułowanej Przechadzka sceptyka ([1747] 1953), D. Di-
derot dosyć wyraźnie opowiedział się juŜ za stanowiskiem ateistycznym. 
Stwierdził w niej, iŜ odnajdywane przez naukę prawidłowości świata przyrody 
nie muszą być dowodem na istnienie Boga, lecz jedynie świadectwem uporząd-
kowania materii. Największy wpływ na ówczesną dyskusję nad religią wywarły 
jednak poglądy J. J. Rousseau. W dziele zatytułowanym Emil, czyli o wychowa-
niu ([1762] 1955) francuski filozof opowiedział się, podobnie jak D. Diderot 
w swych pierwszych pracach, za religią naturalną. Bohaterem tego traktatu pe-
dagogicznego pozostaje tytułowy Emil. Chłopiec wychowywany jest w całkowi-
tej izolacji. Mieszka wraz ze swoim nauczycielem na wsi, poza cywilizacją. 
śyjąc na łonie przyrody uczy się jak polegać tylko na sobie. Wiedzę zdobywa 
w drodze doświadczania otaczającej go rzeczywistości. Nie zna pojęcia autory-
tetu ani koncepcji Boga. Gdy Emil zaczyna dojrzewać, rozpoczyna się kolejny 
etap w procesie jego wychowania. Kończy się okres izolacji. Emil włącza się 



 28 

w społeczeństwo. Pragnie znaleźć w nim swą przyszłą Ŝonę. J. J. Rousseau bar-
dzo krytycznie przedstawił obraz społeczeństwa złoŜonego z ludzi, którzy 
w przeciwieństwie do Emila pozbawieni są niezaleŜności i nie potrafią na sobie 
polegać. W ich dyskusjach pojawia się pojęcie Boga. Młody człowiek nie rozu-
mie tego terminu. śyjąc na łonie natury nie potrzebował Ŝadnego Boga. Polegał 
wyłącznie na sobie. W jego umyśle rodzą się pytania. Wychowawca nie formu-
łuje Ŝadnych odpowiedzi w tym względzie, zamiast tego snuje opowieść. NaleŜy 
przy tym zaznaczyć, Ŝe ta cześć dzieła J. J. Rousseau, znana powszechnie jako 
Wyznanie wiary wikarego sabaudzkiego, budziła największe kontrowersje ów-
czesnego społeczeństwa francuskiego. Wychowawca przedstawia Emilowi hi-
storię duchownego, który opowiada człowiekowi zagubionemu duchowo dzieje 
swego Ŝycia. Wikary stwierdza, Ŝe jako młody człowiek spotkał się z religijną 
hipokryzją. To doświadczenie podkopało jego wiarę. Pocieszenia szukał w dzie-
łach filozoficznych. Nie były one jednak zbyt przekonywujące, gdyŜ ich autorzy 
koncentrowali się przede wszystkim na tworzeniu dogmatycznych systemów, 
przy czym Ŝaden z nich nie pozostawał bardziej przekonywujący od innych. 
Duchowny doszedł wówczas do wniosku, Ŝe w człowieku jest coś co skłania go 
do przekraczania jego ograniczonych moŜliwości poznawczych. Dzieje się tak 
zwłaszcza, gdy popada on w egzystencjalne kłopoty. Wikary postanowił ograni-
czyć swe rozwaŜania do rzeczy, które moŜe poznać. W sytuacji jednak, gdyby 
nachodziły go religijne wątpliwości postanowił poszukiwać rozwiązania nie 
wśród innych ludzi czy tradycji, lecz w samym sobie. Wychowawca opowiada-
jąc historię wikarego sugeruje zatem Emilowi, Ŝe droga do Boga wiedzie przez 
własne wnętrze. Mimo, Ŝe pogląd zawarty przez J. J. Rousseau w traktacie glo-
ryfikował religię naturalną, to filozof nie negował jednak całkowicie instytucjo-
nalnego wymiaru wiary. Wikary z opowiadania wychowawcy stwierdza bo-
wiem, Ŝe dzięki nawróceniu się na tę uniwersalną religię lepiej odprawiał sa-
kramenty w swym kościele i z większym zaangaŜowaniem słuŜył swym parafia-
nom. J. J. Rousseau kontynuował refleksję w tym względzie w Umowie społecz-
nej ([1762] 1966). We wskazanym dziele przedstawił koncepcję religii obywa-
telskiej, zdolnej integrować wszystkich obywateli danej wspólnoty politycznej. 
Powinna ona opierać się na pewnym podstawowym kanonie wiary akceptowal-
nym dla wszystkich. Jak wskazał V. Possenti, w jej skład miały wchodzić cztery 
dogmaty: istnienia Boga, Ŝycia przyszłego, sądu ostatecznego, świętości umowy 
społecznej i praw (Possenti 2005:151). Zinstytucjonalizowana wiara w postaci 
religii obywatelskiej powinna dostarczać poczucia solidarności i jedności, 
a zarazem gwarantować dotrzymywanie porozumień między obywatelami. Jak 
zobaczymy w dalszej części ksiąŜki, wątki podjęte przez J. J. Rousseau miały 
być rozwijane przez kolejne pokolenia myślicieli, w tym takŜe przez socjolo-
gów. 

Istotny wkład w dyskusję poczynił I. Kant. W Krytyce czystego rozumu 
([1781] 1957) niemiecki filozof stwierdził, iŜ przedmiotem poznania są dostępne 



 29

zmysłom fenomeny. W odróŜnieniu jednak od empirystów uwaŜał, iŜ w procesie 
konstruowania wiedzy na temat świata zjawisk uczestniczą nie tylko wraŜenia, 
ale równieŜ swego rodzaju funkcja świadomości obecna w ludzkim umyśle. 
Cechuje go bowiem aktywność polegająca na uporządkowywaniu i grupowaniu 
doświadczanych doznań zmysłowych. Ta funkcja umysłu opiera się na aprio-
rycznych formach zmysłowości (czas oraz przestrzeń) oraz apriorycznych kate-
goriach intelektu (usystematyzowanych według czterech zbiorów: ilości, jakości, 
stosunku oraz modalności). Mimo, Ŝe świat wraŜeń zmysłowych tworzony jest 
poprzez wskazaną funkcję świadomości, to człowiek odbiera go jako dany 
a zarazem obcy. Ograniczone moŜliwości ludzkiego umysłu uniemoŜliwiają 
poznanie tego, co kryje się za fenomenami. Nie jesteśmy zatem w stanie uzyskać 
wiedzy na temat rzeczy samych w sobie. Ta konkluzja I. Kanta miała określone 
reperkusje w odniesieniu do rozwaŜań teologicznych. Tak zdefiniowana teoria 
poznania prowadziła bowiem do podwaŜenia ontologicznego oraz kosmologicz-
nego dowodu na istnienie Boga. Pierwszy z nich pojawił się w pismach św. An-
zelma. Chrześcijański filozof głosił, iŜ skoro występuje pojęcie Boga, to de facto 
implikuje ono jego istnienie. Dowód kosmologiczny, wyraŜony przez Arystote-
lesa oraz św. Tomasza z Akwinu, odwoływał się do koncepcji pierwszej przy-
czyny. I. Kant sugerował natomiast, Ŝe na podstawie pojęcia przedmiotu wolno 
co najwyŜej wnioskować o moŜliwości jego istnienia. Tym samym dokonał de-
konstrukcji argumentu ontologicznego. Filozof wskazał ponadto, iŜ zasada przy-
czynowości odnosi się do świata wraŜeń zmysłowych. Nie powinno się jej sto-
sować do zjawisk wykraczających poza dostępną postrzeganiu rzeczywistość.  

Mimo, Ŝe tworzone przez rozum spekulatywny idee regulatywne (Bóg, du-
sza) nie są dostępne ludzkiemu poznaniu, to I. Kant całkowicie ich nie odrzucał. 
Aby lepiej zrozumieć jego stanowisko w tym względzie, naleŜy rozwaŜyć za-
proponowaną przez filozofa koncepcję racjonalnej religii moralnej. W Krytyce 
praktycznego rozumu ([1788] 2002) I. Kant zwrócił uwagę, Ŝe rozum praktyczny 
rozwiązuje wskazane problemy rozumu spekulatywnego tworząc postulaty. 
Składają się na nie tezy o istnieniu wolności, nieśmiertelnej duszy oraz Boga. 
Kluczowe znaczenie ma tutaj kwestia niezaleŜności woli ludzkiej. Bez niej ja-
kiekolwiek nakazy moralne pozbawione są sensu. Rozum praktyczny wymaga 
od człowieka podporządkowania się im. Dopiero te akty woli, które wykonywa-
ne są pod wpływem obowiązku mają znaczenie moralne. Istotną rolę odgrywają 
takŜe dwa pozostałe postulaty. Dzięki nieśmiertelnej duszy moŜliwe staje się 
dąŜenie do moralnej doskonałości. Idea Boga natomiast wiąŜe ten wysiłek ze 
szczęściem. W swych rozwaŜaniach I. Kant zaproponował zatem koncepcję 
religii naturalnej. W przeciwieństwie jednak do J. J. Rousseau jej źródłem jest 
nie tyle serce, co rozum. To on orzeka, co jest moralne. Rozstrzygnięcia te nale-
Ŝy uznać za boŜe przykazania. Ta koncentracja na wymiarze etycznym kazała 
I. Kantowi odnosić się z rezerwą do kwestii praktyk religijnych. Wyraz temu dał 
w rozprawie zatytułowanej Religia w granicach samego rozumu ([1793] 2007). 



 30 

I. Kant poddał w niej krytyce rytualizm obecny na gruncie judaizmu, przyczy-
niający się do zaniku moralnych zasad i koncentracji na ceremonialnym aspek-
cie wiary. Inna sytuacja ma miejsce natomiast na gruncie chrześcijaństwa. Zda-
niem filozofa, Jezus nauczał uniwersalnej religii rozumu. Kładł nacisk na ko-
nieczność dokonywania w Ŝyciu wyborów między złem a dobrem. To przesłanie 
sformułowane na gruncie Nowego Testamentu właściwie zinterpretował prote-
stantyzm, odrzucający pozostałości Ŝydowskiego rytualizmu i skupiający się na 
moralnym nauczaniu Chrystusa. Jak wskazał M. Lilla, z jednej strony I. Kant 
pozbawiał chrześcijaństwo istotnych dowodów na istnienie Boga, z drugiej jed-
nak jego filozofia zakładała uniwersalny charakter duchowych potrzeb człowie-
ka a wskazana religia najlepiej miała słuŜyć moralnemu doskonaleniu się (Lilla 
2009:170).   

Filozofowie Oświecenia poddawali religię krytyce. Nie jest moŜliwe jednak 
zdefiniowanie sumarycznego stanowiska, które odzwierciedlałoby ich poglądy. 
Moim zdaniem, przedmiotem krytyki była przede wszystkim nie tyle sama reli-
gia, większość myślicieli opowiadała się bowiem za deizmem i sugerowała uni-
wersalny charakter potrzeb duchowych człowieka, co raczej jej zinstytucjonali-
zowana forma. To w niej widziano przyczynę nietolerancji i konfliktów religij-
nych. Filozofowie Oświecenia tworzyli ponadto w przeświadczeniu, Ŝe ich epo-
ka stanowi szczególny okres w dziejach ludzkości. Rozwój nauk przyrodniczych 
sprawiał, Ŝe czasy te postrzegano jako moment porzucenia zabobonów. Rozpo-
czynała się nowa era, w której człowiek miał „wydorośleć” i dzięki uzyskanej 
wiedzy uporządkować funkcjonowanie społeczeństwa. J. Casanova zwrócił na-
tomiast uwagę, Ŝe krytyka religii właściwa dla Oświecenia odnosiła się do trzech 
wyraźnie od siebie oddzielonych wymiarów. Pierwszy z nich miał charakter 
poznawczy i był skierowany przeciwko metafizycznym oraz nadprzyrodzonym 
światopoglądom religijnym. W tym przypadku, religia została zredukowana do 
przednaukowej i prelogicznej prymitywnej formy myślenia i wiary. Traktowana 
była jako zabobon. Ten rodzaj krytyki pozostawał szczególnie silny tam, gdzie 
Kościół obstawał przy tomistycznej syntezie metafizycznej i zwalczał wszelkie 
nowoczesne herezje poznawcze, przypisując sobie prawo do absolutnej kontroli 
nad edukacją. Drugi wymiar miał charakter praktyczno-polityczny. Krytyka 
kierowana była tutaj przeciw instytucjom religijnym. Genezy zinstytucjonalizo-
wanej religii poszukiwano w spiskach księŜy i władców, którzy chcąc zachować 
rządy tronu i ołtarza nad społeczeństwem, utrzymywali ludzi w niewiedzy, 
zniewoleniu i ucisku. Trzeci wymiar miał natomiast charakter ekspresywno-
-estetyczno-moralny i kierowany był przeciw samej idei Boga (Casanova 2005).  

Ówczesne dywagacje stanowiły zatem punkt wyjścia dla poglądu, zgodnie 
z którym religia, a zwłaszcza jej zinstytucjonalizowana forma, traci na znaczeniu 
we współczesnym społeczeństwie. Innymi słowy, idee te były przyczynkiem dla 
tezy sekularyzacyjnej. Odcisnęły swe piętno na naukach społecznych, w tym 
zwłaszcza na kształtującej się w XIX stuleciu socjologii. Widoczne jest to 



 31

w koncepcji teoretycznej zaproponowanej przez A. Comte’a. Na poglądy myśli-
ciela, twórcy nowej dyscypliny akademickiej, duŜy wpływ wywarły przemiany 
polityczne i ekonomiczne stanowiące rezultat rewolucji francuskiej oraz rozwoju 
kapitalizmu przemysłowego. A. Comte stwierdził, iŜ współczesne mu społe-
czeństwa pogrąŜają się w kryzysie wywołanym rozpadem wspólnoty moralnej. 
Proces następował w wyniku rozkładu dawnego systemu wierzeń oraz ustroju 
feudalnego. A. Comte sugerował, Ŝe konieczna staje się odbudowa tej wspólno-
ty. Jego punkt widzenia pozostawał przy tym w opozycji do stanowiska progre-
sistów, domagających się realizacji kolejnych radykalnych reform, jak i konser-
watystów, zainteresowanych powrotem do przedrewolucyjnego porządku rze-
czy. Francuski myśliciel nie chciał, aby reintegracja wspólnoty polegała na 
przywróceniu przestarzałych wierzeń religijnych. Postulował powstanie systemu 
naukowego, który w swych późniejszych pismach postrzegał w kategoriach 
świeckiej religii ludzkości. Na przyjęcie takiej perspektywy miały zapewne 
wpływ koncepcje opracowywane przez francuskich filozofów Oświecenia. Nie-
którzy encyklopedyści, w tym zwłaszcza A. R. J. Turgot oraz J. A. Condorcet, 
sugerowali, Ŝe rozwój społeczny nie toczy się bezwiednie, lecz przebiega we-
dług określonego kierunku. Człowiek ma moŜliwość przekazywania swej wie-
dzy kolejnym pokoleniem, co sprawia, Ŝe zwiększa się zdolność społeczeństwa 
do pojmowania świata. Dzięki temu ludzie mogą pozbyć się archaicznych form 
myślenia i w rozumny sposób organizować Ŝycie społeczne (por. Condorcet 
[1795] 1957). Poglądy te znalazły oddźwięk w pracach A. Comte’a zakładające-
go istnienie określonych etapów rozwoju. WyróŜniał on fazę teologiczną, meta-
fizyczną oraz pozytywną. W pierwszej ludzie w rozumieniu zjawisk odwoływali 
się do sił nadprzyrodzonych czy idei Boga (bóstw). W drugiej zaczęli korzystać 
z abstrakcyjnych pojęć oraz spekulacji filozoficznych. W coraz większym stop-
niu jednak spod władzy teologii i metafizyki wymykały się kolejne dziedziny 
myśli. W końcu nadszedł czas całkowitej emancypacji i nastania ostatniej fazy, 
w której dominować miała analiza obserwowalnych faktów. Zdaniem A. Com-
te’a, tradycyjną religię zastępowała zatem oparta na dowodach naukowych reli-
gia świecka (Szacki 1983, 2010).  

W tej dyskusji waŜne okazało się stanowisko sformułowane przez E. Durk-
heima. Francuski socjolog był prekursorem funkcjonalnego pojmowania religii, 
co dobrze widać w zaproponowanej przez niego definicji. Jak stwierdził: Religia 
jest systemem powiązanych ze sobą wierzeń i praktyk odnoszących się do rzeczy 
świętych, to znaczy rzeczy wyodrębnionych i zakazanych, wierzeń i praktyk łą-
czących wszystkich wyznawców w jedną wspólnotę moralną zwaną kościołem 
(Durkheim [1912] 1990:41). Dla E. Durkheima religia przyczynia się do utrzy-
mania solidarności i spójności społecznej, prowadzi w konsekwencji do wzrostu 
poczucia stabilności oraz bezpieczeństwa. Wydaje się nawet, Ŝe stawiał on znak 
równości pomiędzy wspólnotą moralną, określaną przez niego Kościołem, oraz 
społeczeństwem. Jak pisał: Wierzenia właściwe religii są zawsze wspólne jakiejś 



 32 

określonej zbiorowości, która otwarcie je uznaje i praktykuje związane z nimi 
obrzędy. Nie tylko zostały [te wierzenia – przyp. Ł.K.] przyjęte indywidualnie 
przez kaŜdego z członków zbiorowości, lecz są sprawą grupy, stanowiącą o jej 
jedności (Ibidem:38). I dalej: Gdziekolwiek (…) obserwujemy Ŝycie religijne, 
jego substrat stanowi określona grupa (Ibidem: 38). Oprócz roli integracyjnej 
religia w perspektywie durkheimowskiej postrzegana była przez pryzmat funkcji 
regulującej i legitymizującej rzeczywistość. Jak stwierdziła K. Zielińska, według 
E. Durkheima instytucje religijne w społeczeństwach pierwotnych (…) miały 
w zasadzie charakter totalitarny. W małych społecznościach charakteryzujących 
się homogenicznością i brakiem podziału pracy, religia była podstawową insty-
tucją społeczną, nie tylko wyjaśniającą, ale równieŜ sankcjonującą i kontrolują-
cą całą rzeczywistość (Zielińska 2009:24). Najbardziej interesujące wydają się 
jednak rozwaŜania E. Durkheima dotyczące przyszłości religii. Jak sam wskazał, 
jest w niej coś wiecznego, pełniona przez nią funkcja integracyjna zapewnia 
istnienie społeczeństwu jako pewnej całości. Dzięki religii ludzie mają moŜli-
wość spotykać się, a zgromadzenia nie tylko pozwalają uczestnikom na ekspo-
nowanie wspólnych doznań, lecz przede wszystkim wzmacniają spójność grupy. 
E. Durkheim stawiał zatem pytanie istotne z punktu widzenia czasów mu współ-
czesnych: czy religia nie zostanie zastąpiona przez naukę? Francuski socjolog 
odpowiedział na nie przecząco. Nauka jest co najwyŜej w stanie przejąć spekula-
tywną funkcję religii, tym samym podwaŜając jej kompetencje do wyrokowania 
o naturze rzeczy, nie moŜe jednak całkowicie zastąpić religii. W społeczeństwie 
ludzkim zapotrzebowanie na transcendencję pozostaje pewną stałą, zmieniają się 
jedynie formy tych oczekiwań. Jak zauwaŜył E. Durkheim, religia opiera się na 
pewnych załoŜeniach teoretycznych, współcześnie zaś konieczne staje się jej 
ugruntowanie w nauce. Innymi słowy, to nauka moŜe być teoretycznym funda-
mentem dla religii. Jak pisał francuski socjolog: Odkąd nauka zdobyła sobie 
autorytet, trzeba się z nią liczyć. MoŜna z konieczności pójść dalej, lecz trzeba 
od niej rozpoczynać. Nie moŜna uznać tego, co ona podwaŜa, nie moŜna podwa-
Ŝać tego, co ona uznaje, nie moŜna zakładać nic, co bezpośrednio lub pośrednio 
się nie opiera na jej zasadach (Ibidem: 411).  

Religia stała się takŜe przedmiotem refleksji M. Webera. Dla tego niemiec-
kiego klasyka socjologii punktem wyjścia do rozwaŜań było pojęcie racjonalno-
ści. To racjonalność leŜy bowiem u podstaw procesów dyferencjacji, dających 
początek zarówno kapitalizmowi przemysłowemu, jak i nowoczesnemu pań-
stwu. M. Weber postawił jednak waŜne pytanie: dlaczego racjonalne formy or-
ganizacji wykształciły się właśnie w społeczeństwach europejskich, a nie gdzieś 
indziej? Badacz zwrócił uwagę na istotne cechy protestantyzmu, odróŜniające to 
wyznanie od innych. Podejmując się analizy wierzeń kalwinów, pietystów, me-
todystów oraz sekt wyrastających z ruchu baptystycznego, doszedł do wniosku, 
Ŝe typowa dla nich wszystkich pozostaje pewna desakralizacja religii. Następuje 
odrzucenie wszelkich działań magicznych, równieŜ sakramentów jako środków 



 33

mających zapewnić zbawienie. Następuje to, co M. Weber określił mianem „od-
czarowania religii”. Ta desakralizacja prowadzi jednak do osamotnienia jednost-
ki. Nagle pojedynczy człowiek pozostaje sam w obliczu Boga, likwidacji ulega 
pośrednicząca rola instytucji religijnych. Same instytucje wystrzegają się identy-
fikowania wybranych do zbawienia, co jeszcze bardziej wzmacnia lęk jednostki. 
W największym stopniu zjawisko to daje się zaobserwować w kalwinizmie oraz 
we właściwej dla tego wyznania idei predestynacji. Bóg wie, kogo przeznaczył 
do zbawienia, ta wiedza obca jest jednak ludziom. Pewnym sygnałem, świad-
czącym o łasce boŜej, pozostaje jedynie materialny dobrobyt. Protestantyzm 
dowartościował takŜe ideę zawodu–powołania. Fundamenty pod nią dostarczyły 
juŜ pisma M. Lutra, gdzie niemiecki reformator stwierdził, Ŝe kaŜdy kto wypeł-
nia swe obowiązki zgodnie z własnym powołaniem realizuje wolę Boga. Dla 
M. Webera, protestantyzm ukształtował specyficzny stosunek do świata, polega-
jący w duŜej mierze na odrzuceniu go. W przeciwieństwie do religii azjatyckich, 
w tym głównie hinduizmu oraz buddyzmu, zakładających ascetyczne poprawia-
nie rzeczywistości, religijność zainicjowana przez Reformację połoŜyła nacisk 
na ascezę wewnątrzświatową. Celem stała się zatem niezmordowana praca, bę-
dąca w rzeczywistości wypełnianiem woli boŜej, nie gwarantująca przy tym 
zbawienia. Jaki jednak wpływ miały te wszystkie elementy religijności na po-
wstanie kapitalizmu i nowoczesnego państwa? Zdaniem M. Webera, doszło do 
przemieszczenia zainteresowania człowieka, a co za tym idzie i charakteru jego 
aktywności, z przyszłości na teraźniejszość. W protestantyzmie wzmocnieniu 
uległy te elementy religijności, które mają racjonalny (desakralizujący) i utyli-
tarny charakter. Specyficzny etos zaczął przenikać inne obszary Ŝycia. Proces 
ten doprowadził do wyodrębnienia się poszczególnych systemów społecznych 
(dyferencjacja), przy czym w kaŜdym z nich zaczęły obowiązywać normy po-
chodzące ze zdefiniowanej na gruncie protestantyzmu racjonalności. W toku 
kształtowania się kapitalizmu oraz nowoczesnego państwa na znaczeniu traciły 
religijne uwarunkowania postaw i wartości. W następstwie tego zjawiska doszło 
do „odczarowania świata”. W społeczeństwach dalej istniał pewien etos, choć 
był on juŜ pozbawiony religijnych wyjaśnień. Jak widać zatem, M. Weber jako 
pierwszy próbował w sposób systematyczny i uporządkowany znaleźć odpowie-
dzi dotyczące nie tylko europejskiej wyjątkowości, ale takŜe przyczyn obser-
wowanego przez niego zeświecczenia (por. Weber 1984, Weber 2006).  

Problematykę dotyczącą wiary podjął takŜe Z. Freud. Początkowo intereso-
wały go psychogenne uwarunkowania zachowań religijnych. Zwrócił uwagę na 
ich kompulsywny charakter. W artykule zatytułowanym Czynności natrętne 
a praktyki religijne ([1907] 1996) Z. Freud doszedł do wniosku, Ŝe religia opiera 
się na wyparciu i przemilczeniu impulsów popędowych. Jest powszechną nerwi-
cą natręctw. Sprowadzając religię do pewnej patologii, u podstaw której leŜy 
infantylna psychika ludzka, twórca psychoanalizy sugerował, Ŝe ludzkość po-
winna w końcu dojrzeć i pozbyć się dziecięcego narcyzmu, zaakceptować kultu-



 34 

rę oraz poradzić sobie z wszelkimi cierpieniami wynikającymi z represji zasady 
przyjemności. W swych późniejszych zainteresowaniach Z. Freud skupił się na 
genezie religii. Wnioski, do jakich doszedł w swych rozwaŜaniach, zostały za-
warte w pracy zatytułowanej Totem i tabu ([1913] 1998). Próbując zrekonstru-
ować czynniki determinujące powstanie religii, Z. Freud odwołał się do dopiero 
co utworzonej przez siebie psychoanalizy. Stwierdził, Ŝe religia wynika z kom-
pleksu Edypa. Stanowił on swego rodzaju grzech pierworodny ludzkości. 
Z punktu widzenia Z. Freuda, kompleks Edypa stał się źródłem kultury w ogóle, 
w tym takŜe religii, i jej opresyjnego charakteru. Aby zobrazować ten proces, 
twórca psychoanalizy skupił swe rozwaŜania na pierwszej ludzkiej zbiorowości, 
nazwanej przez niego hordą patriarchalną. Grupa ta istniała dzięki temu, Ŝe 
jednej osobie udało się narzucić władzę wszystkim pozostałym. Tą jednostką był 
ojciec, który posiadał na własność wszystkie kobiety w zbiorowości. Ta sytuacja 
dysproporcji w obszarze władzy negatywnie oddziaływała na synów. Kobiety 
znajdujące się w hordzie były bowiem przedmiotem ich poŜądania. Jak stwier-
dził Z. Freud w innym miejscu: Los synów był cięŜki; jeśli budzili zazdrość ojca, 
byli zabijani, kastrowani albo wypędzani. Byli skazani na Ŝycie w małych wspól-
notach, kobiety zdobywali porywając je (Freud [1913] 1998:99). Na synów spa-
dały takŜe cięŜary związane z pracą. Pozbawieni przyjemności seksualnej sub-
limowali swój popęd w czynnościach przykrych, lecz koniecznych dla przetrwa-
nia hordy. Wszystko to sprawiało, Ŝe odczuwali silną nienawiść do ojca i zapro-
wadzonego przez niego porządku. Struktura pierwotnej hordy pozostawała nie-
pewna. Rezultatem tego był otwarty konflikt, w wyniku którego ojciec wyklu-
czył synów ze zbiorowości. Ci jednak nie pogodzili się z tą decyzją. Wrócili, 
zamordowali ojca, a jego zwłoki zjedli. W tym akcie pierwotnego kanibalizmu 
Z. Freud doszukiwał się zaląŜków, z których rozwinęła się następnie religia. Jak 
wskazał: Trzeba załoŜyć, Ŝe po zabójstwie ojca przez dłuŜszy okres trwały walki 
braci o dziedzictwo po nim, które kaŜdy z nich chciał uzyskać wyłącznie dla sie-
bie. Zrozumienie niebezpieczeństwa i bezowocności tych walk, wspomnienie 
wspólnie dokonanego czynu wyzwoleńczego i związki uczuciowe powstałe 
w czasach wygnania doprowadziły w końcu do pojednania, do zawarcia swego 
rodzaju umowy społecznej (Ibidem: 100). Tak powstała pierwsza forma organi-
zacji społecznej, która cechowała się wyrzeczeniem się popędu oraz uznaniem 
wzajemnych zobowiązań. Wprowadzone zostały ponadto określone instytucje, 
traktowane jako nienaruszalne i święte. Według Z. Freuda, dały one początek 
moralności i prawu. Pod wpływem wyrzutów sumienia i poczucia winy synowie 
pragnęli bowiem pogodzić się z ojcem. Wspomnienie zmarłego zostało zobiek-
tywizowane w totemie. Ustanowiono takŜe nakaz egzogamii, który miał zabez-
pieczyć przed konfliktami wewnętrznymi wynikającymi z poŜądania seksualne-
go (Freud [1913] 1998).  

Poglądy formułowane przez filozofów Oświecenia znalazły swą kontynu-
ację w pismach prekursorów nauk społecznych. Między poglądami obu grup 



 35

myślicieli daje się jednak zaobserwować pewne róŜnice. Mimo, Ŝe konflikty 
religijne mające miejsce w XVII stuleciu odcisnęły swe piętno na koncepcjach 
filozofów Oświecenia, to w większości optymistycznie zapatrywali się oni na 
przyszłość. Mniej bądź bardziej wprost wyraŜali przekonanie o utracie przez 
instytucje religijne władzy politycznej. Część zakładała ponadto zanik dotych-
czasowych form, w jakich religia się manifestuje. Ten duch wpłynął na niektó-
rych późniejszych myślicieli. W dziewiętnastym stuleciu na problem przemian 
religijności zaczęto patrzeć jednak z jeszcze innego punktu widzenia. Pojawił się 
niepokój o ład społeczny. Skoro bowiem religia stanowi fundament wspólnoty 
moralnej jaką jest społeczeństwo, to jej dekonstrukcja i fragmentaryzacja po-
winna skutkować destabilizacją porządku społecznego. Formułowano róŜne 
wnioski w związku z tym problemem. Niektórzy badacze sugerowali, Ŝe miejsce 
religii zastępuje nauka bądź wiara z nią pogodzona, zracjonalizowana. Dzięki 
temu wspólnota moralna mogła nie tylko trwać dalej, ale przybierała kształt 
adekwatny do wyzwań stojących przed nowoczesnym społeczeństwem. Inni 
zdawali się nie dostrzegać wskazanego problemu. Byli kontynuatorami perspek-
tywy radykalnie krytycznej wobec wiary. Religię postrzegali jako coś archaicz-
nego, co musi zniknąć wraz z rozwojem społecznym. Wiara stanowiła bądź for-
mę ideologii narzucanej społeczeństwu przez rządzących, bądź irracjonalną re-
akcję na śmierć i przemijanie. Jak widać, ówczesną dyskusję cechowało napię-
cie. Z jednej strony pojawiała się obawa przed dezintegracją ładu, z drugiej na-
dzieja na ukonstytuowanie się „dojrzałego” społeczeństwa wolnego od religii. 
Refleksja ta prowadziła jednak do istotnego wniosku. Bez względu na stanowi-
sko formułowane w dyskusji, zgadzano się bowiem, Ŝe następują przemiany 
skutkujące zmniejszaniem się roli religii zarówno w Ŝyciu jednostek jak i całego 
społeczeństwa. Proces ten nazwano sekularyzacją.  

 
1.3. Paradygmat sekularyzacyjny 

 
RozwaŜania zapoczątkowane przez filozofów Oświecenia, kontynuowane 

przez prekursorów nauk społecznych, doprowadziły do ukonstytuowania się tezy 
sekularyzacyjnej. Mimo róŜnicy zdań, zgadzano się, Ŝe wraz z następowaniem 
procesu modernizacji rola religii w społeczeństwie będzie maleć. Dyskusja nad 
sekularyzacją nieco ucichła w drugiej dekadzie XX w. R. Robertson nazwał ten 
etap okresem „uśpienia” (Robertson 1970), w którym dominowała socjologia 
pastoralna (Ritter 1968), wprost powiązana z praktyką duszpasterską. Powrót 
do dyskusji nad zeświecczeniem nastąpił w latach 50. (Schultz 2006). NajwaŜ-
niejsze stanowiska sformułowano jednak dekadę później. To wówczas ukształ-
tował się paradygmat sekularyzacyjny (Tschannen 1991). Związani z nim bada-
cze na nowo podjęli refleksję nad wskazanym procesem. Składające się na nie-
go stanowiska łączyło przekonanie, Ŝe w warunkach nowoczesności następuje 



 36 

(…) zmiana czy teŜ zanik specyficznych funkcji odnoszących się do Ŝycia spo-
łecznego oraz Ŝycia jednostki dotychczas realizowanych przez dominujące 
w danym społeczeństwie religie (Zielińska 2008:62). Badacze biorący udział 
w dyskusji, mimo zgody, co do pewnych załoŜeń wstępnych, wyraŜali w rze-
czywistości zróŜnicowane spektrum poglądów. K. Zielińska analizując koncep-
cje teoretyczne powstające w ramach wskazanego paradygmatu stwierdziła, iŜ 
związani z nim autorzy róŜnili się w kwestii definiowania religii, odwoływali się 
do odmiennych przesłanek ontologicznych, posługiwali się własnymi systemami 
pojęciowymi, skupiali się takŜe na róŜnych wymiarach sekularyzacji (Zielińska 
2008, 2009). Mówiąc zatem o paradygmacie, naleŜy mieć na myśli pewną kon-
strukcję meta-teoretyczną, w ramach której następowała wymiana poglądów. 

W swoich pracach badacze związani ze wskazanym nurtem teoretycznym 
koncentrowali się przede wszystkim na makrospołecznym wymiarze sekularyza-
cji. Takie podejście dominowało od początku formowania się paradygmatu. 
Zagadnienia dotyczące mikrostrukturalnego aspektu sekularyzacji podejmowane 
były stosunkowo rzadko. Prawidłowość ta znalazła potwierdzenie w koncep-
cjach tworzonych przez T. Parsonsa oraz R. Bellaha. Pierwszy z nich nawiązy-
wał do durkheimowskiego rozumienia religii. W Structure and Process in Mo-
dern Societies (1960) stwierdził, iŜ do jej podstawowych celów naleŜy integracja 
społeczeństwa oraz legitymizacja porządku społecznego. T. Parsons postrzegał 
zatem religię na sposób funkcjonalny. Zakładał, Ŝe jej rola sprowadza się do 
wdraŜania jednostek do obowiązującego systemu wartości. Innymi słowy, przy-
gotowuje członków danego społeczeństwa do pełnienia ról społecznych, a takŜe 
zaspokaja ich potrzeby odnośnie sensu Ŝycia. W swoich pracach T. Parsons ar-
gumentował, Ŝe obecnie proces ten przyjmuje bardziej skomplikowaną formę, 
głównie ze względu na sekularyzację. Źródeł tego zjawiska badacz doszukiwał 
się w róŜnicowaniu się struktury społecznej. Rozdzielenie rzeczywistości spo-
łecznej na świecką oraz świętą było pierwszym etapem dyferencjacji. Proces ten 
doprowadził do wyodrębnienia się poszczególnych obszarów instytucjonalnych, 
w tym religii. U swych początków ta separacja sfery świeckiej oraz sakralnej 
determinowana była przez powstanie instytucji Kościoła. Proces uległ przyspie-
szeniu wraz z Reformacją, która stanowiła swego rodzaju katalizator dla procesu 
dyferencjacji. RóŜnicowanie się struktury społecznej, „usamodzielnianie się” 
poszczególnych instytucji wzmacniane było takŜe przez działania legislacyjne. 
Na gruncie amerykańskim dyferencjacja przyspieszyła wraz z uwzględnieniem 
w konstytucji zapisu zakładającego rozdział Kościoła od państwa. Proces ten 
doprowadził w Stanach Zjednoczonych do osłabienia roli tradycyjnych, kościel-
nych organizacji religijnych i powstania pluralizmu w tym obszarze. Od tego 
momentu jednostka zaczęła sama decydować o wyborze religii, kierując się przy 
tym własnymi preferencjami a nie zobowiązaniami wynikającymi z wiary śro-
dowiska rodzinnego (Parsons 1960, 1966). T. Parsons był ponadto przekonany 
o kształtowaniu się w społeczeństwie amerykańskim nowego, zgeneralizowane-



 37

go systemu wierzeń. Poglądy badacza w tym względzie korespondowały ze sta-
nowiskiem zaproponowanym przez jego ucznia – R. Bellaha (Turner 2005). 
Obaj twierdzili, iŜ proces sekularyzacji wcale nie musi oznaczać osłabienia reli-
gii w ogóle, co więcej moŜe ją nawet wzmocnić. Wartości religijne zostają bo-
wiem odzwierciedlone w strukturze społecznej. Oznacza to, Ŝe poszczególne 
świeckie instytucje opierają na nich swoje funkcjonowanie. T. Parsons sformu-
łował tezę, zgodnie z którą w nowoczesnych społeczeństwach dochodzi do ge-
neralizacji wartości religijnych . Stąd, charakterystyczne dla nich świeckie 
wartości mają de facto religijny rodowód (Parsons 1966). R. Bellah skoncentro-
wał się w swych rozwaŜaniach na przypadku Stanów Zjednoczonych. Jego zda-
niem, we współczesnym społeczeństwie amerykańskim funkcja integracyjna 
pełniona dotychczas przez tradycyjne Kościoły została zastąpiona przez religię 
obywatelską [civil religion]. Jest to nowoczesny typ religii, na który składają się 
selektywnie wybrane wartości i normy typowe dla poszczególnych denominacji 
działających w Stanach Zjednoczonych. Ta religia obywatelska wyraŜana jest 
w kategoriach ekumenicznych. Pozostaje oparta na dziedzictwie judeochrześci-
jańskim. Jak widać zatem, koncepcja religii obywatelskiej sformułowana przez 
R. Bellaha nawiązywała do filozoficznych rozwaŜań J. J. Rousseau zawartych 
w Umowie społecznej ([1762] 1966). W odniesieniu do przypadku amerykań-
skiego, autorowi udało się zidentyfikować pewne jej elementy. Punktem wyjścia 
dla analizy R. Bellaha stało się przemówienie J. F. Kennedyego, w którym pre-
zydent odwoływał się do pojęcia Boga, choć nie precyzował, co pod tym termi-
nem rozumie. Innymi słowy, jego wystąpienie nie odnosiło się do stanowiska 
teologicznego właściwego dla konkretnej denominacji. Czym jednak charakte-
ryzowała się amerykańska religia obywatelska? Nigdy nie wykazywała ona 
wrogości w stosunku do zinstytucjonalizowanych form religijności. Mimo, Ŝe 
ustawa zasadnicza gwarantowała separację sfery świeckiej i religijnej, to zapew-
niała zarazem wolność sumienia, a pierwsza poprawka do konstytucji pozwoliła 
realizować ideę tolerancji w praktyce. W tak zróŜnicowanym społeczeństwie 
integrację mogła zapewnić jedynie religia obywatelska, odwołująca się do war-
tości podzielanych przez wszystkich obywateli. R. Bellah wskazał ponadto, iŜ 
konstytuują ją określone wydarzenia z historii narodu. Istotną rolę w budowaniu 
wspólnej toŜsamości odegrały doświadczenia związane z rewolucją amerykań-
ską, wojną secesyjną oraz – we współczesnych badaczowi czasach – z powsta-
niem ruchów na rzecz praw obywatelskich. R. Bellah stwierdził takŜe, Ŝe istot-
nym czynnikiem formującym tę religię jest mesjanizm. Społeczeństwo amery-
kańskie Ŝyje bowiem w przekonaniu, Ŝe Stany Zjednoczone mają szczególną 
rolę do odegrania w świecie (Bellah 1967, 1970, 1974). 

Problematyką sekularyzacji zainteresował się takŜe B. R. Wilson. W swojej 
pracy zatytułowanej Religion in Secular Society (1966) badacz skoncentrował 
się m. in. na dyferencjacji struktury społecznej oraz procesie racjonalizacji. 
Przedmiotem jego analizy stały się ponadto skutki sekularyzacji w odniesieniu 



 38 

do samych organizacji religijnych i społeczeństwa w ogóle. B. R. Wilson wska-
zał, iŜ wraz z procesem wyodrębniania się i usamodzielniania się poszczegól-
nych podsystemów społecznych instytucje religijne zaczęły tracić kontrolę, 
a takŜe dostęp do istotnych obszarów działalności społecznej. Przykładem tego 
były zmiany zachodzące w oświacie. Wraz z postępowaniem nowoczesności 
wiedza traciła swój religijny charakter i stawała się bardziej świecka. Obecność 
duchownych w szkołach była coraz bardziej dyskusyjna, akceptowano ją jednak 
dopóty nauczanie religijne stanowiło element utrzymania kontroli społecznej. 
Treści o charakterze religijno-moralnym stopniowo jednak zastępowano wiedzą 
dotyczącą problemów natury instrumentalno-technicznej. Ten proces utraty zna-
czenia przez religię w podobny sposób następował w ramach innych podsyste-
mów społecznych. Im bardziej społeczeństwo stawało się świeckie, w tym więk-
szym stopniu organizacje religijne traciły status Kościołów, instytucji dominują-
cych i powszechnych. Jak stwierdził B. R. Wilson, sytuacja ta wywołała okre-
ślone reakcje. Kościoły utraciwszy swą pozycję stanęły bowiem przed alterna-
tywą: albo będą próbować chronić własny status, albo podąŜą w kierunku ruchu 
sekciarskiego9. Z punktu widzenia duchowieństwa, znacznie bardziej racjonalna 
wydała się pierwsza opcja. Wiązała się ona z przyjęciem – obserwowanej juŜ 
przez T. Parsonsa – strategii ekumenizmu. Było to rozwiązanie najłatwiejsze do 
zrealizowania, gdyŜ sekularyzacja osłabia (…) przywiązanie do specyficznych 
wierzeń oraz płynące z tego poczucie wyŜszości i odrębności (Wilson [1966] 
2003:355). Rozwojowi ekumenizmu sprzyjały takŜe zmiany społeczne, w tym 
przede wszystkim zanikanie podziałów społecznych (klasowych, etnicznych 
oraz regionalnych). Ta alternatywa wobec kierunku sekciarskiego wiązała się 
z liturgiczną odnową oraz nawrotem do episkopalizmu. Oba elementy szczegól-
ny odzew znalazły wśród duchownych. Rozbudziły bowiem ich dąŜenia do 
(…) uzyskania określonego statusu społecznego, uwypuklając tradycyjny cha-
rakter ról religijnych i utwierdzając w przekonaniu o waŜności, trwałości i przy-
datności ich powołania (Ibidem: 356)10. Ta chęć utrzymania znaczenia wiązała 

                                        
9 Badacz stwierdził, Ŝe w rzeczywistości jest jeszcze jedna opcja – droga, która wzbudza 

największe zainteresowanie duchowieństwa europejskiego. Jak pisał: Kiedy stan kapłański staje 
się odizolowaną, choć coraz mniej funkcjonalną grupą inteligencji, wówczas owa mniejszość 
zaczyna na nowo interpretować swoją rolę i w większym stopniu postrzegać ją jako obowiązek 
zaangaŜowania się w sprawy społeczne i polityczne. Z zacisza plebanii wyruszają wtedy wyprawy 
przypominające bardziej krucjaty polityczne. Jest to oczywiście tradycja dysydencka, lecz nie jest 
to (nawet w wypadku angaŜującego się duchowieństwa luterańskiego i anglikańskiego) odstępstwo 
religijne. Jest to natomiast uŜycie bazy religijnej do celów politycznych (Ibidem: 357). Jak widać, 
obie strategie – amerykańska droga dostosowania denominacji do celów i stylów Ŝycia społeczeń-
stwa oraz „europejska” – upolitycznienia religii – mieszczą się w opcji ukierunkowanej na zacho-
wanie pozycji społecznej Kościołów.  

10 Jak stwierdził B. R. Wilson: Liturgia wciąć na nowo potwierdza monopol, jaki w tej sferze 
działań religijnych posiadają ci, którzy ją zawodowo sprawują, wskazując, Ŝe tylko oni, dzięki 
wyposaŜeniu w odpowiednie umiejętności i techniki, są upowaŜnieni do legalnego jej sprawowa-
nia. Episkopalizm z kolei zapewnia duchownym moŜliwości awansu, utrwala prawo do wysokich 



 39

się ponadto z racjonalizacją funkcjonowania organizacji religijnych. Stały się 
one instytucjami zarządzanymi w sposób biurokratyczny. Konieczne było zatem 
utworzenie nowych stanowisk oraz przywrócenie rangi profesjonalnej eksperty-
zie. Organizacje religijne zaczęły ponadto identyfikować się z celami i stylem 
Ŝycia społeczeństwa świeckiego. Odpowiednim przykładem w tym względzie 
stały się denominacje głównego nurtu funkcjonujące w Stanach Zjednoczonych.  

Z punktu widzenia B. R. Wilsona, sekularyzacja nie jest jednak tylko pro-
blemem instytucji religijnych, lecz społeczeństwa jako pewnej całości. Istnieją 
pewne funkcje religijne, które sprzyjają spójności społecznej i rozwojowi go-
spodarczemu. Autor odnosząc swoje rozwaŜania do protestantyzmu, wskazał, Ŝe 
dobrowolny akt przynaleŜności religijnej, leŜący u podstaw denominacji zwią-
zanych z tym nurtem chrześcijaństwa (zwłaszcza na gruncie amerykańskim), 
pociąga za sobą  nacechowane dobrą wolą i Ŝyczliwością  nastawienie jednostki 
do grupy, z którą nie łączą ją ani więzi pokrewieństwa, ani więzi sąsiedzkie. 
Stąd, konieczne staje się pytanie, jakie skutki moŜe mieć sekularyzacja dla za-
ufania między ludźmi a w konsekwencji dla ładu społecznego? Zdaniem 
B. R. Wilsona, w społeczeństwach nowoczesnych utrzymanie porządku publicz-
nego zaleŜy w duŜej mierze od upowszechnienia się bezinteresownej Ŝyczliwo-
ści oraz pewnego poziomu indywidualnej i społecznej uczciwości. To uwarun-
kowane nauką chrześcijańską, a zwłaszcza doktryną protestancką, przekształce-
nie się rodzinnej i sąsiedzkiej więzi emocjonalnej w powszechną i bezosobową 
Ŝyczliwość jest dokonaniem, które stanowi barierę dla korupcji, przestępczości 
oraz nepotyzmu. Jak stwierdził autor: Funkcjonowanie mniej rozwiniętych spo-
łeczeństw w przewaŜającym stopniu opiera się na kontroli społecznej grupy 
i publicznym nadzorze indywidualnych zachowań. Stąd teŜ proces urbanizacji 
i uprzemysłowienia tych społeczeństw sprawia, Ŝe powszechnym wzorem zacho-
wania społecznego staje się przekupstwo i korupcja (Ibidem: 360). Wpływ seku-
laryzacji widoczny pozostaje takŜe w odniesieniu do etyki pracy. Zdaniem 
B. R. Wilsona, doktryna protestancka, zwłaszcza w kalwińskiej postaci, postrze-
ga pracę jako powinność religijną, następuje przy tym oddzielenie działalności 
ludzkiej od materialnego wynagrodzenia (praca staje się zajęciem bezinteresow-
nym, czynnością duchową oraz nakazem moralnym). Zgodnie z tym, co wskazał 
M. Weber, wraz z sekularyzacją praca traci charakter religijnego powołania. 
Człowiek współczesny wykonuje swoje obowiązki bez głębszego poczucia celu, 
głoszonego uprzednio przez doktrynę protestancką. To zniknięcie religijnej in-
terpretacji działalności gospodarczej moŜe oznaczać, Ŝe praca jest obecnie wy-
konywana bez większego zaangaŜowania. Jak stwierdził B. R. Wilson: Świeckie 
społeczeństwa starają się znaleźć inne sposoby motywowania ludzi i wytworze-
nia w nich bezinteresownego usposobienia. Nie ma jednak dowodów na to, by 
jakiekolwiek wezwania i zachęty były skuteczniejsze od wezwań i zachęt etyki 

                                        

godności, gwarantuje powiązania i dostęp do rządzących elit oraz umoŜliwia instytucji religijnej 
utrzymanie pewnej symbolicznej pozycji o wysokim znaczeniu społecznym (Ibidem: 356).  



 40 

protestanckiej (Ibidem: 358). Konkludując swoje rozwaŜania amerykański ba-
dacz zwrócił uwagę, Ŝe religia we współczesnym społeczeństwie nie cieszy się 
szczególnymi względami, zbyt pochopne byłyby jednak jakiekolwiek stwierdze-
nia sugerujące jej całkowity zanik czy upadek. Jak wskazał: W rzeczywistości 
nie ma jeszcze całkowicie zsekularyzowanego społeczeństwa. Przyszłość pokaŜe, 
czy typ społeczeństwa, w którym dziś Ŝyjemy, będzie rzeczywiście w stanie sku-
tecznie utrzymać porządek społeczny bez uciekania się do instytucjonalnego 
przymusu w momencie dalszego zmniejszania się istniejącego jeszcze wpływu 
dawnej religii (Ibidem: 360). W odpowiedzi na postępującą industrializację, 
anonimowość oraz biurokratyzację współczesnego społeczeństwa wytworzą się 
zapewne nowe funkcje religii. B. R. Wilson pesymistycznie stwierdził jednak, Ŝe 
tą nową religią nie będzie religia uznająca wartości instytucjonalnego porządku 
(a więc religia ekumeniczna), lecz raczej religia sekt.  

Jedno z najbardziej wpływowych stanowisk w dyskusji sformułował 
P. Berger. Jego zdaniem, sekularyzacja pozostaje nieodzownym elementem 
rozwoju społeczeństwa. Jej źródeł naleŜy jednak szukać w tradycji religijnej 
właściwej dla kultury europejskiej11. Mimo, Ŝe pewne przesłanki sekularyzacji 
daje się zaobserwować na gruncie protestantyzmu, który – zdaniem amerykań-
skiego socjologa – „oczyścił” chrześcijaństwo z tajemnicy, misterium oraz ma-
gii, to jednak korzenie wskazanego procesu wydają się głębsze i tkwią w staro-
Ŝytnym judaizmie. Dla tej religii charakterystyczne są trzy istotne z punktu wi-
dzenia sekularyzacji motywy: transcendentalizacji, racjonalizacji etyki oraz hi-
storyzacji. Judaizm umieścił Boga poza kosmosem, który sam stworzył. Przestał 
on być częścią natury. Ta polaryzacja między istotą doskonałą a jego tworem 
spowodowała, Ŝe nastąpiła demitologizacja wszystkiego, co znajdywało się mię-
dzy nimi. Rzeczywistość zaczęła jawić się w sposób historyczny jako arena 
wielkich czynów Boga oraz działań wybitnych ludzkich indywidualności. Demi-
tologizacja, wynikająca z transcendentalizacji, stanowiła fundament dla etyki 
Ŝydowskiej. Kult został oczyszczony ze wszelkich elementów magicznych 
i orgiastycznych, prawo religijne stało się podstawowym źródłem dyscypliny 
w Ŝyciu codziennym. Według P. Bergera, diasporę judaizmu potraktować moŜna 
jako triumf racjonalności. Te sekularyzacyjne zaląŜki zostały odziedziczone 
przez chrześcijaństwo. Początkowo nowa religia wstrzymała dwa pierwsze mo-
tywy, rozwijała natomiast ostatni z nich. W kulturze zachodniej została w rezul-
tacie uwzględniona biblijna teodycea historii. Odrzucono te konstrukcje religij-
ne, które nie zawierały nadziei na zbawienie na tym świecie. P. Berger wskazał, 
                                        

11 Innym autorem, przyjmującym, Ŝe korzenie sekularyzacji tkwią w chrześcijaństwie był 
H. Cox. W swojej ksiąŜce pt. Secular City (1965) stwierdził, Ŝe opis stworzenia zawarty w Biblii 
stanowi de facto pierwszy akt desakralizacji świata. Rzeczywistość przedstawiana w Genesis ma 
świecki charakter. Ani słońce, ani gwiazdy nie są prezentowane jako byty świadome i nadprzyro-
dzone (nie są półbogami czy bogami, jak na gruncie innych religii), lecz stanowią część naturalne-
go świata. W rezultacie, juŜ u podstaw religii chrześcijańskiej tkwi idea „odczarowania” rzeczywi-
stości.  



 41

iŜ pewne tendencje sekularyzacyjne tkwią ponadto w społecznym kształcie Ko-
ścioła chrześcijańskiego. Stanowi on bowiem rzadki przypadek instytucjonalnej 
specjalizacji religii będącej w opozycji do wszystkich innych instytucji społe-
czeństwa. Jak stwierdził badacz: (…) skoncentrowanie się religijnych działań 
i symboli w jednej instytucjonalnej sferze, ipso facto określa pozostałą część 
społeczeństwa jako „świat”, jako świecką realność, przynajmniej względnie nie 
podlegającą jurysdykcji świętości (Berger [1967] 2005). Sekularyzacja mogła 
być powstrzymywana tak długo, dopóki zachowywana była równowaga pomię-
dzy tymi światami. Wraz z upadkiem tej rzeczywistości procesy zeświecczenia 
nabrały rozpędu. O ile na gruncie katolicyzmu przez długi czas skutecznie je 
hamowano, to w ramach protestantyzmu nastąpiło ponowne wyłonienie sił seku-
laryzujących tkwiących juŜ w tradycji Starego Testamentu. Co więcej, przybrały 
one bardziej radykalną formę w porównaniu do tendencji występujących na 
gruncie judaizmu. Tym samym, chrześcijaństwo stało się swoim własnym graba-
rzem.    

Mimo, Ŝe korzenie sekularyzacji tkwią w samej religii, to proces ten potrze-
buje „ujawnienia się”. Nastąpiło to wraz z powstaniem, a następnie dynamicz-
nym rozwojem kapitalizmu przemysłowego. Jak zauwaŜył P. Berger, w pierw-
szej kolejności sekularyzacji podlegały te warstwy społeczeństwa, których ak-
tywność zawodowa związana była z przeobraŜającą się gospodarką. Proces ten 
znacznie szybciej dotykał zatem robotników zatrudnionych w rodzącym się 
w przemyśle, aniŜeli drobną burŜuazję związaną z handlem i rzemiosłem. Seku-
laryzacja nie ograniczyła się tylko do tego sektora. Na zasadzie dyfuzji zaczęła 
przenikać „na zewnątrz”, w głąb innych obszarów społeczeństwa. P. Berger 
zwrócił uwagę, Ŝe pojawiła się wówczas tendencja do sekularyzacji porządku 
politycznego. Konsekwencją tego procesu było instytucjonalne rozdzielenie 
sfery świeckiej i sakralnej. Narodziło się nowoczesne państwo, uwolnione spod 
wpływu instytucji religijnych i religijnych uzasadnień działań politycznych. 
Badacz rozwaŜając zmiany następujące w wyniku zeświecczenia wskazał na 
interesujące zjawisko. Mimo, Ŝe rola religii osłabła w sferze publicznej, to nie 
straciła ona na znaczeniu na gruncie rodziny i związanych z nią stosunków spo-
łecznych. Przyjmowana jest jednak tutaj dobrowolnie. Stała się sprawą „wybo-
ru” lub „preferencji” jednostki bądź jej rodziny nuklearnej. Jak zauwaŜył P. Ber-
ger, taka religijność, która jest jak najbardziej „prawdziwa” dla konkretnej oso-
by, nie jest w stanie wypełniać swych dotychczasowych funkcji. Nie buduje juŜ 
wspólnego świata, w ramach którego poszczególne aspekty codzienności Ŝycia 
uzyskiwałyby swe wiąŜące znaczenie dla kaŜdego wyznawcy. Oznacza to, Ŝe 
wartości właściwe dla religii zostały zredukowane w wyniku sekularyzacji do 
prywatnych enklaw i nie obejmują juŜ publicznych kontekstów instytucjonal-
nych. Jak stwierdził badacz: Zdolność religii do budowania świata zostaje zatem 
ograniczona do konstruowania subświatów (…), fragmentów uniwersum zna-
czeń, którego struktura wiarygodności w pewnych przypadkach moŜe nie wy-



 42 

chodzić poza rodzinę nuklearną. PoniewaŜ nowoczesna rodzina jest nader do-
brze znana jako krucha instytucja (cecha, którą rodzina dzieli ze wszystkimi 
innymi formami sfery prywatnej) znaczy to, iŜ religia oparta na tego typu struk-
turze wiarygodności jest z konieczności konstrukcją chwiejną (Ibidem: 181).  

P. Berger skoncentrował się ponadto na innych skutkach sekularyzacji. Jak 
wskazał, przez wieki religie panujące funkcjonowały w społeczeństwach jako 
monopole określające ostateczne legitymizacje Ŝycia jednostkowego oraz zbio-
rowego. Sekularyzacja sprowadzając wiarę do kwestii indywidualnych preferen-
cji doprowadziła do demonopolizacji religii. Utworzone zostały bowiem warun-
ki do wykształcenia się sytuacji pluralistycznej. Jej przykładem pozostaje deno-
minacjonalizm właściwy dla Stanów Zjednoczonych (Berger 1963). Sytuacja 
pluralistyczna powoduje, Ŝe bez względu na kontekst historyczny dawne mono-
pole nie mogą juŜ przyjmować za oczywistość posłuszeństwa swoich dotychcza-
sowych wyznawców, o przynaleŜności wyznaniowej decyduje bowiem wolny 
wybór. O ile we wcześniejszym, preindustrialnym okresie tradycję religijną 
moŜna było autorytatywnie narzucić, to obecnie musi ona zostać „sprzedana”. 
Jak stwierdził P. Berger, aktywność religijna została zatem zdominowana przez 
logikę rynkową. Instytucje religijne przyjęły postać agencji rynkowych. Taki 
stan rzeczy nieuchronnie wpłynął na samą ich strukturę i organizację. Pojawił 
się nacisk na „wyniki”. P. Berger w następujący sposób podsumował to zjawi-
sko: Jakkolwiek by to było legitymizowane przez teologów, ludzie, którzy odpo-
wiadają za ziemską pomyślność grup religijnych muszą zwrócić uwagę na to, czy 
struktury pozwalają na racjonalne spełnienie „misji” tej grupy. Tak jak w in-
nych sferach instytucjonalnych nowoŜytnego społeczeństwa, taka strukturalna 
racjonalizacja wyraŜa się głównie w zjawisku biurokracji (Berger [1967] 
2005:187). Tak zorganizowane instytucje religijne wymagają odpowiedniego 
personelu. Jego specyfika polega nie tylko na pełnionych funkcjach, czy nie-
zbędnych umiejętnościach, ale takŜe na określonych cechach osobowości. Profe-
sjonaliści ci powinni bowiem wykazywać podobieństwo do typów psycholo-
gicznych zatrudnianych w organizacjach biurokratycznych. Chodzi zatem 
o pragmatycznie zorientowanych aktywistów, nie podejmujących refleksji nie 
związanej z administrowaniem, sprawnych w dziedzinie stosunków interperso-
nalnych, dynamicznych i zachowawczych jednocześnie. Proces biurokratyzacji 
doprowadził do zbliŜenia się poszczególnych instytucji religijnych. Zarządzają-
cy nimi personel posługuje się tym samym językiem, ma do czynienia z podob-
nymi problemami. W wyniku postępujących zmian organizacyjnych, instytucje 
religijne zaczęły „rozumieć” siebie nawzajem. Ufundowane zostały podwaliny 
pod „ekumeniczność”. Oddziaływanie logiki rynkowej nie ograniczyło się jed-
nak wyłącznie do kwestii organizacyjnych. Odcisnęła ona swe piętno takŜe na 
samych tradycjach religijnych. Dopóki bowiem instytucje religijne zajmowały 
w społeczeństwie pozycję monopolistyczną, ich treści mogły być określone 
zgodnie z jakąkolwiek nauką teologiczną, która wydawała się wygodna bądź 



 43

wiarygodna dla religijnych przywódców. Pluralizm zakwestionował tę sytuację. 
Sfera religijna znalazła się pod wpływem preferencji konsumentów. Treści wia-
ry stały się przedmiotem „mody”. Skoro religia utrzymała swe znaczenie w sfe-
rze prywatnej, to preferencje konsumentów zaczęły odzwierciedlać potrzeby 
właściwe dla tego właśnie obszaru. Instytucje religijne dostosowały w efekcie 
głoszony przez siebie przekaz do moralnych i terapeutycznych oczekiwań jedno-
stek. Refleksja dotycząca wpływu preferencji konsumentów na treść doktryny 
religijnej doprowadziła P. Bergera do sformułowania interesującego wniosku. 
Badacz stwierdził, iŜ w wyniku sekularyzacji nastąpiła zmiana ulokowania reli-
gii w świadomości człowieka. Jak wskazał: KaŜdy określony świat religijny bę-
dzie przedstawiać się świadomości jako realność jedynie w takim stopniu, 
w jakim podtrzymywane jest istnienie właściwej struktury wiarygodności. JeŜeli 
struktura wiarygodności jest solidna i trwała, to podtrzymywany przez nią świat 
religijny będzie solidnie i trwale realny w świadomości (Ibidem: 199). W opty-
malnym przypadku świat religijny przyjmowany jest jako oczywistość. Sytuacja 
pluralistyczna spowodowała zatem, Ŝe pojawiły się róŜne struktury wiarygodno-
ści konkurujące między sobą. Osłabła natomiast subiektywna realność świata 
religijnego. W świadomości człowieka narodziła się niepewność. Jak stwierdził 
P. Berger, dawne treści religijne „przeniknęły” (…) jak gdyby z poziomów świa-
domości zawierających podstawowe „prawdy”, co do których są zgodni przy-
najmniej wszyscy „będący przy zdrowych zmysłach” ludzie, do poziomów, na 
których utrzymują się róŜne „subiektywne” poglądy – poglądy, na które inteli-
gentni ludzie nie godzą się z łatwością i których nikt nie jest pewien (Ibi-
dem: 199). Innymi słowy, treści religijne pozbawione zostały przyjmowanego 
w świadomości za oczywistość statusu obiektywnej realności. Okazały się su-
biektywne w dwojakim tego słowa znaczeniu. Po pierwsze, ich „realność” stała 
się odtąd prywatną sprawą jednostki. Zatraciły zatem właściwość oczywistej, 
intersubiektywnej wiarygodności. Po drugie, „realność” tych treści stała się by-
tem tkwiącym w świadomości aniŜeli w jakiejkolwiek faktyczności świata ze-
wnętrznego. Jak stwierdził badacz: (…) religia nie odnosi się juŜ do kosmosu czy 
historii, lecz do indywidualnej Existenz lub psychologii (Ibidem: 201).  

W swych rozwaŜaniach P. Berger wyraźnie uwzględnił róŜne wymiary se-
kularyzacji. Mimo, Ŝe znaczna część jego refleksji koncentrowała się na aspek-
cie makrospołecznym, to wziął jednak pod uwagę kwestie związane z wpływem 
zeświecczenia na instytucje religijne oraz samych ludzi. W swej późniejszej 
pracy explicite dokonał rozróŜnienia na sekularyzację instytucjonalną oraz seku-
laryzację świadomości (Berger 1970). W moim odczuciu, uwzględnienie tego 
drugiego procesu okazało się szczególnie istotne. W literaturze przedmiotu nie 
kwestionowano wówczas faktu, Ŝe religia traci swe znaczenie w przestrzeni 
publicznej, przynajmniej w swej tradycyjnej formie. Świadomość człowieka 
stanowiła natomiast swego rodzaju granicę zainteresowania badaczy. Na pro-
blematyce tej skoncentrował się T. Luckmann. Sformułował on tezę prywatyza-



 44 

cyjną, stanowiącą swego rodzaju wyzwanie dla paradygmatu sekularyzacyjnego. 
Zdaniem T. Luckmanna, błędem socjologii jest to, Ŝe religię w ogóle utoŜsamia 
się z religią kościelną, zinstytucjonalizowaną. UniemoŜliwia to zdefiniowanie 
właściwych wniosków dotyczących procesu zeświecczenia. Badacz zapropono-
wał zatem odmienne podejście, zwane subiektywistycznym. Wychodząc od 
rozwaŜań antropologicznych, stwierdził, iŜ charakterystyczna dla człowieka 
transcendencja natury biologicznej pozostaje de facto procesem religijnym. Po-
dobną właściwość ma takŜe socjalizacja, w ramach której ta transcendencja zo-
staje osiągnięta. Jak stwierdził autor: Opiera się ona [socjalizacja – przyp. Ł.K.] 
na uniwersalnym antropologicznym warunku religii, indywiduacji świadomości 
i sumienia w procesach społecznych, oraz jej aktualizowaniu w internalizacji 
konfiguracji znaczeniowych, leŜących u podstaw porządku społecznego (Luck-
mann [1967] 2006:88–90). Tę konfigurację znaczeniową T. Luckmann określił 
mianem światopoglądu. Ów światopogląd dostarcza jednostce gotowe wzorce 
interpretacyjne, stanowi matrycę procedur rozwiązywania problemów, rutynizu-
je i stabilizuje pamięć, myślenie oraz zachowanie. Łączy jednostkowe Ŝycie 
człowieka z Ŝyciem pokoleń, dostarcza sensu. Zdaniem badacza, pozostaje ele-
mentarną społeczną formą religii. W ramach tak określonego światopoglądu 
istnieje określona hierarchia wartości, na którą składają się poszczególne pozio-
my znaczeniowe. Przechodząc od tych najniŜszych do najwyŜszych daje się 
zaobserwować (…) spadek powszechnie znanej i zróŜnicowanej konkretności, 
której towarzyszy bezmyślna rutyna oraz wzrost ogólnie obowiązujących modeli, 
których konkretne zastosowanie wymaga pewnego „wyboru”  (Ibidem: 96). Ta 
hierarchia waŜności właściwa dla światopoglądu jako całości, będąca podstawą 
jego funkcji religijnej, pozostaje wyraźna w odrębnej, nadrzędnej warstwie zna-
czeniowej, określanej mianem świętego kosmosu. Jak wskazał T. Luckmann: 
Przy pomocy symbolicznych wyobraŜeń warstwa ta odnosi się w sposób wyraźny 
do sfery rzeczywistości, która jest oddzielona od świata Ŝycia codziennego (Ibi-
dem: 99). W społeczeństwach o niskim stopniu zróŜnicowania instytucjonalnego 
święty kosmos pozostaje jednakowo dostępny dla wszystkich jego członków 
i jednakowo im odpowiada. Jak stwierdził autor: Im bardziej „złoŜone” społe-
czeństwo, tym bardziej jest prawdopodobne, Ŝe wytworzy ono odrębne instytucje 
wspierające obiektywność i waŜkość społeczną świętego kosmosu (Ibidem: 100). 
Pełna instytucjonalna specjalizacja i „autonomia” religii pojawiła się dopiero 
w judeochrześcijańskiej tradycji Zachodu, choć pewne zjawiska w tym zakresie 
dało się takŜe dostrzec w islamie. Religijność indywidualna w takich społeczeń-
stwach (zwłaszcza, jak to określił T. Luckmann, w czasach przed naporem seku-
laryzacji) ukierunkowana jest na model oficjalny religii, wytwarzany przez wy-
specjalizowane instytucje (Kościoły), internalizowany przez członków społe-
czeństwa w procesie socjalizacji. Wysoki poziom stabilności świętego kosmosu 
(relatywnej zgodności między modelem oficjalnym a religijnością indywidual-
ną) zostaje zachowany tak długo, jak problemy Ŝyciowe jednostek nie róŜnią się 



 45

pomiędzy poszczególnymi pokoleniami. Sytuacja komplikuje się w okresie 
szybkich zmian społecznych, kiedy kłopoty dnia codziennego rodziców są inne 
niŜ ich dzieci. Jak stwierdził T. Luckmann: PowaŜny problem instytucjonalnej 
specjalizacji religii polega (…) na fakcie, iŜ oficjalny model religii zmienia się 
w wolniejszym tempie niŜ „obiektywne” warunki społeczne, które współdetermi-
nują dominujące, indywidualne systemy znaczeń „ostatecznych” (Ibidem: 121). 
Doprowadzić to moŜe do sytuacji, w której model oficjalny przestaje być prze-
kazywany w procesie socjalizacji. Sprzeczne bądź co najmniej nie powiązane ze 
sobą wymogi religii i świata skłaniają jednostkę do okazjonalnego zastanowienia 
się nad własną wiarą. RozwaŜania te mogą prowadzić do róŜnych rozwiązań. 
Jednym z nich jest „skok wiary”. Religijność indywidualna w tym przypadku 
(…) początkowo odwzorowana od modelu „oficjalnego”, zostaje ponownie 
utworzona po fazie „zwątpienia”, jako czysto indywidualistyczne rozwiązanie 
problemów Ŝyciowych (Ibidem: 125). Inną moŜliwością jest powrót do postawy 
przedrefleksyjnej, w której przechodzi się rutynowo od wykonań świeckich do 
religijnych. Trzecie rozwiązanie polega na sformułowaniu otwarcie „świeckie-
go” systemu wartości. Role religijne są wówczas zarzucane bądź pełnione w 
celach oportunistycznych. W tym przypadku: Na róŜnych poziomach refleksji 
i intelektualnej spójności jednostka próbuje ograniczyć przystawalność specy-
ficznie religijnych norm do obszarów, które nie zostały jeszcze zawłaszczone 
przez oddziaływania kompetencyjne instytucji „świeckich”. Stąd, religia staje 
się „prywatną sprawą”  (Ibidem: 125).  

Obecne ulokowanie religii kościelnej na peryferiach Ŝycia społecznego oraz 
prywatyzacja wiary pozostają aspektami złoŜonego procesu, w którym funda-
mentalną rolę odegrały dalekosięŜne konsekwencje instytucjonalnej specjalizacji 
religii, a takŜe globalne przekształcenia porządku społecznego związane z wyod-
rębnianiem się innych obszarów instytucjonalnych. Jak jednak zauwaŜył 
T. Luckmann: To, co zwykle jest uznawane za symptomy upadku tradycyjnego 
chrześcijaństwa, moŜe być objawem bardziej rewolucyjnej zmiany; zastąpienia 
instytucjonalnej specjalizacji religii przez nową społeczną formę religii  (Ibi-
dem: 129). Zmiany, jakie nastąpiły wraz z pojawieniem się społeczeństwa prze-
mysłowego wzmocniły autonomię jednostki, ta zaś ściśle powiązana była z roz-
szerzającą się orientacją konsumpcyjną. W stopniu o wiele większym aniŜeli 
w tradycyjnym porządku społecznym, człowiek miał odtąd moŜliwość wyboru 
towarów i usług, przyjaciół, partnerów do małŜeństwa, sąsiadów, itd. Ta orienta-
cja konsumpcyjna stała się takŜe istotna w odniesieniu do świętego kosmosu. 
Jak stwierdził badacz: Społeczna forma religii, która wyłania się we współcze-
snych społeczeństwach przemysłowych charakteryzuje się bezpośrednią dostęp-
nością zbioru wyobraŜeń religijnych dla potencjalnych konsumentów. Święty 
kosmos nie jest zapośredniczony ani przez wyspecjalizowane obszary instytucji 
religijnych, ani przez inne pierwotne instytucje publiczne (Ibidem: 142). W wy-
niku braku modelu „oficjalnego” pojawiła się sytuacja, w której jednostka ma 



 46 

moŜliwość wyboru róŜnych znaczeń „ostatecznych”. Kieruje się przy tym wła-
snymi preferencjami uwarunkowanymi jej społeczną biografią. T. Luckmann 
zwrócił jednak uwagę, Ŝe przy braku zewnętrznego poparcia za strony instytucji 
religijnych (…) subiektywnie skonstruowane i eklektyczne systemy znaczeń 
„ostatecznych” będą stanowić jakąś wątpliwą rzeczywistość dla jednostki. Będą 
one równieŜ mniej stałe lub mocne, aniŜeli bardziej jednorodne wzorce religij-
ności indywidualnej, które charakteryzują społeczeństwa, w których „wszyscy” 
internalizują „oficjalny” model i w których internalizowany model jest społecz-
nie wzmacniany przez biografię jednostki (Ibidem: 145). Podkreślił równieŜ, Ŝe 
współcześnie wśród tematów religijnych najbardziej popularne powinny być te, 
które dotyczą indywidualnej „autonomii” człowieka, w tym: samoekspresji, 
samorealizacji, etosu mobilności, seksualności i familizmu. Wszystkie one rosz-
czą sobie prawo do „świętego statusu” (Luckmann [1967] 2006:154)12. Brak 
instytucjonalnego ugruntowania tych tematów powoduje, Ŝe sama religia stała 
się zjawiskiem „niewidzialnym”.  

Poglądy T. Luckmanna spotkały się z krytyką niektórych badaczy związa-
nych z paradygmatem sekularyzacyjnym. Socjolog zgadzał się z innymi, Ŝe 
w nowoczesnych społeczeństwach następował proces sekularyzacji instytucjo-
nalnej, będący konsekwencją dyferencjacji struktury społecznej. W jego wyniku 
doszło do spadku znaczenia organizacji religijnych. Osłabła ich zdolność od-
działywania na członków społeczeństwa. T. Luckmann nie podzielał jednak 
poglądu wyraŜonego m. in. przez P. Bergera, zgodnie z którym sekularyzacja 
prowadzi do marginalizacji wiary w ogóle. Przyjmując skrajnie funkcjonalne 
rozumienie religii mógł jej poszukiwać w świeckich obszarach Ŝycia społeczne-
go. Ta postawa sceptycznie została oceniona przez P. Bergera. Badacz przyznał, 
iŜ moŜna wskazywać na antropologiczne źródła religijności, tak jak to uczynił 
T. Luckmann. Nie naleŜy jednak religii całkowicie z nimi utoŜsamiać. Prowadzi 
to bowiem do nadmiernego rozszerzenia zakresu definicyjnego pojęcia religii. 
Poglądy obu badaczy ewoluowały w przyszłości, co pokazałem w rozdziale 
trzecim w przypadku T. Luckmanna oraz w czwartym w odniesieniu do P. Ber-
gera. Ich stanowiska wywarły ogromny wpływ na dyskusję mającą miejsce na 
gruncie paradygmatu sekularyzacyjnego. Te rozwaŜania kontynuowane były 
w latach 70. i 80. Ukształtowały się wówczas kolejne teorie sekularyzacji, któ-
rych autorami byli m. in. D. Bell (1977), R. K. Fenn (1978) oraz N. Luhmann 

                                        
12 Badacz zastanawiał się takŜe nad religijnością kościelną. Wskazał, Ŝe warto ją rozpatrywać 

w dwóch róŜnych perspektywach. Jak stwierdził: Po pierwsze, moŜemy postrzegać religijność 
kościelną jako pozostałość tradycyjnej społecznej formy religii (tj. specjalizacji instytucjonalnej) 
na peryferiach współczesnych społeczeństw przemysłowych. Po drugie, moŜemy postrzegać reli-
gijność kościelną jako jedną z wielu manifestacji wyłaniającej się, niewyspecjalizowanej instytu-
cjonalnie, społecznej formy religii, która róŜni się tym, iŜ wciąŜ zajmuje specjalne miejsce wśród 
innych manifestacji ze względu na swe historyczne związki z tradycyjnym „oficjalnym” modelem 
chrześcijańskim. Wiele zjawisk współczesnej religii kościelnej moŜna lepiej zrozumieć, jeśli rozpa-
truje się je raczej w drugiej, niŜ w pierwszej perspektywie (Ibidem: 139–140).  



 47

(1977). Moim zdaniem, szczególnie interesujące stanowisko sformułował  ostat-
ni z nich.  

Punktem wyjścia dla refleksji badacza stał się proces dyferencjacji (Luh-
mann 2007b). Zdaniem N. Luhmanna, społeczeństwa podlegają strukturalnym 
przemianom, które początkowo mają charakter segmentacyjny i warstwowy, 
a następnie funkcjonalny. Jak stwierdził: Nowoczesne społeczeństwo charaktery-
zuje się nie tylko przez stopień, ale przede wszystkim przez formę swego zróŜni-
cowania. W odróŜnieniu od starszych, zróŜnicowanych segmentacyjnie bądź 
warstwowo formacji społecznych, podstawowe zróŜnicowanie wewnętrzne sys-
temu społecznego opiera się dziś na funkcjach (Luhmann [1977] 2007a:221). 
Z historycznego punktu widzenia proces dyferencjacji funkcjonalnej rozpoczął 
się w późnym średniowieczu na gruncie juŜ osiągniętej nietoŜsamości ról i po-
wiązań między rolami w obszarze religii, polityki i gospodarki. Wykształciły się 
odrębne podsystemy społeczne. W XVII stuleciu doszło do wyróŜnienia dwóch 
kolejnych – nauki i edukacji. Nowy porządek społeczny został ostatecznie 
utrwalony w XIX w. N. Luhmann podkreślał w swoich rozwaŜaniach, Ŝe sekula-
ryzacja stanowi konsekwencję tak zdefiniowanej dyferencjacji funkcjonalnej. 
Stwierdził przy tym, iŜ termin ten nie oznacza utraty funkcji czy znaczenia przez 
religię w ogóle. Nie odnosi się takŜe do „zeświecczenia” nastawień i sposobów 
zachowania. Jak wskazał autor: Pojęcie to ma raczej określić dającą się udoku-
mentować historycznie ewolucję strukturalną systemu społecznego, o ile oddzia-
łuje ona na system religijny i jego środowisko (Ibidem: 224). N. Luhmann uznał 
zatem, iŜ pojęcie sekularyzacji powinno być definiowane poprzez odniesienie do 
struktury systemu społecznego. Stąd, uwaga badacza skoncentrowała się na dy-
ferencjacji funkcjonalnej w ogóle oraz jej konsekwencjach w obszarze podsys-
temu religijnego. Na wstępie swych rozwaŜań nad sekularyzacją pod rozwagę 
poddał kwestię transformacji struktur ról i ich zwrotnego oddziaływania na „mi-
kromotywy” indywidualnego udziału w społecznych kontekstach komunikacji. 
Jak wskazał, dyferencjacja funkcjonalna wymaga całkowitej inkluzji wszystkich 
osób jako moŜliwych uczestników do kaŜdego z wyróŜnionych podsystemów13. 
Pojawił się jednak problem nieobecny w społeczeństwach  segmentacyjnych 
i uwarstwionych. Funkcjonalnie zróŜnicowany system musi zrezygnować ze 
stałego (…) przyporządkowania osób do określonych systemów cząstkowych 

                                        
13 Rozszerzenie inkluzji na kaŜdego człowieka następuje dzięki dwóm posunięciom. Jak 

wskazał N. Luhmann: Najpierw próbowano dowartościować rolę człowieka świeckiego jako tę, 
którą w systemie religijnym moŜe przyjąć kaŜdy (bez przyjmowania szczególnego statusu i bez 
dalszych konsekwencji) i jednocześnie odpowiednio dopasować do niej rolę duchownego (Ibi-
dem: 226). Był to jeden z głównych celów Reformacji. W konsekwencji, zarówno laikat, jak i kler 
uzyskały ten sam dostęp do Boga i takie samo prawdopodobieństwo dostąpienia zbawienia. Te 
załoŜenia Reformacji pozostawały jednak sprzeczne z programem istniejącego juŜ, zorganizowa-
nego Kościoła. Doszło do schizmy. W jej wyniku kaŜdy otrzymał moŜliwość wyboru wiary 
i w tym sensie wszyscy członkowie społeczeństwa mieli juŜ jednakowy dostęp do religii. Ta „wol-
ność wyboru” była drugim posunięciem determinującym proces rozszerzania się inkluzji.  



 48 

społeczeństwa (…) jako głównego czynnika kształtowania oczekiwań. Osoby nie 
dają się sfunkcjonalizować w sensie stałego i wyłącznego przyporządkowania do 
określonych funkcji społecznych (Ibidem: 227)14. Z drugiej jednak strony, 
zmniejsza się prawdopodobieństwo, Ŝe kaŜdy będzie mógł sprawować funkcję 
w oparciu o rzeczowe kompetencje w długookresowej perspektywie. W odpo-
wiedzi na tę sprzeczność powstały wiązki ról związanych z pracą zawodową 
(role profesjonalne), które dla pojedynczej osoby przewidują określony zwód. 
Oznacza to, Ŝe wymaganie inkluzji odnosi się nie tyle do ról profesjonalnych, co 
raczej do (…) komplementarnych ról pracy zawodowej, do ról przeciwstawnych 
rolom pełnionym w procesie pracy (Ibidem: 228). Innymi słowy, w społeczeń-
stwie zróŜnicowanym funkcjonalnie kaŜda osoba odgrywa na ogół tylko jedną 
rolę profesjonalną oraz wiele ról komplementarnych, przy czym te drugie odpo-
wiadają za kanalizowanie dostępu do korzyści związanych z funkcjami właści-
wymi dla poszczególnych podsystemów. W wyniku tej inkluzji nastąpiła prywa-
tyzacja procesów podejmowania decyzji. W przypadku podsystemu religijnego 
oznacza to, Ŝe (…) udział w komunikacji religijnej (Kościół) i przyjęcie wiary 
staje się kwestią indywidualnej decyzji, Ŝe religijność musi opierać się na indy-
widualnych decyzjach i Ŝe ma się tego świadomość (Ibidem: 230). Prywatyzacja 
religii włączyła ją w obszar czasu wolnego. W ten sposób organizacje religijne 
zmuszone zostały do konkurowania z silnymi i strukturalnie uprzywilejowanymi 
tendencjami, w tym: zabawą i rozrywką. Kolejna konsekwencja dyferencjacji 
funkcjonalnej dotyczy społeczeństwa i to w zakresie form jego integracji. Wzra-
stająca kompleksowość systemu społecznego spowodowała, iŜ poszczególne 
podsystemy nie mogą operować tak samo w ramach jednakowych struktur, gdyŜ 
sytuacja taka grozi ich przeciąŜeniem. Integracja systemu jako całości moŜe być 
w konsekwencji osiągnięta poprzez to, Ŝe wszystkie podsystemy będą stanowić 
dla siebie nawzajem środowisko wewnątrzspołeczne. Jak stwierdził N. Luh-
mann: O tyle teŜ warunek zapewnienia integracji polega na tym, Ŝe inne sprawy 
dzieją się gdzie indziej, takŜe Ŝe na przykład system religijny nie musi troszczyć 
się o wystarczającą produkcję przemysłową, o badania we wszystkich moŜliwych 
dziedzinach wiedzy, o gwarancje prawne lub o edukację (Ibidem: 235). Tak ro-
zumiana integracja systemu pociąga za sobą konieczność zapobiegania sytu-
acjom, w których optymalizacja w ramach jednego podsystemu prowadzi do 
nieprzewidzianych problemów w innych obszarach funkcjonalnych. Dla przy-
kładu, optymalizacja Ŝarliwości religijnej nie powinna powodować trudności 
z uzyskaniem konsensusu w polityce. Integracja osłabiła zatem mechanizmy 

                                        
14 Jak to wyjaśnił N. Luhmann: Tak więc w zasadzie kaŜdy musi mieć moŜność uczestniczenia 

w politycznych procesach decyzyjnych, zdobycia edukacji, zawarcia związku małŜeńskiego i zało-
Ŝenia rodziny, przeŜycia doświadczenia zdobywania wiedzy dzięki nauce, zabezpieczenia sobie 
zaspokojenia potrzeb w otwartych dzięki gospodarce horyzontach przeszłości. KaŜdy powinien teŜ 
mieć dostęp do dóbr zbawczych oferowanych przez religię – nawet jeśli nie kaŜdy w kaŜdym mo-
mencie i nie kaŜdy w ten sam sposób (Ibidem: 227–228).  



 49

normatywne, wzmocniła natomiast kognitywne. Sytuacja ta dostarczyła szans 
tym obszarom funkcjonalnym, które operują głównie za pomocą procesów po-
znawczych, a więc nauce i gospodarce. 

Sekularyzacja w rozumieniu N. Luhmanna pozostaje zatem jedną z konse-
kwencji przebudowy społeczeństwa (…) w kierunku przede wszystkim funkcjo-
nalnie zróŜnicowanego systemu, w którym kaŜdy obszar zyskuje wysoką samo-
dzielność i autonomię, lecz staje się teŜ bardziej uzaleŜniony od stopnia i sposo-
bu wypełniania innych funkcji (Ibidem: 246). Analiza funkcjonalna tego zjawi-
ska powinna koncentrować się zatem na zmianach w obszarze orientacji, które 
w obrębie podsystemów odnoszą się do całego systemu, do podsystemów we-
wnątrz środowiska tego systemu i do danego podsystemu. Te orientacje to: 
funkcja, świadczenie oraz refleksja. W odniesieniu do podsystemu religijnego 
N. Luhmann zidentyfikował je odpowiednio jako: komunikacja religijna (Ko-
ściół), diakonia oraz teologia. W perspektywie socjologicznej szczególnie istot-
ne wydają się dwie pierwsze orientacje. Jak stwierdził badacz, religia jako forma 
komunikacji chce być jednocześnie totalna i wszechogarniająca. W społeczeń-
stwie zróŜnicowanym funkcjonalnie sytuacja ta stwarza jednak dwa powiązane 
ze sobą problemy. Po pierwsze, tak określona funkcja religii pozostaje sprzeczna 
z wyspecjalizowanym i instrumentalnym wzorcem innych podsystemów. Zaję-
cia zdominowane niegdyś przez profesjonalistów religijnych przejęte zostały 
obecnie przez specjalistów z innych obszarów funkcjonalnych. Stąd, powszech-
ne zastosowanie religii, właściwe dla społeczeństw segmentacyjnych i uwar-
stwionych, jest niemoŜliwe w warunkach dyferencjacji funkcjonalnej. Po drugie, 
w systemach zróŜnicowanych segmentacyjnie bądź warstwowo holizm tak zde-
finiowanej komunikacji sprzyjał ustalaniu i regulowaniu wyraźnie zaznaczonych 
granic społecznych. Inna sytuacja ma miejsce w nowoczesnych społeczeń-
stwach. Dyferencjacja funkcjonalna warunkuje powstawanie wzajemnie przeci-
nających się granic, których nie da się juŜ jednoznacznie utrwalić ani kontrolo-
wać. W wyniku zaistnienia tych problemów, aktywność religijna koncentruje się 
nie tyle na funkcji, co raczej na świadczeniu. Jak stwierdził N. Luhmann: To 
przesunięcie akcentów jest  najwaŜniejszą z jednostkowych konsekwencji sekula-
ryzacji. I dalej: JednakŜe dziedzina, którą określili śmy mianem diakonii, ma 
równieŜ problemy. Orientacja na świadczenie wymaga podporządkowania się 
prawom sukcesu i Ŝyczeniom oraz normom odbiorcy; inaczej nie osiągnie się 
celu (Ibidem: 255). Te uwarunkowania odebrały w efekcie świadczeniu specy-
ficznie religijny charakter. Sekularyzacja odcisnęła swe piętno takŜe na teologii. 
Ta orientacja systemowa stanęła przed wyborem między adaptacją a nieprzysto-
sowaniem, w sensie przyjęcia bądź odrzucenia świeckich idei i motywów. Rości 
sobie pierwszeństwo do centralnej roli w ramach podsystemu. Pozycję tę moŜe 
na dłuŜszą metę utrzymać tylko wtedy, gdy rozwaŜaniom teologicznym uda 
zintegrować się funkcję oraz świadczenie danej religii (Ibidem: 260).  



 50 

Koncepcja zaproponowana przez N. Luhmanna spotkała się z krytyką nie-
których badaczy (Wallace 1985). Przedmiotem kontrowersji było samo rozu-
mienie religii czy procesu róŜnicowania się systemu społecznego. Tę cyberne-
tyczną koncepcję łączyła z innymi teoriami funkcjonującymi na gruncie para-
dygmatu sekularyzacyjnego koncentracja na makrostrukturalnym wymiarze 
zeświecczenia. W latach 70. XX w., a więc w okresie, kiedy N. Luhmann kształ-
tował swój pogląd we wskazanym temacie, pojawiało się coraz więcej zjawisk 
stanowiących wyzwanie dla omawianego nurtu badawczego (Bulka 1983; Gre-
eley 1989; Hammond 1985; Martin 1991; McGuire 1982; Robbins, Dick 1990). 
W świecie zachodnim nastąpił dynamiczny rozwój nowych ruchów religijnych, 
które początkowo postrzegano jako fenomeny powstające na peryferiach społe-
czeństwa. Koniec dekady obfitował takŜe w wydarzenia stanowiące wyzwanie 
dla makrostrukturalnego rozumienia sekularyzacji. W przestrzeni publicznej 
pojawiły się bowiem ruchy i ugrupowania religijne, głównie mające fundamen-
talistyczny bądź ewangelikalny charakter. Mimo, Ŝe pewne głosy krytyczne 
względem paradygmatu sekularyzacyjnego formułowane były juŜ wcześniej 
(Lenski 1961; Glock, Stark 1965; Glock, Hammond 1973), to na nowo te kon-
trowersje i dyskusje wybuchły w latach 80., następujących po dekadzie „religij-
nego oŜywienia”. Na gruncie amerykańskim zaczął kształtować się nowy nurt 
rozwaŜań, który przyjął w początkach 90. XX w. postać paradygmatu ekono-
micznego. To jego zwolennicy wytoczyli najpowaŜniejsze zarzuty wobec kon-
cepcji teoretycznych sugerujących następowanie sekularyzacji w nowoczesnych 
społeczeństwach. S. Warner, jeden z przedstawicieli tego podejścia, stwierdził 
nawet, iŜ „stary” paradygmat (sekularyzacyjny) wygląda przy nowym (ekono-
micznym) jak teoria Ptolemeusza przy odkryciach Kopernika (Warner 1996). 
Szerzej na ten temat napisałem w rozdziale drugim. Krytyka badaczy, rozwój 
nowych ruchów religijnych oraz ponowne pojawienie się religii w przestrzeni 
publicznej nie sprawiły jednak, Ŝe teza sekularyzacyjna została całkowicie od-
rzucona. Jak stwierdził M. Chaves, głosy w dyskusji, domagające się porzucenia 
wszelkich dywagacji nad zeświecczeniem jako procesem nie występującym 
w nowoczesnych społeczeństwach, są de facto wylewaniem dziecka z kąpielą 
(Chaves 1993). Kontrowersje związane z sekularyzacją sprawiły, Ŝe uformowała 
się grupa badaczy kwestionujących głosy krytyczne. W obronie „starego” para-
dygmatu stanęli m. in. S. Bruce (1992, 2002), N. J. Demerath (1995) czy 
F. Lechner (1991). D. Yamane w tekście zatytułowanym Secularization on 
Trial: In Defense of Neosecularization Paradigm (1997) stwierdził, iŜ krytycy 
tezy sekularyzacyjnej i „starego” podejścia błędnie przyjmowali dwa załoŜenia. 
Po pierwsze, przypisywali przedstawicielom tego paradygmatu pogląd, iŜ religia 
wraz z modernizowaniem się społeczeństwa zniknie. Dane empiryczne pokazu-
jące Ŝywotność indywidualnej poboŜności miały podwaŜać to załoŜenie. 
D. Yamane podkreślił jednak, Ŝe badacze związani z paradygmatem sekularyza-
cyjnym nie sugerowali upadku czy zaniku religii, lecz twierdzili o jej transfor-



 51

macji w nowoczesnym społeczeństwie. Podobną opinię wyraził M. Chaves. 
Autor ten wskazał, iŜ dla „starego” paradygmatu charakterystyczne było stano-
wisko, zgodnie z którym rola religii słabnie we współczesnych społeczeństwach. 
Nie twierdzono natomiast, Ŝe ona zaniknie (Chaves 1993). Po drugie, krytycy 
paradygmatu sekularyzacyjnego skupili się w swych analizach na wymiarze 
jednostkowym oraz organizacyjnym. Nie udało im się jednak zidentyfikować 
Ŝadnych dowodów kwestionujących następowanie procesu zeświecczenia na 
poziomie makrostrukturalnym. Ten wymiar zaś najczęściej brany był pod uwagę 
przez badaczy związanych ze „starym” paradygmatem, co wyraźnie widać 
zwłaszcza w pracach T. Parsonsa oraz N. Luhmanna. Sam D. Yamane wskazał, 
Ŝe krytyka ta nie jest całkowicie bezzasadna. Zwrócił uwagę na stanowisko 
sformułowane przez J. Haddena, który twierdził, Ŝe pojęcie sekularyzacji odnosi 
się do wielu zjawisk i procesów, nie jest spójne ani uporządkowane (Hadden 
1987). Zdaniem D. Yamane, niektóre te uwagi powinny być uwzględnione przez 
przedstawicieli „starego” paradygmatu. NaleŜy zatem na nowo przemyśleć tezę 
o zeświecczeniu i dostosować ją do tego, co dzieje się w społeczeństwie. Autor 
stwierdził, iŜ działania w tym względzie powinny stanowić punkt wyjścia do 
ukonstytuowania się nowego paradygmatu – neosekularyzacyjnego. 

Interesującej reinterpretacji tezy sekularyzacyjnej dokonali m. in. P. Norris 
oraz R. Inglehart (Inglehart, Norris 2006a, 2006b, 2007). U podstaw podejścia 
zaproponowanego przez tych badaczy leŜą dwa istotne aksjomaty. Pierwszy 
z nich określili mianem aksjomatu bezpieczeństwa. Nawiązuje on do teorii po-
trzeb A. Maslowa. Autorzy przenieśli jednak tę psychologiczną refleksję 
z wymiaru jednostkowego na zbiorowy. Stwierdzili, iŜ we współczesnym świecie 
daje się zaobserwować swego rodzaju zróŜnicowanie społeczeństw. Jedne z nich 
pozostają bardziej rozwinięte pod względem społecznym i gospodarczym, inne 
słabiej. P. Norris i R. Inglehart zidentyfikowali w tym względzie społeczeństwa 
postindustrialne, industrialne oraz rolnicze. RóŜnią się one poziomem poczucia 
bezpieczeństwa, jaki gwarantują swym obywatelom. Mieszkańcy biednych 
państw są bowiem naraŜeni na głód, choroby, wojny czy klęski ekologiczne. Nie 
mają dostępu do czystej wody, odpowiedniego poŜywienia, elementarnej opieki 
medycznej czy darmowej i powszechnej edukacji. Społeczeństwa te często zma-
gają się z degradacją środowiska naturalnego. Rozpowszechnione są w nich nie-
równości płci. Dotykają je głębokie konflikty etniczne. Ich słabość wzmacniają 
czynniki o charakterze strukturalnym, w tym zwłaszcza brak stabilności politycz-
nej. Poprawa bezpieczeństwa następuje wraz z rozwojem społecznym i gospo-
darczym. Modernizacja sprawia, Ŝe społeczeństwa wychodzą ze stanu skrajnego 
ubóstwa, w wyniku czego zmniejsza się ilość czynników ryzyka zagraŜających 
Ŝyciu obywateli. Wraz z poprawą warunków Ŝycia zmniejsza się takŜe poziom 
religijności. Potrzeby w tym względzie towarzyszą bowiem człowiekowi wów-
czas, gdy jego egzystencja jest stale zagroŜona. Poprawa bezpieczeństwa powo-
duje, Ŝe ludzie w coraz mniejszym stopniu są skłonni odwoływać się do Boga 



 52 

i rzeczywistości nadprzyrodzonej. Ta zaleŜność, między rozwojem społeczno-
gospodarczym a poziomem religijności nie ma jednak charakteru deterministycz-
nego, lecz jedynie probabilistyczny. Nawet najbogatsze społeczeństwa postindu-
strialne mogą bowiem doświadczyć w krótkim czasie wzrostu poczucia zagroŜe-
nia. Taka sytuacja miała miejsce m. in. w Stanach Zjednoczonych po zamachach 
terrorystycznych w 2001 r. Drugi z przyjętych aksjomatów dotyczy tradycji 
kulturowych . P. Norris oraz R. Inglehart przyjęli, iŜ światopoglądy, powiązane 
początkowo z określonymi tradycjami religijnymi, kształtują kulturę danego spo-
łeczeństwa. W ten sposób, obywatele nawet najbardziej zsekularyzowanych 
państw, mimo Ŝe nie uczestniczą w naboŜeństwach ani nie czują się członkami 
Ŝadnego Kościoła, internalizują wartości mające religijne korzenie. Odbywa się 
to w trakcie procesu socjalizacji, zwłaszcza na etapie edukacji szkolnej.  

Swoją koncepcję teoretyczną P. Norris oraz R. Inglehart weryfikowali na 
podstawie danych empirycznych zgromadzonych podczas czterech serii Ogólno-
światowego Badania Wartości (1981–2001), przeprowadzonego w ponad 80 
państwach świata. Autorzy uwzględnili ponadto opracowania pochodzące z in-
nych źródeł, w tym z: Instytut Gallupa, Międzynarodowego Programu SondaŜu 
Społecznego (ISSP) oraz Komisji Europejskiej (Eurobarometr). Do jakich wnio-
sków doszli na ich podstawie? Po pierwsze, wskazali, iŜ przyjęty przez nich 
aksjomat bezpieczeństwa potwierdzają dane empiryczne. Jak stwierdzili: Dora-
stanie w społeczeństwach, gdzie przeŜycie nie jest pewne, sprzyja przywiązywa-
niu duŜej wagi do religii i odwrotnie, wysoki poziom bezpieczeństwa egzysten-
cjalnego w decydującym dla rozwoju okresie Ŝycia zmniejsza subiektywne zna-
czenie religii w Ŝyciu człowieka (Norris, Inglehart 2006:303). Uwzględnienie 
kilku podstawowych wskaźników rozwoju, w tym: PNB na jednego mieszkańca, 
odsetka zakaŜonych HIV/chorych na AIDS, dostępu do uzdatnionej wody czy 
liczby lekarzy na 100 tysięcy osób, pozwoliło z duŜą dokładnością określić, jak 
często ludzie w danym kraju uczestniczyli w praktykach religijnych. Po drugie, 
autorzy doszli do wniosku, Ŝe choć dziedzictwo historyczne wywiera wpływ na 
określone społeczeństwo, to jednak proces sekularyzacji niesie ze sobą systema-
tyczne przemiany kulturowe, które (…) zmierzają w moŜliwym do przewidzenia 
kierunku, zmniejszając znaczenie religii w Ŝyciu człowieka i osłabiając przywią-
zanie do tradycyjnych norm kulturowych, w wyniku czego ludzie stają się bar-
dziej tolerancyjni wobec rozwodów, aborcji, homoseksualizmu i ogólnie poję-
tych przemian kulturowych (Ibidem: 304). Zjawisko to nie jest charakterystyczne 
wyłącznie dla Zachodu. Jak wskazali autorzy: Są to przemiany kulturowe zwią-
zane z wysokim poziomem rozwoju gospodarczego i powstaniem społeczeństwa 
wiedzy (Ibidem: 307). Po trzecie, jak wynikało z danych empirycznych, wartości 
i wierzenia religijne w istotnym stopniu wpływają na praktyki religijne, mierzo-
ne udziałem w naboŜeństwach oraz częstotliwości modlitwy/medytacji. Zdaniem 
P. Norris oraz R. Ingleharta, dało się jednak zidentyfikować wiele przypadków, 
gdzie poziom religijności pozostawał na wyŜszym poziomie od spodziewanego. 



 53

Taka sytuacja miała miejsce m. in. w przypadku Polski oraz Irlandii. Według 
autorów, na zaangaŜowanie religijne w tych państwach wpływ miały takie czyn-
niki jak: normy społeczne, sieci powiązań społecznych oraz nieformalna presja 
grupy by uczestniczyć w naboŜeństwach. Pewnym fenomenem pozostały Stany 
Zjednoczone. P. Norris oraz R. Inglehart nie potraktowali jednak tego przypadku 
jako anomalii od sformułowanej przez nich teorii. Wskazali natomiast, Ŝe 
w odniesieniu do społeczeństwa amerykańskiego moŜliwe jest wyróŜnienie 
pewnych czynników strukturalnych warunkujących wysoki poziom religijności. 
Stany Zjednoczone mają węŜszy zakres ubezpieczeń społecznych aniŜeli więk-
szość państw znajdujących się na tym samym, postindustrialnym etapie rozwoju. 
Stąd, wielu amerykańskich obywateli doznaje niepewności egzystencjalnej. Po-
świadczeniem tego jest fakt, Ŝe przewidywana długość Ŝycia w Stanach Zjedno-
czonych pozostaje nieco niŜsza niŜ w większości zamoŜnych krajów. Wpływ na 
wysoki poziom religijności mogą mieć takŜe rzesze imigrantów napływające do 
tego państwa. W większości pochodzą oni z biedniejszych krajów latynoamery-
kańskich oraz azjatyckich. Po czwarte, okazało się, Ŝe udział w praktykach reli-
gijnych wykazywał pozytywny związek z przynaleŜnością do organizacji reli-
gijnych (kościelnych grup charytatywnych, młodzieŜowych oraz klubów towa-
rzyskich), a takŜe do innych, świeckich stowarzyszeń. Po piąte, autorzy zaob-
serwowali zjawisko, zgodnie z którym odsetek osób uczestniczących w nabo-
Ŝeństwach pozostawał na najwyŜszym poziomie w społeczeństwach, gdzie do-
minowało jedno wyznanie. Wniosek ten przeczył załoŜeniom formułowanym 
przez przedstawicieli podejścia ekonomicznego. I wreszcie, po szóste, badacze 
wskazali, Ŝe wtórnym następstwem sekularyzacji jest niski wskaźnik dzietności 
w społeczeństwach zamoŜnych. Dla państw ubogich charakterystyczna pozosta-
je natomiast odwrotna tendencja. Na podstawie danych pochodzących z badań 
empirycznych P. Norris oraz R. Inglehart sformułowali dwa pozornie sprzeczne 
wnioski. Pierwszy z nich brzmiał: Niemal we wszystkich rozwiniętych przemy-
słowo krajach w ciągu ostatnich pięćdziesięciu lat ogół społeczeństwa zmieniał 
orientację na coraz bardziej świecką. Drugi natomiast ujęty został w następujący 
sposób: Na całym świecie Ŝyje obecnie więcej osób o tradycyjnych poglądach  
religijnych niŜ kiedykolwiek przedtem i stanowią one coraz większy odsetek lud-
ności świata (Ibidem: 323). Mimo zatem, Ŝe społeczeństwa postindustrialne 
doświadczają sekularyzacji, to w perspektywie globalnej wzrasta odsetek ludzi 
religijnych (ze względu na wysoki wskaźnik dzietności w krajach słabiej rozwi-
niętych społecznie i gospodarczo). Moim zdaniem, propozycja sformułowana 
przez P. Norris oraz R. Ingleharta idzie dalej niŜ sugestie przedstawiane przez 
D. Yamane, dotyczące ewentualnych ram nowego paradygmatu. Wychodząc od 
ludzkich potrzeb autorzy zakwestionowali poglądy badaczy krytykujących na-
stępowanie sekularyzacji we współczesnych społeczeństwach. Ich perspektywa 
nie ogranicza się przy tym do stwierdzenia, Ŝe proces zeświecczenia jest charak-
terystyczny dla wymiaru makrostrukturalnego. P. Norris oraz R. Inglehart od-



 54 

świeŜyli klasyczną tezę sekularyzacyjną. Mimo, Ŝe zanegowali właściwy jej 
determinizm, to zarazem wskazali na istnienie związku między rozwojem spo-
łecznym i gospodarczym, a spadkiem poziomu religijności. Nie ograniczyli się 
przy tym do twierdzenia, iŜ wraz z postępem cywilizacyjnym dochodzi do pro-
cesu dyferencjacji, prowadzącym z kolei do emancypacji poszczególnych pod-
systemów spod kontroli religii. Skupili się na wymiarze jednostkowym. Wska-
zany rozwój gwarantuje bowiem człowiekowi bezpieczeństwo. Pozwala skupić 
się na innych aspektach Ŝycia, nie związanych bezpośrednio z przetrwaniem. 
Religijne wyjaśnienia, formułowane głównie w sytuacjach trudnych, granicz-
nych, stają się bezuŜyteczne. Rodzi się jednak pytanie: co naleŜy rozumieć przez 
zanikanie religijności w tych bezpiecznych, postindustrialnych społeczeń-
stwach? Moim zdaniem, autorzy nie postawili jednoznacznych odpowiedzi 
w tym względzie. Zignorowali równieŜ fakt, Ŝe na gruncie społeczeństw postin-
dustrialnych kształtują się nowe zagroŜenia, związane m. in. z rozwojem energe-
tyki nuklearnej czy zanieczyszczeniem środowiska, które mogą zakwestionować 
opisane poczucie bezpieczeństwa. Zagadnienia te wydają się zatem szczególnie 
interesujące w kontekście dalszej refleksji nad sekularyzacją.  

 
Podsumowanie 

 
Ze względu na fakt, Ŝe proces sekularyzacji ma wieloznaczny charakter, do-

brze jest rozwaŜać jego znaczenie w odniesieniu do określonych wymiarów 
Ŝycia społecznego. W moim odczuciu, kluczową rolę w zrozumieniu zjawiska 
odgrywają dwa poziomy, jednostkowy oraz instytucjonalny. Na wstępie zajmę 
się tym pierwszym. Analiza tego indywidualnego wymiaru zaleŜy wprost od 
przyjmowanej definicji religii. Dla niektórych badaczy, sekularyzacja na pozio-
mie jednostkowym powinna oznaczać spadek uczestnictwa w praktykach reli-
gijnych. UwaŜam jednak, Ŝe bardziej zasadne staje się w tym przypadku 
uwzględnienie stanowiska, które wiąŜe się z pytaniem: co naleŜy rozumieć pod 
pojęciem zeświecczonej świadomości? Jak wynika z powyŜszych rozwaŜań, 
wątek ten rzadko był podejmowany przez badaczy. Stał się przedmiotem reflek-
sji m. in. P. Bergera. Badacz ten implicite dokonał przeniesienia koncepcji dyfe-
rencjacji na poziom świadomości człowieka. Zabieg ten doprowadził go do 
określonych wniosków. RóŜnicowaniu się struktur społecznych towarzyszy 
strukturyzacja świadomości. Innymi słowy, ludzka świadomość stanowi niejako 
odbicie tego, co zachodzi w zewnętrznym dla niej środowisku. Jeśli społeczna 
rola religii uległa osłabieniu w wyniku procesu dyferencjacji, to równieŜ wyja-
śnienia religijne funkcjonujące w umyśle powinny utracić swą uprzywilejowaną 
pozycję. Proces marginalizacji wiary następuje zatem zarówno na poziomie 
makrostrukturalnym jak i ludzkiej świadomości. Moim zdaniem, przedmiotem 
zainteresowania P. Bergera w wymiarze jednostkowym stała się de facto strate-



 55

gia dostosowywania się człowieka do zmian zachodzących w społeczeństwie. 
Ograniczenia tej perspektywy budzą jednak pewne wątpliwości. NaleŜy raczej 
przyjąć, Ŝe na gruncie ludzkiej świadomości powinny pojawić się róŜne reakcje 
na nowoczesność. Ogólnie rzecz biorąc, uwzględniłem dwie strategie: adaptacji 
oraz odrzucenia. Opisana przez P. Bergera marginalizacja wiary przez inne 
struktury wiarygodności jest przejawem pierwszej z nich, jednak nie jedynym. 
Wydaje się bowiem, Ŝe strategia adaptacji moŜe mieć dwojaki charakter. 
W drugim przypadku religia nie ulega marginalizacji, lecz reinterpretacji. Czło-
wiek korzysta z wyjaśnień dostarczanych mu przez naukę, ideologie polityczne 
czy świecką kulturę w ogóle. Dzięki temu, jego procesy poznawcze adaptują się 
do funkcjonowania w zmodernizowanym, zracjonalizowanym społeczeństwie. 
RóŜnica polega na tym, Ŝe istnieją tutaj dwa poziomy doświadczania i oceny 
rzeczywistości. Religia nie ulega marginalizacji jak w pierwszym przypadku, 
lecz stanowi swego rodzaju meta-narrację. Spaja róŜne świeckie wyjaśnienia, 
nadaje im transcendentny sens. Obie formy, w jakich przejawia się ta strategia 
adaptacji związane są zatem z róŜnym rozumieniem sekularyzacji. W pierwszym 
przypadku, przez zeświecczenie naleŜy uznać proces marginalizacji wiary, osła-
bienia jej roli. W drugim zaś, sekularyzacja oznacza transformację funkcji religii 
w świadomości człowieka. Nie determinuje juŜ ona wszystkich procesów po-
znawczych człowieka. Staje się swego rodzaju ramą dla narracji opierających się 
na świeckich wyjaśnieniach. Oprócz tych rozwiązań adaptacyjnych istnieje stra-
tegia odrzucenia. Na poziomie świadomości przejawia się w negacji świeckich 
wyjaśnień i próbie utrzymania przednowoczesnego sposobu doświadczania rze-
czywistości. Dyskusyjną jest kwestia, na ile taka strategia pozostaje skuteczna. 
Na poziomie świadomości człowiek moŜe de facto odrzucać świecki punkt wi-
dzenia. śyjąc jednak w zmodernizowanym społeczeństwie internalizuje funkcjo-
nujące w nim wyjaśnienia. Proces ten ma co najwyŜej nieświadomy charakter.  

Tę refleksję z wymiaru indywidualnego warto przenieść na poziom instytu-
cjonalny. Badacze związani z paradygmatem sekularyzacyjnym wskazywali, Ŝe 
sekularyzacja oznacza przede wszystkim osłabienie roli wiary w społeczeństwie. 
Wyrazem tego jest uniezaleŜnienie się podsystemów społecznych od kontroli 
dominującego Kościoła, pojawienie się pluralizmu światopoglądowego czy 
prywatyzacja religii. UwaŜam, Ŝe sytuacja na poziomie instytucjonalnym takŜe 
pozostaje bardziej skomplikowana niŜ niektórzy przedstawiciele paradygmatu 
sekularyzacyjnego zakładali. Odwołując się do strategii kognitywnych, funkcjo-
nujących w ludzkim umyśle i stanowiących reakcję na zsekularyzowaną rze-
czywistość społeczną, wyróŜniłem dwa generalne trendy istniejące na omawia-
nym poziomie. Pierwszy z nich określiłem mianem sekularyzacji. Na trend ten 
składają się dwie pomniejsze tendencje. Jedna z nich zakłada, iŜ wraz z rozwo-
jem społecznym i gospodarczym następować będzie publiczna marginalizacja 
kwestii związanych z wiarą, rozpad instytucji kościelnych oraz prywatyzacja 
religii. Tendencja ta wydaje się być charakterystyczna dla wielu zachodnich 



 56 

społeczeństw. Sekularyzacja oznacza w tym przypadku osłabienie publicznej 
roli religii. W ramach pierwszego trendu moŜliwa jest jednak takŜe inna tenden-
cja. Nie następuje wówczas rozpad instytucji religijnych. W róŜny sposób dosto-
sowują się one do funkcjonowania w świeckim społeczeństwie. Znajdują cho-
ciaŜby nowe obszary działania, które uzasadniają ich obecność w przestrzeni 
publicznej. Nie kwestionują przy tym strukturalnego zróŜnicowania systemu 
społecznego. Starają się być „sumieniem” społeczeństwa. Przez sekularyzację 
naleŜy rozumieć w tym przypadku proces transformacji roli, jaką religia pełni 
w wymiarze instytucjonalnym. Drugi, zasadniczy trend odpowiada strategii od-
rzucenia. Instytucje religijne negują dyferencjację funkcjonalną. Domagają się 
powrotu do rzeczywistości przednowoczesnej. Przejawem tego mogą być dąŜe-
nia do podporządkowania systemów prawnych kodeksom religijnym. Mimo, Ŝe 
instytucje te konfrontują się z nowoczesnością, to w wielu obszarach oddziałuje 
ona na nie. Trend ten nazwałem mianem desekularyzacji.  

Jak widać, w swojej refleksji nie zakwestionowałem całkowicie dziedzictwa 
„starego” paradygmatu. Uznałem, Ŝe związani z nim badacze koncentrowali się 
na pewnym szczególnym przypadku relacji zachodzących między religią a no-
woczesnością. Sytuacja zaś wydaje się znacznie bardziej złoŜona. Odnoszę wra-
Ŝenie, Ŝe znajdujemy się na szczególnym etapie rozwoju. Doświadczamy sytu-
acji, którą określiłem mianem bifurkacji. Zidentyfikowałem dwa podstawowe, 
a zarazem wykluczające się trendy, przed którymi stoją obecne społeczeństwa 
i współcześni ludzie. Jeden z nich oznacza sekularyzację, drugi desekularyzację. 
Pierwszy trend rozpada się de facto na dwie tendencje, oznaczające odpowied-
nio: marginalizację religii w społeczeństwie (i w świadomości człowieka) bądź 
transformację jej roli, funkcji, które pełni. Drugi zaś pozostaje w kontradykcji do 
nowoczesności. Oznacza powrót do dawnych funkcji religii. Te dwa trendy za-
chodzą jednocześnie. Nawet, jeśli odnoszę wraŜenie, Ŝe ostatecznie ludzie i spo-
łeczeństwa podąŜą drogą wyznaczoną przez proces sekularyzacji, to dalej nie 
jestem pewien, czy nastąpi marginalizacja religii czy raczej transformacja roli, 
jaką pełni. Pewnego klucza do zrozumienia zachodzących współcześnie zjawisk 
dostarczają tzw. anomalie, a więc zjawiska, które podwaŜyły niektóre załoŜenia 
tezy sekularyzacyjnej (zwłaszcza jej uniwersalistyczny charakter) bądź otworzy-
ły nowe obszary dyskusji. Chodzi tutaj m. in. o rozwój nowych ruchów religij-
nych, rozkwit duchowości w społeczeństwach zachodnich, zjawisko religijnego 
odrodzenia, które skutkowało ponownym pojawianiem się religii w przestrzeni 
publicznej. Istotną anomalią, która od początku budziła dyskusje, pozostaje wy-
soki odsetek osób uczestniczących w naboŜeństwach w Stanach Zjednoczonych. 
Fenomen ten kwestionuje zaleŜność, jaka zdaniem badaczy związanych ze „sta-
rym” paradygmatem miała łączyć religijność z nowoczesnością. Warto zatem 
bliŜej przyjrzeć się podejściom, które z tych anomalii uczyniły centralny punkt 
swych rozwaŜań. Być moŜe podejmowane na ich gruncie dyskusje dostarczą 
narzędzi do zrozumienia zachodzących obecnie przemian.  



 
 
 
 
 
 

Rozdział 2 
 

 RELIGIA W PERSPEKTYWIE EKONOMICZNEJ.  
NOWY PARADYGMAT  

 
 

Wprowadzenie 
 

We współczesnych rozwaŜaniach nad religijnością istotne miejsce zajmuje 
podejście utworzone na gruncie amerykańskim. Mowa tu o paradygmacie eko-
nomicznym. Formułowane w ramach niego teorie stanowią powaŜne wyzwanie 
dla zwolenników tezy sekularyzacyjnej. Związani z nim badacze punktem wyj-
ścia dla swych rozwaŜań uczynili kwestię „amerykańskiej wyjątkowości”, sze-
roko dyskutowaną w literaturze przedmiotu (por. Wilson 1982; Wallis, Bruce 
1984; Wallis 1986; Dobbelaere 1987; Hunter 1983, 1987; Lechner 1991). Jak 
wskazałem w rozdziale pierwszym, istotnym problemem dla paradygmatu seku-
laryzacyjnego był wysoki poziom religijności w Stanach Zjednoczonych. Uzna-
no to za formę anomalii, odstępstwa od fundamentalnych załoŜeń. Teza sekula-
ryzacyjna zakładała bowiem, Ŝe wraz z rozwojem społeczno-gospodarczym 
poziom religijności powinien maleć. Ten aksjomat odpowiadał sytuacji właści-
wej dla kontynentu europejskiego, nie pasował jednak do religijnej atmosfery 
Stanów Zjednoczonych. Problemem „amerykańskiej wyjątkowości” zajęli się 
badacze, których początkowo luźne refleksje uformowały na początku lat 90. 
XX w. nowy paradygmat. Wśród nich naleŜy wymienić przede wszystkim: 
W. S. Bainbridge’a, R. Starka, R. Finke, A. Greeley’a oraz L. Iannaccone. Roz-
waŜania doprowadziły ich do konkluzji, stanowiącej zarazem fundamentalną 
tezę konstytuującą nowe podejście, Ŝe modernizacja społeczeństwa nie musi 
prowadzić do zaniku czy spadku religijności. Chcąc uzasadnić to stanowisko 
badacze sięgnęli po aparat pojęciowy wypracowany w ramach nauk ekonomicz-
nych. Inspirowali się teorią racjonalnego wyboru, która od lat 70. XX w. zaczęła 
cieszyć się coraz większą popularnością (Iannaccone 1994, 1995, 1998). 
G. Becker, jej wybitny przedstawiciel, zasugerował, Ŝe przedmiotem badań eko-
nomii powinna być nie tylko gospodarka, ale w ogóle wszelkie zjawiska spo-
łeczne (Becker 1976). Sam w swoich pracach podjął się m. in. analizy przestęp-
czości (Becker 1968). Teoria racjonalnego wyboru wydała się takŜe odpowied-



 58 

nim narzędziem teoretycznym do badania religijności. W ten sposób zaczęto 
tworzyć pewne ramy, w których miał funkcjonować nowy paradygmat.  

Jego powstanie ogłosił S. Warner w tekście zatytułowanym Work in Pro-
gress toward a New Paradigm for the Sociological Study of Religion in the Unit-
ed States (1993). Autor przyjął, Ŝe oba paradygmaty: „stary”, reprezentowany 
przede wszystkim przez P. Bergera i jego koncepcję „świętego baldachimu”, 
oraz nowy, ekonomiczny, wyrastają z dwóch odmiennych doświadczeń. Funda-
mentem dla pierwszego z nich jest sytuacja właściwa dla Europy. Na kontynen-
cie dominującą pozycję zajmują religijne monopole, reprezentowane przez Ko-
ścioły narodowe. Stąd paradygmat ten kładzie nacisk na procesy dyferencjacji, 
linearnej sekularyzacji. W rozwaŜaniach historycznych istotne znaczenie ma 
róŜnica istniejąca pomiędzy poziomem religijności społeczeństw średniowiecz-
nych i nowoczesnych. Zakłada się, Ŝe wraz z pojawianiem się kapitalizmu oraz 
współczesnego państwa następuje spadek znaczenia wiary. Inaczej sytuacja wy-
gląda na gruncie nowego paradygmatu. Wyrasta on z doświadczenia amerykań-
skiego, gdzie istotną rolę odgrywa konkurencja pomiędzy poszczególnymi de-
nominacjami. Nacisk kładzie się na procesy religijnego odrodzenia oraz mobili-
zacji religijności. Punktem wyjścia dla historycznych porównań staje się okres 
Drugiego Przebudzenia Religijnego, mającego miejsce na początku XIX w. 
Przebudzenie to przyczyniło się do oŜywienia religijności, wzrostu liczby deno-
minacji. Zdaniem S. Warnera, na amerykańskie doświadczenie składa się plura-
lizm religijny, a takŜe rozdział Kościoła od państwa, nie będący zarazem odmia-
ną europejskiego sekularyzmu. Denominacje motywują swoich członków do 
angaŜowania się w działania na rzecz Kościoła, społeczności lokalnej, jak i pań-
stwa. Nierzadko stanowią fundament dla ruchów praw człowieka czy w ogóle 
aktywności ukierunkowanej na walkę z róŜnymi formami dyskryminacji (War-
ner 1993). Przedstawiciele paradygmatu ekonomicznego przyjęli, Ŝe to nie do-
świadczenie amerykańskie, lecz europejskie stanowi anomalię. Rozwój społecz-
no-gospodarczy wcale nie przyczynia się bowiem do sekularyzacji, jeśli w da-
nym społeczeństwie mamy do czynienia z pluralizmem religijnym.  

RozwaŜania badaczy związanych z omawianym podejściem skoncentrowały 
się wokół szerokiego spektrum zagadnień. Przedmiotem refleksji uczynili za-
równo mikro- jak i makroekonomię religijności. Oba obszary tematyczne znala-
zły swoje odzwierciedlenie w niniejszym rozdziale. Na wstępie przedstawiłem 
teorie dotyczące zachowań religijnych. Uwaga badaczy skupiła się tutaj przede 
wszystkim na udziale wiernych w praktykach religijnych. Reprezentanci wska-
zanego podejścia byli zainteresowani przy tym opracowaniem perspektywy łą-
czącej ze sobą wymiar jednostkowych decyzji i ich makrostrukturalnych skut-
ków. Korzystali zarówno z doświadczeń teorii gier, jak i koncepcji odwołują-
cych się do pojęcia kapitału społecznego. W swojej refleksji uwzględniłem po-
nadto zagadnienia związane z funkcjonowaniem „przedsiębiorstw religijnych”. 
Przedmiotem analizy stała się przede wszystkim kwestia restrykcyjności, deter-



 59

minująca potencjalny sukces denominacji. W rozwaŜaniach ująłem równieŜ opis 
róŜnych struktur rynkowych i ich wpływu na poziom uczestnictwa w praktykach 
religijnych. Te zagadnienia teoretyczne stały się swego rodzaju przyczynkiem 
do analizy sytuacji w społeczeństwie polskim. Pod refleksję poddałem kwestię, 
czy istnieje tutaj zaleŜność między typem struktury rynkowej a poziomem 
uczestnictwa w praktykach religijnych. Kwestie podjęte w rozdziale powinny 
przybliŜyć mnie do odpowiedzi na pytanie, czy we współczesnych społeczeń-
stwach następuje proces sekularyzacji.  

 
2.1. Teorie zachowań religijnych  

 
W połowie lat 70. XX w. religia stała się przedmiotem rozwaŜań badaczy 

związanych z teorią racjonalnego wyboru. C. Azzi oraz R. Ehrenberg jako 
pierwsi podjęli się ekonomicznej analizy uwarunkowań uczestnictwa w prakty-
kach religijnych. Były to badania pionierskie, inspirowane dokonaniami G. Bec-
kera. C. Azzi oraz R. Ehrenberg przedstawili wyniki swojej analizy w artykule 
zatytułowanym Household Allocation of Time and Church Attendance (1975). 
Na wstępie załoŜyli, Ŝe ludzie uczestniczą w praktykach religijnych z co naj-
mniej trzech powodów. Po pierwsze, mogą przyjmować, Ŝe ich pośmiertna kon-
sumpcja jest uzaleŜniona od udziału w praktykach religijnych w Ŝyciu docze-
snym. Podstawowe znaczenie ma w tym przypadku „motyw zbawienia”. Po 
drugie, mogą odczuwać satysfakcję z udziału w naboŜeństwach oraz uczestnic-
twa w róŜnych inicjatywach organizowanych przez Kościół. To poczucie zado-
wolenia ma dwa źródła. Z jednej strony chodzi o satysfakcję natury duchowej, 
z drugiej zaś udział w praktykach religijnych determinowany jest przez chęć 
bycia we wspólnocie. Po trzecie, istotnym czynnikiem sprawiającym, Ŝe ludzie 
uczęszczają do kościoła pozostaje presja społeczna. C. Azzi oraz R. Ehrenberg 
skupili się na pierwszym ze wskazanych powodów. Punktem wyjścia dla rozwa-
Ŝań stała się ekonomia gospodarstwa domowego. Badacze byli zainteresowali, 
w jaki sposób ludzie dokonują wyboru pomiędzy konsumpcją dóbr doczesnych 
a udziałem w praktykach religijnych. Ten dylemat został przedstawiony w spo-
sób formalny. Przez gospodarstwo domowe C. Azzi oraz R. Ehrenberg rozumieli 
podmiot gospodarczy złoŜony z dwóch osób: męŜa oraz Ŝony. Ze względu na to, 
Ŝe celem jego działalności jest maksymalizacja uŜyteczności, to wskazany dy-
lemat daje się przedstawić za pomocą następującej funkcji: 

 
U = U(C1, C2, …, Ct…, Cn, q) 

 
gdzie Ct reprezentuje konsumpcję gospodarstwa domowego w czasie t, zaś 
q spodziewaną wartość konsumpcji pośmiertnej. Badacze uprościli model. Zało-
Ŝyli, Ŝe członkowie gospodarstwa znają długość swojego Ŝycia oraz oboje za-



 60 

kończą je pod koniec okresu n. Dla dalszej analizy niezbędne było zdefiniowa-
nie obu zmiennych. C. Azzi oraz R. Ehrenberg uznali, Ŝe wartość konsumpcji 
gospodarstwa domowego w czasie t (Ct) jest zaleŜna od dóbr nabywanych na 
rynku (xt) oraz od alokacji czasu przeznaczanego przez męŜa (h1t) oraz Ŝonę (h2t) 
na konsumpcję: 

 
Ct = C(xt, h1t, h2t) dla kaŜdego t 

 
Spodziewana wartość konsumpcji pośmiertnej zaleŜy natomiast od wartości 

dóbr ofiarowanych przez gospodarstwo domowe na Kościół (xrt) oraz czasu prze-
znaczanego przez członków tego gospodarstwa (h1rt, h2rt) na aktywność religijną: 

 
q = q(R1, R2, …, Rt …, Rn) 

 
gdzie:  
 

Rt = R(xrt, h1rt, h2rt). 
 
W swoich rozwaŜaniach C. Azzi oraz R. Ehrenberg zwrócili uwagę na 

szczególny przypadek niewierzących. Będą to te osoby, dla których q zawsze 
jest równe zeru, bez względu na poziom religijnego zaangaŜowania. W rezulta-
cie, niewierzący nie będą poświęcać czasu na uczestnictwo w naboŜeństwach.  

C. Azzi oraz R. Ehrenberg podkreślali, Ŝe przedstawione przez nich wyja-
śnienie udziału w praktykach religijnych moŜliwe jest jedynie w ramach modelu, 
który opracowali. Gdy weźmie się pod uwagę inne powody determinujące 
uczestnictwo w naboŜeństwach, w tym motyw satysfakcji bądź presji społecznej, 
to wartość q dla niewierzących moŜe być wyŜsza od zera. C. Azzi oraz R. Eh-
renberg testowali wypracowany przez siebie model na danych statystycznych 
dotyczących udziału w praktykach religijnych z 1926, 1936 oraz 1952 r., a takŜe 
na wynikach sondaŜu społecznego przeprowadzonego w 1973 r. Doszli do 
dwóch istotnych wniosków. Na wstępie załoŜyli, Ŝe udział w praktykach religij-
nych powinien wzrastać wraz z wiekiem. Ta hipoteza wydawała się oczywista. 
Analizy przeprowadzone przez C. Azzi oraz R. Ehrenberga potwierdziły to zało-
Ŝenie, interesująca okazała się jednak sama interpretacja. W przypadku zwy-
kłych inwestycji największy nakład czasu i środków pozostaje charakterystycz-
ny dla wcześniejszych etapów Ŝycia, tak by w późniejszym okresie moŜna było 
czerpać satysfakcję z uzyskanych zysków. Udział w praktykach religijnych ma 
jednak szczególny charakter. Jest to inwestycja, w przypadku której nakład cza-
su i środków wzrasta wraz z udziałem w praktykach religijnych. Uczestnictwo 
w naboŜeństwach sprawia, Ŝe zwiększa się kapitał religijny właściwy dla danego 
gospodarstwa domowego. Korzyści wynikające z tej inwestycji wierni będą 
mogli skonsumować jednak dopiero w Ŝyciu pośmiertnym. Z analizy badaczy 



 61

wynikało ponadto, Ŝe ów liniowy wzrost religijności wraz z wiekiem pozostawał 
właściwy przede wszystkim dla kobiet, podczas gdy w przypadku męŜczyzn 
zaleŜność ta przyjmowała kształt litery U. Wyjaśnienia dla tej sytuacji dostarczył 
drugi wniosek sformułowany przez C. Azzi oraz R. Ehrenberga. Opracowany 
przez nich model umoŜliwił bowiem opisanie efektu substytucji pomiędzy cza-
sem przeznaczanym na aktywność religijną a pieniędzmi ofiarowanymi na Ko-
ściół. Wraz ze wzrostem dochodów członkowie gospodarstwa domowego czę-
ściej uczestniczą w mniej czasochłonnych praktykach religijnych. Ta mniejsza 
intensywność zaangaŜowania religijnego kompensowana jest przez większą 
wartość datków finansowych oferowanych na rzecz Kościoła. Inna sytuacja ma 
natomiast miejsce, gdy gospodarstwo domowe dotyka problem bezrobocia. Ma-
leje wówczas wartość czasu. W rezultacie, członkowie gospodarstwa częściej 
uczestniczą w bardziej długotrwałych, intensywniejszych praktykach religij-
nych. Zdaniem badaczy, ta konkluzja tłumaczy takŜe, dlaczego relacja między 
udziałem w naboŜeństwach a wiekiem u męŜczyzn przyjmuje kształt litery U. 
To ich praca oraz uzyskiwane z niej dochody stanowią podstawowe źródło 
utrzymania gospodarstw domowych. Spadek uczestnictwa w praktykach przy-
pada na okres, kiedy męŜczyźni skoncentrowani są na realizacji kariery zawo-
dowej. Wzrasta wówczas koszt alternatywny czasu przeznaczanego na udział 
w praktykach religijnych. Uczestnictwo w naboŜeństwach staje się zbyt czaso-
chłonne. Model C. Azzi oraz R. Ehrenberga (model A–E) był w następnych 
latach wielokrotnie testowany empirycznie. Niektóre analizy potwierdziły wnio-
ski badaczy (por. Ehrenberg 1977, Sullivan 1985, Neuman 1986). Wyniki in-
nych (Ulbrich i Wallace 1983, 1984) podwaŜyły ich dokonania. W przypadku 
tych drugich uwagę zwracano na dwie kwestie. Po pierwsze, na brak dowodów 
sugerujących, Ŝe istnieje związek pomiędzy oczekiwaniem pośmiertnych korzy-
ści a wzrostem uczestnictwa w praktykach religijnych wraz z wiekiem. Po dru-
gie, stwierdzano, Ŝe wyŜszy poziom religijności kobiet nie musi wcale wynikać 
z niŜszego kosztu alternatywnego czasu przeznaczanego na udział w naboŜeń-
stwach. 

W pierwszych latach kształtowania się nowego paradygmatu refleksję nad 
czynnikami determinującymi zaangaŜowanie religijne jednostek podejmowali 
nie tylko ekonomiści, ale równieŜ socjologowie. Istotną rolę w tym względzie 
odegrali R. Stark oraz W. S. Bainbridge. Obaj autorzy koncentrowali się począt-
kowo na problematyce kultów religijnych. W latach 80. XX w. wydali dwie 
publikacje, The Future of Religion (1985) oraz Teorię religii ([1987] 2007), 
które stanowiły swego rodzaju bodziec dla dalszego rozwoju omawianego nurtu 
badawczego. W pierwszej z wymienionych prac, autorzy podjęli się ataku tezy 
sekularyzacyjnej, sugerowali przy tym, Ŝe mimo pesymistycznych prognoz, 
religia dalej trwa i się rozwija. W Teorii religii przedstawili natomiast funda-
menty swojej koncepcji. Interesującym fragmentem tej publikacji okazały się 
rozwaŜania autorów nad zaangaŜowaniem religijnym. Mimo, Ŝe sami badacze 



 62 

odeszli od niektórych załoŜeń przedstawionych w ich pracy, a część z nich zmo-
dyfikowali, to ten obszar refleksji dotyczący aktywności religijnej do dziś wyda-
je się pozostawać aktualny. Odwołując się do koncepcji behawiorystycznych, 
a takŜe do teorii wymiany, stwierdzili, Ŝe ludzie w swych działaniach poszukują 
tego, co uwaŜają za nagrody, unikają zaś tego, co postrzegają jako koszty. Pew-
nym problemem pozostaje jednak samo pozyskiwanie korzyści. Zdaniem 
R. Starka oraz W. S. Bainbridge’a, dostęp do niektórych nagród jest ograniczo-
ny. Co więcej, część z nich nie istnieje. Badacze rozwaŜając ten drugi przypadek 
zwrócili uwagę na zagadnienia związane ze śmiercią. Gdyby ludzkości udało się 
ją pokonać, mielibyśmy do czynienia z istnieniem określonej nagrody. Tak jed-
nak nie jest. R. Stark oraz W. Bainbridge skupili zatem swoją refleksję na kwe-
stii kompensatorów. W ich przekonaniu, zastępują one nagrody, gdy te nie ist-
nieją (pokonanie śmierci) bądź są trudne do osiągnięcia. Te podstawowe załoŜe-
nia dotyczące funkcjonowania jednostki autorzy odnieśli do zagadnień związa-
nych z wiarą. Religię zdefiniowali jako system kompensatorów ogólnych. Dla 
przykładu, ludzie nie mogąc uzyskać rzeczywistej nagrody, jaką jest pokonanie 
śmierci, otrzymują obietnicę Ŝycia pośmiertnego, pozostającą de facto kompen-
satorem. Analizując tę cześć omawianej teorii naleŜy jednak pamiętać o zasadni-
czej kwestii. Koncepcja zaproponowana przez R. Starka oraz W. Bainbridge’a 
nie była kolejną odsłoną rozwaŜań utoŜsamiających religię z „fałszywą świado-
mością” czy iluzją. Badacze wskazali jedynie, Ŝe przedmiotem wiary są kwestie 
nierozstrzygalne. Zwrócili ponadto uwagę, Ŝe o ile sama religia dostarcza wyja-
śnień będących kompensatorami ogólnymi, o tyle juŜ organizacje religijne pozo-
stają takŜe źródłem nagród.   

Dla R. Starka oraz W. Bainbridge’a, przedmiotem zainteresowania stały się 
takŜe wybory dokonywane przez jednostki, dotyczące zwłaszcza pozostawania 
przy danym wyznaniu bądź przystąpienia do innej denominacji. Istotną rolę 
w tym procesie odgrywają nagrody oferowane przez poszczególne instytucje 
religijne. Jedną z nich jest sama przynaleŜność do organizacji religijnej. Dzięki 
niej jednostka otrzymuje prawomocne miejsce we wspólnocie. Zyskuje moŜli-
wość dostępu do innych nagród religijnych. Inną korzyścią jest udział w obrzę-
dach, które poza swym stricte religijnym znaczeniem mają równieŜ charakter 
wydarzeń społecznych. Nagrodą pozostaje ponadto udział w organizacjach 
i róŜnych inicjatywach, w tym w chórach, kursach tańca towarzyskiego czy klu-
bie samotnych serc. Korzyścią jest takŜe socjalizacja dzieci odbywająca się 
dzięki instytucji religijnej. Oprócz nagród organizacje religijne dostarczają kom-
pensatorów. Zdaniem R Starka oraz W. S. Bainbridge’a, taką rolę pełni m. in. 
doktryna religijna obiecująca pocieszenie w znoszeniu przeciwności losu czy 
zadośćuczynienie za cierpienie doznawane w Ŝyciu ziemskim. Innym kompensa-
torem pozostają doświadczenia religijne. Przejawiają się głównie w formie wizji 
czy mówienia w nieznanych językach. Kompensatorami są takŜe: modlitwa, 
stanowiącą formę szukania boskiej pomocy czy teŜ osiągania wewnętrznego 



 63

spokoju, a takŜe poczucie moralnej wyŜszości, przeświadczenie o byciu wybrań-
cem boŜym, dysponowaniu wyjątkową toŜsamością religijną. W opinii R. Starka 
oraz W. S. Bainbridge’a, Kościoły dostarczają przede wszystkim nagród, sekty 
zaś kompensatorów. Autorzy rozwaŜali powiązania między statusem społeczno-
-ekonomicznym a przynaleŜnością do określonej organizacji. Zakładali, Ŝe sekty 
jako podmioty cechujące się wysokim poziomem napięcia z otoczeniem spo-
łecznym powinny być atrakcyjne przede wszystkim dla osób zajmujących niŜszą 
pozycją społeczną, a więc potencjalnie ponoszących mniejsze koszty związane 
z przystąpieniem do nich. ZałoŜenia tego nie potwierdziły dane empiryczne. 
R. Stark oraz W. S. Bainbridge zaobserwowali, Ŝe do sekt naleŜeli przede 
wszystkim reprezentanci klasy średniej. Przedstawiciele niŜszych warstw wyka-
zywali znacznie mniejsze zainteresowanie jakimkolwiek zaangaŜowaniem reli-
gijnym (Stark, Bainbridge [1987] 2007).  

Refleksja zainicjowana przez C. Azzi, R. Ehrenberga oraz wskazanych so-
cjologów ukonstytuowała ekonomiczną teorię zachowań religijnych. Na jej 
gruncie przyjęto, Ŝe ludzie podchodzą do religii tak, jak do innych przedmiotów 
wyboru. Kalkulują koszty i korzyści oraz działają w taki sposób, aby maksyma-
lizować te drugie. Stąd, podejmują decyzję, jaką religię będą wyznawać (jeśli 
w ogóle biorą pod uwagę kwestię wiary) oraz jak intensywnie się w nią zaanga-
Ŝują. Te wybory nie są jednak stałe. Z czasem, ludzie mogą zmienić swą przyna-
leŜność wyznaniową bądź poziom swego zaangaŜowania. Badaczy związanych 
z omawianym podejściem w największym stopniu zainteresował sposób wytwa-
rzania satysfakcji religijnej . Stąd, ich uwaga skoncentrowała się na działalności 
gospodarstwa domowego. Rodzina jest bowiem zdolna do „produkowania” sa-
tysfakcji religijnej w takim samym stopniu, jak do wytwarzania posiłków, zdro-
wia, itd. Na tę zdolność produkcyjną gospodarstwa wpływają określone czynni-
ki. Aby przygotować posiłek, naleŜy zakupić odpowiednie towary oraz przezna-
czyć odpowiednią ilość czasu i pracy na jego wytworzenie. Niezbędne okazują 
się takŜe określone umiejętności w zakresie gotowania, pieczenia, itd. Podobna 
sytuacja ma miejsce w przypadku „produkowania” satysfakcji religijnej. Istotną 
rolę odgrywa tu udział w naboŜeństwach czy szkółkach niedzielnych. Są to 
wszystko „dobra” nabywane od organizacji religijnych. Wkład niezbędny do 
„wyprodukowania” satysfakcji religijnej obejmuje takŜe czas i pracę, które są 
przeznaczane na dojazd do i z naboŜeństwa, wspólną modlitwę, czytanie Pisma 
Świętego, działalność charytatywną organizowaną przez Kościół, itd. Trzecim 
niezbędnym elementem pozostają umiejętności oraz doświadczenie członków 
gospodarstwa domowego. L. Iannaccone nazwał ten rodzaj wkładu mianem 
kapitału religijnego. Składają się na niego: wiedza religijna, znajomość doktryny 
i rytuału oraz przyjazne relacje z innymi wyznawcami. L. Iannaccone zwrócił 
ponadto uwagę, Ŝe kapitał religijny jest nie tylko czynnikiem umoŜliwiającym 
gospodarstwu domowemu „wytwarzanie” satysfakcji, ale takŜe produktem ak-
tywności religijnej. Badacz ten podkreślił, Ŝe rozwaŜania nad zachowaniami 



 64 

religijnymi powinny koncentrować się na tym właśnie elemencie (Iannaccone 
1995a). Tak zdefiniowane załoŜenia teoretyczne pozwoliły reprezentantom 
omawianego paradygmatu na podjęcie refleksji w wielu obszarach. Przedmiotem 
zainteresowań stały się m. in. małŜeństwa międzywyznaniowe. Zdaniem L. Ian-
naccone, gospodarstwa domowe są w stanie produkować satysfakcję religijną 
bardziej efektywnie, jeśli oboje małŜonkowie pozostają tego samego wyznania. 
W takich rodzinach nie dochodzi do dyskusji dotyczących m. in. wychowania 
religijnego dzieci czy datków i środków przeznaczanych na Kościół, denomina-
cję. W gospodarstwach tych poziom uczestnictwa w praktykach religijnych po-
winien być takŜe wyŜszy niŜ w rodzinach, gdzie mąŜ i Ŝona są innego wyznania. 
Aby potwierdzić swoje przypuszczenia, L. Iannaccone podjął się analizy danych 
pochodzących z badań przeprowadzonych wśród amerykańskich katolików 
(1963, 1974) oraz z Generalnych SondaŜy Społecznych (1972–1991). Okazało 
się, Ŝe tendencja do pobierania się w ramach jednego wyznania jest bardzo silna. 
Związki małŜeńskie z przedstawicielami tej samej denominacji były znacznie 
częstsze wśród osób, których wyznanie miało unikatowy charakter, posiadało 
niewiele substytutów na rynku wiar. Udało się takŜe sformułować pewne wnio-
ski dotyczące zaangaŜowania religijnego gospodarstw domowych. Rodziny, 
w których obaj małŜonkowie naleŜeli do tego samego wyznania cechowały się 
wyŜszym poziomem uczestnictwa w naboŜeństwach, większymi datkami na 
Kościół oraz częstszym odprawianiem modlitw. Takie gospodarstwa domowe 
charakteryzowały się zatem większymi zdolnościami w zakresie produkcji satys-
fakcji religijnej aniŜeli rodziny, w których małŜonkowie związani byli z róŜnymi 
denominacjami. L. Iannaccone przyznał jednak, Ŝe moŜliwe jest inne wyjaśnie-
nie zaobserwowanej zaleŜności. NaleŜy przyjąć bowiem, Ŝe w związki małŜeń-
skie z przedstawicielami innych wyznań wchodzą osoby, które dysponują mniej-
szym kapitałem religijnym (Iannaccone 1995a).  

Na gruncie ekonomicznej teorii zachowań religijnych skupiono się takŜe na 
analizie uczestnictwa w praktykach religijnych. Koncentracja na tej właśnie 
problematyce wynikała z faktu, Ŝe zagadnienie to jest dobrze udokumentowane 
statystycznie15. Interesujące rozwaŜania w tym względzie zostały podjęte przez 
L. Iannaccone oraz S.F. Evertona w artykule zatytułowanym Never on Sunny 
days: Lessons from Weekly Attendance Counts (2004). Autorzy próbowali wyja-
śnić w nim, od jakich czynników zaleŜy uczestnictwo w niedzielnych prakty-
kach religijnych. Przedmiotem analizy stały się dane pochodzące z czterech 
kongregacji16, odnoszące się do okresu między 1994 a 2002 r. Wstępne obser-
                                        

15 Dobrze udokumentowanym zjawiskiem pozostają takŜe datki przeznaczane przez wiernych 
na kościół. Zagadnienie to rzadziej jednak było podejmowane przez badaczy religijności. Na grun-
cie paradygmatu ekonomicznego rozwaŜania w tym obszarze uwzględnił L. Iannaccone w tekście 
zatytułowanym Skewness Explained: A Rational Choice Model of Religious Giving (1997).  

16 W analizie uwzględniono kongregacje naleŜące do głównego nurtu amerykańskiego prote-
stantyzmu, związane z następującymi denominacjami: Kościołem Reformowanym w Ameryce 
[Reformed Church in America], Zjednoczonym Kościołem Chrystusa [United Church of Christ], 



 65

wacje przeprowadzone przez badaczy przyniosły mniej bądź bardziej oczywiste 
wnioski. Okazało się, Ŝe poziom uczestnictwa w praktykach religijnych wzrastał 
w trakcie świąt religijnych, w tym przede wszystkim BoŜego Narodzenia oraz 
Wielkanocy, a takŜe – czego juŜ nie potrafiono wyjaśnić – w Dzień Matki. 
L. Iannaccone oraz S. F. Everton skoncentrowali się w swojej analizie na sezo-
nowych wahaniach uczestnictwa w naboŜeństwach. Interesowało ich to, od cze-
go one zaleŜą. W interpretacji danych odwołali się do teorii popytu. W centrum 
rozwaŜań znalazł się sam proces wyboru, w trakcie którego wierni decydują, czy 
wziąć udział w naboŜeństwie niedzielnym. W analizie tak zdefiniowanego dy-
lematu wymiar normatywny zszedł na drugi plan. W procesie podejmowania 
wyboru podstawowe znaczenie ma bowiem nie tyle kwestia przestrzegania reli-
gijnych zasad, co raczej kalkulacja kosztów i korzyści dokonywana przez jed-
nostkę. Badacze wyróŜnili róŜne determinanty popytu na usługi religijne. Jed-
nym z waŜniejszych okazała się ich cena. W przeszłości praktyki religijne wią-
zały się z róŜnymi kosztami. Przyjmowały one postać datków na Kościół, opłat 
członkowskich, niekiedy zaś społecznej stygmatyzacji czy politycznych prześla-
dowań ze strony państwa. Współcześnie kosztem udziału w naboŜeństwie jest 
czas, a dokładnie całkowita wartość czasu przeznaczanego na realizację prakty-
ki. To załoŜenie pozwoliło badaczom na wyjaśnienie pewnej prawidłowości. 
W swojej refleksji skupili się na koszcie alternatywnym czasu przeznaczonego 
na udział w naboŜeństwie. Jego wzrost prowadzi do obniŜenia wskaźnika 
uczestnictwa. Istotną rolę odgrywała w tym przypadku pogoda. Jak wynikało 
z analizy badaczy, spadek udziału w praktykach religijnych następował nie tyl-
ko, gdy deszczowa aura zniechęcała do uczestnictwa w naboŜeństwie, ale rów-
nieŜ w słoneczne, letnie dni. Ten wniosek okazał się istotny z co najmniej dwóch 
powodów. Po pierwsze, potwierdził, Ŝe udział w praktykach religijnych zaleŜy 
od kalkulacji korzyści oraz zysków. Gdyby przyjąć, Ŝe chodzenie do kościoła 
nie wynika z wyboru, lecz z obowiązku przestrzegania religijnych zasad, to po-
goda nie powinna mieć wpływu na poziom uczestnictwa w naboŜeństwach. Po 
drugie, okazało się, Ŝe udział w praktykach religijnych spada, gdy wzrasta koszt 
alternatywny przeznaczanego na nie czasu. W pogodne dni inne, konkurencyjne 
wobec kościoła formy aktywności są dla wielu wiernych bardziej atrakcyjne od 
mszy.  

Indywidualne decyzje jednostek stały się takŜe punktem wyjścia dla reflek-
sji nad zjawiskiem określanym mianem religijnego regionalizmu. W Stanach 
Zjednoczonych istnieje znaczne zróŜnicowane, jeśli chodzi o udział wiernych 
w praktykach religijnych. W największym stopniu uczestniczą w nich mieszkań-
cy Południowego Wschodu oraz stanu Utah. NajniŜszy odsetek praktykujących 
pozostaje natomiast charakterystyczny dla Zachodniego WybrzeŜa. W latach 50. 

                                        

Amerykańskimi Kościołami Baptystycznym [American Baptist Churches USA]. Dwie kongregacje 
zlokalizowane były w San Jose, jedna w Portland, jedna zaś na półwyspie Olympic w stanie Wa-
szyngton.  



 66 

i 60. XX w. badacze w większości byli przekonani, Ŝe róŜnice pomiędzy po-
szczególnymi stanami ulegną zatarciu wraz z przemieszczaniem się ludności. 
Konsekwencją tego zjawiska miał być swego rodzaju amerykański tygiel religij-
ny (Herberg 1960). Późniejsze badania i analizy nie potwierdziły jednak tego 
załoŜenia. Religijne zróŜnicowanie utrzymywało się, mimo znacznej mobilności 
amerykańskiego społeczeństwa (Finke 1989; Glenn, Simmons 1967; Halvorson, 
Newman, Nielsen 1978; Newman, Halvorson 1984; Reed 1972; Smith, Sikkink, 
Bailey 1998; Stump 1984a, 1984b; Wuthnow, Christiano 1979). Mieszkańcy 
Południowego Wschodu dalej regularnie uczestniczyli w naboŜeństwach, choć 
na tereny te napływała ludność z bardziej świeckich stanów. Podobna sytuacja 
miała miejsce w przypadku Zachodniego WybrzeŜa. Ludność, która tam migro-
wała nierzadko pochodziła z obszarów o znacznie wyŜszym poziomie uczestnic-
twa w praktykach religijnych. Nie miało to jednak wpływu na świecki charakter 
tych stanów. Problematyka ta stała się przedmiotem zainteresowania przedsta-
wicieli paradygmatu ekonomicznego. RozwaŜania w tym względzie podjęli 
L. Iannaccone oraz M. D. Makowsky w tekście zatytułowanym Accidental Athe-
ists? Agent-Based Explanations for the Persistence of Religious Regionalism 
(2007). Analizując problem religijnego regionalizmu odwołali się do koncepcji 
T. Schellinga, przedstawiciela teorii gier. Badacz ten opracował model wyjaśnia-
jący fenomen segregacji rasowej występującej w amerykańskich miastach. Zasto-
sował siatkę złoŜoną z n komórek, przy czym kaŜda z nich reprezentowała lokali-
zację zamieszkiwaną przez daną „osobę”. Na oznaczenie „osób” uŜył dwóch 
znaków, w zaleŜności od tego, jakiej grupy były przedstawicielami (bia-
łych/czarnych). T. Schelling przyjął ponadto załoŜenie, zgodnie z którym kaŜda 
jednostka preferuje mieszkać w okolicy, gdzie co najmniej c-proc. (najczęściej 50 
proc.) jej sąsiadów ma ten sam kolor skóry. Na wstępie symulacji „osoby” zostają 
przypadkowo rozmieszczone na siatce. Losuje się jedną z nich i sprawdza, na ile 
jej obecna lokalizacja spełnia wymagania postawione na początku (co najmniej  
c-proc. sąsiadów tego samego koloru skóry). Jeśli nie, to przemieszcza się tę 
„osobę” do najbliŜszego miejsca, które odpowiada wskazanym warunkom. Pro-
ces ten jest powtarzany aŜ do uzyskania równowagi wyjściowej, kiedy wszystkie 
jednostki zajmują odpowiadające im lokalizacje. O ile stan początkowy na siatce 
ma chaotyczną strukturę, o tyle końcowy cechuje pewien porządek. Formują się 
grupy „osób” oznaczonych tym samym symbolem. Na siatce zostaje odzwiercie-
dlone zjawisko segregacji (Schelling 1969, 1971). Zdaniem L. Iannaccone oraz 
M. D. Makowsky’ego, koncepcję T. Schellinga moŜna zastosować do wyjaśnie-
nia fenomenu religijnego regionalizmu. Na podstawie przedstawionej koncepcji 
badacze opracowali własny model, który nazwali MARS (Model-Agent Religion 
Simulation). Podobnie, jak T. Schelling wyszli od jednostkowych priorytetów. 
W przeciwieństwie do niego jednak uznali, Ŝe to lokalizacja determinuje prefe-
rencje „osoby”, a nie na odwrót. ZałoŜenie te potwierdzały dane z sondaŜy opinii 
publicznej sugerujące, Ŝe religia ma niewielki wpływ na decyzje Amerykanów 



 67

o wyborze nowego miejsca zamieszkania. W symulacji uwzględniono dwa „re-
giony”. Charakterystyczne dla nich stany początkowe zaprezentowano na ryc. A. 
W kaŜdym z regionów dominowało jedno „wyznanie”17 (w proporcji 70:30), 
przedstawione na siatce za pomocą znaków: ● oraz ○. Autorzy uwzględnili 
w symulacji trzy scenariusze, w tym dwa skrajne. W pierwszej kolejności załoŜy-
li, Ŝe ludzie nigdy nie zmieniają swego wyznania, nawet gdy Ŝyją w sąsiedztwie 
ludzi naleŜących do innej denominacji. Sytuację w regionach po 1000 ruchach na 
siatce przedstawiono na ryc. B. Jak widać, oba regiony stały się bardziej zróŜni-
cowane religijnie. Wynik symulacji pozostaje bliski tezom formułowanym 
w latach 50. XX w. Nie odpowiada jednak danym statystycznym. W drugim sce-
nariuszu załoŜono, Ŝe ludzie zawsze przyjmują wyznanie osób, wśród których 
przychodzi im mieszkać. Wynik symulacji (ryc. C) wskazywał, Ŝe „regiony” stają 
się w coraz większym stopniu religijnie homogeniczne. Zdaniem L. Iannaccone 
oraz M. D. Makowsky’ego, sytuacja ta równieŜ nie ma uzasadnienia w rzeczywi-
stości. Trzeci scenariusz zakładał natomiast, Ŝe „osoby” zmieniają wyznanie, gdy 
wzrasta presja społeczna wymuszająca dostosowanie się do środowiska społecz-
nego, pozostają zaś przy nim bądź powracają do niego, gdy presja ta maleje. Sy-
mulacja wykazała (ryc. D), Ŝe struktura religijna w danym regionie nie ulega 
w tym przypadku znaczącym zmianom. Paradoks trwałości religijnego regionali-
zmu został zatem wyjaśniony, gdy w scenariuszu uwzględniono umiarkowany 
poziom konformizmu społecznego oraz przynaleŜności wyznaniowej.  

RozwaŜania podjęte nad religijnym regionalizmem okazały się waŜne 
w perspektywie metodologicznej. L. Iannaccone oraz M. D. Makowsky nawiązu-
jąc do koncepcji T. Schellinga chcieli sformułować nowe podejście do badania  
religijności. Innymi  słowy, ich artykuł stanowił odpowiedź na zarzuty stawiane 
pod adresem teorii racjonalnego wyboru18. W ramach paradygmatu ekonomiczne-
go takie próby podejmowane były juŜ wcześniej (Bainbridge 1995, 1997, 2006). 
Poszukiwano takiej procedury badawczej, która stanowiłaby pomost pomiędzy 
decyzjami podejmowanymi przez jednostki a ich makrostrukturalnymi konse-
kwencjami. Model opracowany przez L. Iannaccone oraz M. D. Makowsky’ego 
wydaje się spełniać to załoŜenie. Sami badacze sugerowali przy tym, Ŝe scenariu-
sze symulacji mogą dotyczyć takŜe innych zagadnień, m. in. rozwoju restrykcyj-
nych grup religijnych (sekt) na gruncie określonej struktury rynkowej19.   

                                        
17 W symulacji moŜna uwzględnić równieŜ sytuację, w której większość „osób” nie prakty-

kuje Ŝadnego wyznania.   
18 Największe kontrowersje wzbudzał sam redukcjonizm. Krytycy zwracali uwagę, Ŝe wska-

zana teoria koncentruje się na jednostce wyabstrahowanej ze społeczeństwa. To stanowisko, odno-
szące się zresztą to metodologii nauk ekonomicznych w ogóle, sformułował M. Granovetter 
w swym fundamentalnym dla socjologii artykule zatytułowanym Economic Action and Scoial 
Structure: The Problem of Embeddedness (1985). Badacz stwierdził, Ŝe nie powinno się rozpatry-
wać zjawisk niezaleŜnie od środowiska społecznego, w jakim są zakorzenione. 

19 W tym celu utworzyli stronę internetową www.marsmodels.com, dzięki której moŜliwa 
jest realizacja symulacji w oparciu o samodzielnie opracowane scenariusze.  



 
   

   
   

   
  

   
   

   
   

   
   

   
R

yc
. A

 
 

 
   

  R
yc

. B
 

 
 

R
yc

. C
  

 
   

   
   

   
 R

yc
. D

 
                        

 

S
c

h
e

m
a

t 
2

.1
. 

W
yn

ik
i s

ym
u

la
cj

i w
 o

p
ar

ci
u

 o
 s

ce
n

ar
iu

s
ze

 p
rz

yję
te

 p
rz

ez
 L

. 
Ia

n
n

ac
co

n
e 

o
ra

z 
M

. D
. M

ak
o

w
sk

y’
eg

o
 

Ź
ró

d
ło

: 
L.

 I
a

n
n

a
c

c
o

n
e,

 M
 .D

. 
M

a
k

o
w

s
k

y 
(2

0
0

7
),

 
A

cc
id

e
n

ta
l 

A
th

e
is

ts
?

 A
g

en
t-

B
a

se
d

 E
xp

la
n

a
tio

n
s 

fo
r 

t
h

e
 P

e
rs

is
te

n
ce

 o
f 

R
e
lig

io
u

s 
R

e
g

io
n

a
lis

m,
 [

w
:]

 „
Jo

u
rn

al
 fo

r 
th

e 
S

ci
en

tif
ic

 S
tu

d
y 

o
f R

el
ig

ion
” 

2
00

7
, V

o
l. 

1
(4

6
).

  
 

68 

●
●
●
●
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●
●
○
●
●

 
●
○
●
●
●
●
○
○
○
○
●
●
●
●
○
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●

 
●
●
●
●
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●
○
●
●
●
○
○
●
●
○
○
●

 
●
●
●
●
●
●
○
○
○
●
●
●
○
●
○
○
○
●
●
●
●
●
●
●
○
●
○

 
●
●
●
●
●
●
●
●
○
○
●
○
●
●
●
○
●
○
●
●
●
○
●
●
●
○
●

 
●
●
●
○
○
●
●
●
●
●
●
●
○
●
○
○
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●

 
●
○
●
●
○
●
○
○
●
●
○
○
○
●
○
○
●
●
●
●
●
○
●
●
●
○
●

 
●
○
●
●
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●
○
●
●
●
●
○
●
○
○
●
●

 
●
●
●
○
●
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
○
●
●
●
●
○

 
●
○
●
●
●
○
●
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
○
●
●
○
●
●
●
○
●
●

 
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
○
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●
●
○
●
●
●
●

 
●
●
●
●
●
●
●
○
●
●
○
●
○
●
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●
○

 
●
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●
●
○
●
○
●
○
●
●
●
●
●
○
●
●

 

 ●
●
○
○
●
●
●
○
○
○
○
●
○
●
○
●
●
○
○
●
●
○
○
○
○
●
○

 
○
○
○
●
○
●
●
○
○
●
●
○
●
○
○
●
○
●
●
●
○
●
○
●
●
●
●

 
●
○
○
●
●
○
●
●
○
●
●
●
○
●
●
○
○
●
○
●
○
○
○
●
●
●
●

 
●
○
●
●
○
●
○
●
●
○
●
●
○
○
○
●
●
●
●
○
●
●
○
●
●
○
●

 
●
●
●
○
●
○
○
○
●
○
○
○
○
○
○
○
○
○
●
●
●
●
●
○
●
●
●

 
●
●
●
○
○
●
○
○
○
○
●
●
●
●
○
○
○
○
●
○
○
○
○
○
●
●
○

 
○
○
●
●
○
○
●
●
○
●
●
○
●
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○

 
○
●
●
●
●
○
○
●
○
○
●
●
○
○
●
○
○
○
○
●
○
●
○
○
●
●

 
●
○
○
○
○
○
○
●
●
●
●
●
○
○
●
○
○
○
○
○
○
○
○
●
●
○
○

 
●
●
●
●
●
○
●
●
●
○
○
●
●
●
●
●
○
●
●
○
●
○
○
○
○
●
○

 
●
●
●
○
○
●
●
●
●
○
●
○
○
○
○
○
○
○
○
●
●
●
●
○
○
●
○

 
○
○
○
●
●
●
○
●
○
○
○
○
○
●
●
○
○
○
●
○
○
○
○
○
○
●
○

 
●
●
●
●
●
○
○
●
●
●
●
●
●
●
○
○
●
●
○
○
○
○
○
○
●
●
○

 

 

○
●
○
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●
○
○
○
○
○
●
○
○
●
●
●
○
○
○

 
●
●
●
○
○
●
○
●
●
●
●
●
●
●
○
●
○
○
●
●
○
○
●
○
●
●
●

 
○
●
○
●
○
●
●
○
○
●
●
●
●
●
○
●
○
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●

 
○
○
●
○
○
○
●
●
●
●
○
○
○
○
●
○
●
●
○
●
○
●
●
●
○
●
○

 
●
●
●
●
●
○
●
○
●
●
○
●
○
●
○
●
●
●
●
●
●
●
●
●
○
●
○

 
●
○
●
●
●
●
○
●
○
●
●
○
●
●
○
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●
○

 
●
●
●
○
○
●
●
●
○
●
●
○
○
○
●
●
○
○
●
●
●
●
●
●
●
●
○

 
○
○
●
○
○
○
●
●
○
●
●
●
●
●
●
○
●
●
○
●
●
○
●
●
●
●
○

 
●
○
●
●
●
○
●
○
●
●
●
●
●
●
●
●
○
○
●
○
●
●
○
○
●
●
●

 
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
○
●
●
●
○
●
●
●
○
○
●
●
●
○
●
●
○

 
○
○
○
●
●
●
○
●
○
●
●
○
●
○
●
●
●
○
●
●
●
●
●
○
●
●
○

 
○
●
●
●
●
○
○
○
●
●
●
●
●
●
●
○
○
●
○
○
●
○
●
●
○
●
○

 
●
●
●
●
○
●
○
○
●
○
●
○
○
○
●
●
●
○
●
○
○
●
○
●
○
○
●

 

 ●
○
○
○
●
●
○
●
●
○
●
●
○
○
●
○
●
○
●
●
●
●
○
○
○
○
●
 

○
●
●
○
●
●
○
●
○
○
●
○
●
○
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●
●
○
 

○
○
●
●
●
●
●
○
●
●
●
○
●
○
●
●
○
○
●
●
●
●
○
●
●
●
●
 

●
●
●
●
○
●
●
○
●
●
○
○
●
●
●
○
●
○
○
○
○
●
○
○
●
●
○
 

●
○
○
●
○
●
○
●
●
●
●
●
○
○
○
●
●
○
○
●
●
○
●
●
●
●
●
 

●
○
○
●
○
○
●
●
○
●
○
●
○
●
●
●
○
●
○
○
○
○
○
●
●
●
●
 

●
●
●
●
●
○
●
●
○
●
○
●
●
●
●
●
●
○
○
○
●
●
●
●
●
○
●
 

●
●
●
●
○
●
○
○
●
○
○
●
●
●
●
○
●
○
○
●
●
●
●
●
●
○
●
 

●
○
●
●
●
●
●
○
○
●
●
●
○
●
○
●
●
○
●
○
○
●
○
○
○
●
●
 

○
●
●
○
○
●
●
●
○
●
○
●
●
●
●
○
○
○
●
○
○
●
○
○
●
●
●
 

○
○
○
○
○
○
●
○
○
○
●
●
○
○
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
 

○
○
●
○
○
●
○
●
●
○
●
○
●
●
○
●
●
●
●
○
●
●
○
●
○
○
●
 

○
●
●
●
●
○
●
●
●
●
○
○
○
●
○
●
○
○
●
○
○
●
●
●
○
●
●
 

 

●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
○

 
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
○

 
●
●
●
●
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
○
●

 
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
○
○
●

 
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
○
○
●

 
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
○
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
○

 
●
●
●
●
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●

 
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●

 
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●

 
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●

 
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●

 
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●

 
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
○
●
○
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●

 

 ○
○
○
○
○
○
○
○
○
●
●
○
●
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
●
●
 

○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
●
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
●
●
 

○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
 

○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
●
 

○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
●
●
 

○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
●
○
 

○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
 

○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
 

○
○
○
○
○
○
●
○
○
○
○
○
○
●
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
 

○
○
○
○
○
○
●
●
○
○
○
○
●
●
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
 

○
○
○
○
○
○
●
●
○
○
○
○
●
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
 

○
○
○
○
○
○
●
●
●
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
 

○
○
○
○
○
○
○
○
●
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
 

●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
○
●
○

 
○
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●

 
○
○
○
○
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●

 
○
○
○
○
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●

 
○
○
○
○
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●

 
○
○
●
●
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●

 
●
●
●
●
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●
●
○
○
●
●
●
●
●
○
○
●

 
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
○
○
●
●
○
●
○
○
●
●
●
○
●
●

 
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
○
●
●
○
●
●
●
○
○
●
●
●
●
●
●
●
●

 
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
○
●
○
●
●
○
○
○
●
●
●
●
●
●
●
●

 
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
○
●
●
○
○
○
○
○
●
●
●
○
●
○
●

 
●
○
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
○
○
○
●
○
●
○
●
○
●
●

 
●
●
○
○
●
●
●
●
●
○
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
●
○
○
○
●

 
 ○
○
○
○
●
●
○
○
○
○
○
●
○
●
○
○
○
○
●
○
○
○
●
○
○
○
●

 
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
●
●
○
○
○
○
○
○
●
○
○
○
○
○

 
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
●
○
○
○
○
○
○
○
●
○
○
●
○
○

 
○
○
○
○
○
○
○
●
●
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
●
○
●
●
●

 
○
○
○
○
○
○
○
●
●
●
○
○
●
○
○
○
○
○
○
○
●
●
●
○
○
○
○

 
○
○
○
○
○
○
●
●
○
○
○
○
●
●
○
○
○
○
○
●
●
●
○
○
●
●
●

 
○
○
○
○
○
○
○
●
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
●
●
○
○
●
●
○
●

 
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
●
○
○
○
○
○
○
○
●
○
○
○
○
○
○
●

 
●
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
●
○
○
●
●
○
○
○
○
○
○
○
○

 
●
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○

 
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
●
○
○
○
○
○
○
○
○
○
●
○
○

 
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
●
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○

 
○
○
○
○
○
●
●
○
○
○
○
●
●
●
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
●
○

 



 69

Przedmiotem zainteresowania przedstawicieli paradygmatu ekonomicznego 
stały się takŜe decyzje jednostek funkcjonujących w radykalnych ruchach reli-
gijnych. Studia te koncentrowały się przede wszystkim na zamachach samobój-
czych (Berman 2004; Berman, Laitin 2005; Berrabi 2003; Berrabi, Klor 2006; 
Berrabi, Lakdawalla 2007; Krueger, Malečkova 2003; Kydd, Walter 2002). Mi-
mo, Ŝe wybory podejmowane przez terrorystów mogą wydawać się irracjonalne, 
to z perspektywy omawianego podejścia takimi w rzeczywistości nie są. Jak 
zauwaŜył L. Iannaccone, zamachowcy nie są na ogół biednymi ignorantami. Nie 
mają zaburzeń psychicznych, a w ich biografii trudno doszukać się informacji 
o próbach samobójczych. Nie są wyjątkowo agresywni czy zdesperowani. Nie 
mają takŜe szczególnych powodów, aby nienawidzić swych ofiar. Stwierdzenia 
te pozostają w sprzeczności z popularnym stereotypem terrorysty obecnym 
w mediach. W opisach zamachowców podkreśla się bowiem psychologiczne 
i społeczno-ekonomiczne uwarunkowania ich działań. Wśród tych pierwszych 
wymienia się problemy psychiczne, w tym przede wszystkim wysoki poziom 
lęku oraz silną potrzebę autorytetu. Wśród drugich zaś głównie: bezrobocie, 
biedę, dyskryminację religijną (której ofiarą pozostawał terrorysta), kłopoty 
w domu, itd. L. Iannaccone odrzucił w swej refleksji wskazane determinanty. 
Stwierdził, Ŝe dyskusja nad stawaniem się zamachowcem przypomina debatę 
z lat 70. XX w. dotycząca przystępowania ludzi do nowych ruchów religijnych. 
Media skupiały się na dewiacyjnym charakterze owych konwersji (Iannaccone 
2006). Sugestie L. Iannaccone potwierdzają rezultaty niektórych badań (Sage-
man 2004), z których wynika, Ŝe w rekrutacji do organizacji terrorystycznych 
kluczową rolę odgrywają istniejące sieci społeczne. E. Benmelech oraz C. Ber-
rabi w swoim artykule zatytułowanym Human Capital and the Productivity of 
Suicide Bombers (2007) przedstawili analizę danych pochodzących z Izraelskich 
SłuŜb Bezpieczeństwa dotyczących palestyńskich zamachowców–samobójców. 
Wynikało z nich, Ŝe starsi i lepiej wykształceni terroryści byli wyznaczani do 
ataków na waŜniejsze cele. Ich działania cechowała wyŜsza skuteczność. Nie 
rezygnowali z realizacji zamachu. Rzadziej teŜ byli rozpoznawani jako terrory-
ści w drodze do celu. Na podobne zjawisko zwrócili uwagę A. B. Krueger oraz 
J. Malečkova (2005), którzy zaobserwowali, Ŝe palestyńscy zamachowcy–
samobójcy cechowali się wyŜszym poziomem wykształcenia w porównaniu do 
ogółu populacji czy swoich rówieśników, a takŜe wyŜszą pozycją społeczną. 
Taka sama sytuacja miała miejsce w przypadku terrorystów, którzy przeprowa-
dzili ataki na Nowy Jork i Waszyngton we wrześniu 2001 r. Legitymowali się 
wyŜszym wykształceniem. Niektórzy z nich wywodzili się z zamoŜnych saudyj-
skich rodzin. Zdaniem L. Iannaccone, decyzja o dokonaniu zamachu ma racjo-
nalny charakter. Sam wybór badacz przedstawił w formalny sposób, za pomocą 
następującej funkcji: 

 
E = E[B(R,Z) – C(R,Z)] 



 70 

Zamachowiec dokonuje kalkulacji korzyści (B) oraz kosztów (C), odnosząc 
je zarówno do zwykłych, świeckich działań (Z), jak i tych, które związane są 
z planowanym atakiem terrorystycznym (R). Innymi słowy, gdy zysk wynikają-
cy z przeprowadzenia zamachu okaŜe się wysoki, a potencjalne koszty niewiel-
kie, osoba moŜe zdecydować się na jego realizację. L. Iannaccone zwrócił przy 
tym uwagę na kategorię korzyści. Zaliczyć naleŜy do nich przede wszystkim: 
sławę, honor, uznanie, itd. Korzyści te doświadczane są jeszcze przed zamachem 
(np. szacunek ze strony współtowarzyszy). Sam terrorysta przynajmniej część 
z nich rozszerza takŜe na Ŝycie pośmiertne. Wśród kosztów naleŜy wymienić 
natomiast: ból, cierpienie, ryzyko niepowodzenia, a w przypadku złapania takŜe 
– upokorzenie, egzekucję, itd. Dopiero taka kalkulacja, w której korzyści domi-
nują nad potencjalnymi stratami, sprawia, Ŝe osoba podejmuje decyzję o prze-
prowadzeniu zamachu. Sam proces ma zatem racjonalny charakter, a działania 
terrorystów nie są całkowicie przypadkowe (Iannaccone 2006).  

Teorie zachowań religijnych rozwijane w ramach paradygmatu ekonomicz-
nego stały się swego rodzaju przyczynkiem dla kolejnych rozwaŜań. Sformułowa-
ne na ich gruncie wnioski wydają się interesujące w perspektywie dyskusji nad 
sekularyzacją. R. Stark oraz W. S. Bainbridge zwrócili uwagę, Ŝe religia (czy sze-
rzej duchowość) pozostaje immanentną potrzebą człowieka. Mimo, Ŝe pogląd ten 
został wyraŜony w ramach innego dyskursu, to jest on pokrewny stanowisku wy-
pracowanemu przez T. Luckmanna. R. Stark oraz W. Bainbridge nie odwołali się 
explicite do biologiczności człowieka. Stwierdzili jednak, Ŝe w kaŜdym z nas ist-
nieje potrzeba poszukiwania wyjaśnień na pytania egzystencjalne, dotyczące 
m. in. celowości naszego istnienia. Tych odpowiedzi dostarcza religia. To 
w ramach niej tworzą się określone wyjaśnienia, nazwane przez badaczy kompen-
satorami nagród. Innym waŜnym dokonaniem przedstawicieli paradygmatu eko-
nomicznego jest zwrócenie uwagi na racjonalność zachowań religijnych. Pogląd 
ten stoi w kontradykcji do tradycyjnych stanowisk, silnie ugruntowanych w na-
ukach społecznych, zgodnie z którymi wiara jest irracjonalną pozostałością po 
przeszłości. Przedstawiciele paradygmatu ekonomicznego wskazali na coś zupeł-
nie innego. Nawet wydawałoby się najbardziej irracjonalne formy religijnego 
zachowania, w tym ekstremizm czy terroryzm, nie są pozbawione swej logiki. 
Pozostają one funkcjonalne dla określonych grup wiernych. Sama kalkulacja zaś 
korzyści i potencjalnych strat dokonywana przez jednostkę moŜe nam dostarczyć 
odpowiedzi, dlaczego niektóre formy religijności zanikają, a inne trwają. Jeśli 
bowiem zyski z uczestnictwa w naboŜeństwie niedzielnym są niŜsze od profitów 
otrzymywanych z innego rodzaju aktywności, to naleŜy spodziewać się spadku 
udziału w praktykach religijnych. Nie ma jednak potrzeby, aby w interpretacji 
tego zjawiska odwoływać się do tezy sekularyzacyjnej. Zeświecczenie w tym 
przypadku wynika ze spadku atrakcyjności usług dostarczanych przez dany Ko-
ściół i ma co najwyŜej charakter przejściowy. Na uwagę zasługują takŜe próby 
budowania pomostów teoretycznych i metodologicznych między sferą jednostko-



 71

wych wyborów a makrostrukturalnymi konsekwencjami tych decyzji. Mimo, Ŝe 
paradygmat ekonomiczny koncentruje się na kalkulacji korzyści i kosztów podej-
mowanej przez aktora społecznego, to wnioski wynikające z tych rozwaŜań odnosi 
się do bardziej rozbudowanych struktur społecznych. Dzięki temu moŜliwa staje 
się analiza udziału w praktykach religijnych, konwersji, socjalizacji religijnej, itd. 
Teorie zachowań religijnych stały się punktem wyjścia dla rozwaŜań koncentrują-
cych się na „przedsiębiorstwach religijnych” i rynkach religijnych. Te w znacz-
nym stopniu zdominowały dyskusję w ramach wskazanego nurtu badawczego. 
Nie oznacza to jednak, Ŝe zagadnienia przedstawione w tej części rozdziału zosta-
ły całkowicie zaniechane. Cały czas moŜna zaobserwować rozwój koncepcji doty-
czących zachowań religijnych. Istotną rolę odgrywają zwłaszcza te podnoszące 
kwestię kapitału religijnego czy duchowego (por. Finke 2003).  

 
2.2.  Ekonomia „przedsiębiorstwa religijnego”  

 
Koncentracja na problematyce podaŜowej wynikała m. in. z zainteresowania 

przedstawicieli paradygmatu tym, jakie czynniki determinują rozwój danej orga-
nizacji religijnej, a jakie odpowiedzialne są za jej stagnację czy upadek (Iannac-
cone, Olson, Stark 1995). RozwaŜania w tym względzie przyczyniły się do po-
wstania ekonomii „przedsiębiorstwa religijnego” . Sama refleksja nad wskaza-
nymi czynnikami podejmowana była juŜ przez badaczy wcześniej. W 1972 r. 
D. Kelley opublikował ksiąŜkę zatytułowaną Why Conservative Churches Are 
Growing, w której sugerował, Ŝe od lat 50. XX w. denominacje głównego nurtu 
w Stanach Zjednoczonych zaczęły tracić swych członków. Ta obserwacja nie 
była jednak potwierdzeniem tezy sekularyzacyjnej. Okazało się bowiem, Ŝe 
w tym samym czasie wzrastała liczba członków denominacji znajdujących się 
dotąd na marginesie rynku religijnego. Tendencja ta dotyczyła przede wszystkim 
wyznań konserwatywnych, wymagających od wiernych lojalności, zdecydowa-
nia w kwestiach wiary oraz skrupulatnego uczestnictwa w praktykach religij-
nych. Źródłem sukcesu była ich restrykcyjność [strictness]. Zdaniem D. Kel-
ley’a, konserwatywne denominacje cechuje dogmatyzm, konformizm oraz fana-
tyzm. Restrykcyjne Kościoły potępiają wszelkie odstępstwa, unikają innowier-
ców i odrzucają świat zewnętrzny. Typowe pozostają dla nich pewne „ekscen-
tryczne” zachowania i postawy, w tym stosowanie diet, odmienność ubrania 
bądź mowy, które wyróŜniają członków takiej denominacji od innych, a zarazem 
izolują ich od otoczenia. W przeciwieństwie do nich, wyznania głównego nurtu 
mają bardziej liberalny charakter. Właściwa jest im pewna pobłaŜliwość dla 
wiernych. Wspólnoty te cechuje relatywizm, zróŜnicowanie opinii oraz postaw, 
a takŜe nastawienie na dialog (Kelley 1972). Wnioski wysunięte przez D. Kel-
ley’a nie straciły na swojej aktualności. Analizy przeprowadzone przez R. Starka 
oraz L. Iannaccone pokazały, jak w ciągu ostatnich dekad zwiększała się liczba 



 72 

Świadków Jehowy, jednego z bardziej restrykcyjnych amerykańskich wyznań. 
Krótkotrwałe załamanie nastąpiło w połowie lat 70. XX w. Było ono spowodo-
wane niespełnieniem się proroctwa o końcu świata (Stark, Iannaccone 1997). 
Dowodów na słuszność tezy D. Kelley’a dostarczyły takŜe analizy przeprowa-
dzone przez samego L. Iannaccone. W swoich rozwaŜaniach inspirował się ba-
daniami zrealizowanymi pod koniec lat 70. XX w. przez D. R. Hoge’a oraz 
D. A. Roozena (Hoge 1979; Hoge, Roozen 1979). Dokonali oni typologizacji 
amerykańskich wyznań protestanckich, wyróŜniając denominacje liberalne 
(głównego nurtu), umiarkowane, konserwatywne oraz fundamentalistyczne 
i zielonoświątkowe. Z tego podziału skorzystał takŜe L. Iannaccone. Jak wyka-
zała jego analiza, wierni tych denominacji, które charakteryzowały się najwięk-
szym poziomem restrykcyjności (Kościoły konserwatywne oraz fundamentali-
styczne), róŜnili się w zachowaniach i postawach od członków wyznań bardziej 
liberalnych. Z danych pochodzących z Generalnych SondaŜy Społecznych (lata 
1984–1990) wynikało, Ŝe wierni z bardziej konserwatywnych Kościołów znacz-
nie częściej uczestniczyli w praktykach religijnych. Koszt alternatywny czasu 
spędzanego w kościele był dla nich niŜszy niŜ w przypadku osób naleŜących do 
liberalnych denominacji. ZaleŜność ta została przedstawiona na wykresie 2.1.  

 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

Legenda: Epis. – Kościół Episkopalny, UCC – Zjednoczony Kościół Chrystusa, Prez. – pre-
zbiterianie, Met. – Metodyści, Uczniowie – Uczniowie Chrystusa, AmBapt. – Amerykańscy Bap-
tyści, EwLut – Kościół Ewangelicko-Augsburski, MissLut – Kościół Luterański Synodu Missouri, 
PołBapt. – Południowa Konwencja Baptystów, Reform. – Kościół Reformowany w Ameryce, Naz 
– Kościół Nazareński (zielonoświątkowcy), Zbory – Zbory BoŜe (zielonoświątkowcy), Świadko-
wie – Świadkowie Jehowy, Adwentyści – Adwentyści Dnia Siódmego.  

W y k r e s  2.1. Odrębność/restrykcyjność Kościoła a udział jego wiernych w praktykach 
religijnych (na podstawie danych z Generalnych SondaŜy Społecznych z lat 1984–1990) 

Ź r ó d ł o: L. I a n n a c c o n e (1994), Why Strict Churches Are Strong, [w:] „American Jour-
nal of Sociology” 1994, Vol. 99, No. 5, s. 1194.  

Reform 

1 2 3 4 5 6 

Odrębność/Restrykcyjność 

15

20

25

30

40

35

U
d

zi
a

ł w
 n

ab
oŜe
ńs

tw
ac

h
 (

w
 c

iąg
u 

ro
ku

) 

10

7 

Mormoni 

Świadkowie 

Adwentyści 

Zbory 
Naz 

Kwakrzy 

PołBapt 

MissLut 
Katolicy AmBapt 

Uczniowie 

EwLut 

Met 

Unitarianie 

Epis 

UCC 

Prez 



 73

NajwyŜszy poziom uczestnictwa w praktykach religijnych cechował zatem 
zielonoświątkowców, mormonów oraz adwentystów. Unitarianie, wierni Ko-
ścioła Episkopalnego, metodyści oraz prezbiterianie brali udział w naboŜeń-
stwach najrzadziej (Iannaccone 1994).  

 
T a b e l a  2.1 

 
RóŜnice między denominacjami Ŝydowskimi w poziomie praktykowania religii oraz  

w zaangaŜowaniu religijnym i świeckim ich członków (1994 r.) 
 

Judaizm Reform. Konserw. Ortodoks. 

Praktyki indywidualne: 

Regularne uczęszczanie do synagogi (%) 8,6 19,0 54,1 
Zapalanie świec w kaŜdy piątek (%) 5,4 15,3 56,8 
Nie korzystanie z pieniędzy w szabat (%) 6,5 13,1 57,7 

Praktyki w ramach gospodarstwa domowego: 

Kupowanie koszernego mięsa (%) 3,5 20,7 68,5 
Nie łączenie ze sobą mięsa i nabiału (%) 3,4 18,9 66,7 
Zapalanie świec chanukowych (%) 53,4 66,9 76,6 
Strojenie choinki (%) 21,8 15,4 7,2 

Związki: 

Wszyscy najbliŜsi przyjaciele są śydami (%) 7,6 15,8 39,1 
Zamieszkiwanie wśród śydów (%) 6,6 11,5 36,0 
Sprzeciw wobec małŜeństw z nie-śydami (%) 1,9 9,6 47,7 

Datki, jakie gospodarstwo domowe przeznacza w ciągu roku: 

Przeznaczam więcej niŜ 1 000$ na sprawy zwią-
zane ze społecznością Ŝydowską (%) 

5,4 9,4 22,5 

Przeznaczam więcej niŜ 1 000$ na sprawy nie 
związane ze społecznością Ŝydowską (%) 

6,5 4,3 0,0 

Woluntariat (%) (liczba godzin w tygodniu): 

Praca na rzecz organizacji Ŝydowskich 
1,1 

(4,45) 
2,3 

(7,40) 
5,6 

(14,54) 

Praca na rzecz organizacji świeckich 
4,0 

(8,98) 
3,6 

(8,81) 
2,2 

(9,34) 

Członkowstwo w organizacjach (%): 

śydowskich (poza synagogą) 0,5 0,8 1,5 
Nie-Ŝydowskich 1,7 1,4 0,7 

Lata edukacji  15,8 15,2 14,8 

Średni dochód gospodarstwa domowego (w tys. 
dolarów) 64,7 55,5 41,7 

N (liczba respondentów ogółem) 797 720 111 
 

Ź r ó d ł o: na podstawie L. I a n n a c c o n e (1994b), Why Strict Churches Are Strong, [w:] 
„American Journal of Sociology” 1994, Vol. 99, No. 5, s. 1194.  



 74 

Konsekwencją restrykcyjności nie jest jednak wyłącznie wyŜszy poziom 
uczestnictwa w praktykach religijnych. Wierni bardziej konserwatywnych de-
nominacji częściej angaŜują się na rzecz własnej wspólnoty (Berman 1998; Ol-
son, Perl 2001, 2005). W większym stopniu starają się praktykować w swym 
Ŝyciu religię. L. Iannaccone zjawisko to analizował m. in. na przykładzie deno-
minacji Ŝydowskich. Na gruncie judaizmu, zwłaszcza w Stanach Zjednoczo-
nych, dominującą rolę odgrywają trzy nurty. Denominację reformowaną, najbar-
dziej rozpowszechnioną wśród amerykańskich śydów (około 1,5 miliona wy-
znawców), cechuje znaczny liberalizm. Jej przeciwieństwem jest judaizm orto-
doksyjny, mający w Stanach Zjednoczonych najmniej zwolenników. Nurt ten 
spełnia jednak kryteria restrykcyjności sformułowane przez D. Kelley’a. Pomię-
dzy denominacją reformowaną a ortodoksyjną znajduje się judaizm konserwa-
tywny. Dane przytaczane przez L. Iannaccone, zaprezentowane w tabeli 2.1, 
sugerowały, Ŝe przedstawiciele społeczności ortodoksyjnej nie tylko najczęściej 
praktykują religię, ale są teŜ najbardziej zaangaŜowani na rzecz własnych gmin 
wyznaniowych (Iannaccone 1994b). 

L. Iannaccone skupił się w swoich rozwaŜaniach nad restrykcyjnością na 
dwóch problemach. Po pierwsze, sam wzrost liczby członków konserwatywnych 
denominacji interesował go pośrednio. Podstawowe znaczenie miała kwestia, 
w jaki sposób charakterystyczna dla nich restrykcyjność zwiększa poziom zaan-
gaŜowania, uczestnictwa wiernych w praktykach religijnych. Po drugie, przed-
miotem zainteresowania L. Iannaccone stała się kwestia, jaki poziom restrykcyj-
ności musi zaistnieć, aby dana denominacja zaczęła wydawać się konsumentom 
religijnym atrakcyjna. Zjawisko, na którym badacz skupił uwagę pozostawało 
pewnego rodzaju paradoksem z punktu widzenia teorii racjonalnego wyboru. 
Z przynaleŜnością do restrykcyjnych denominacji wiąŜą się przede wszystkim 
koszty. L. Iannaccone wprost zadał pytanie: po co w ogóle do nich przystępo-
wać? Na rynku religijnym funkcjonują przecieŜ róŜne Kościoły. Dlaczego ludzie 
decydują się przynaleŜeć do restrykcyjnych denominacji, skoro te bardziej libe-
ralne są tolerancyjne, przyjmują potencjalnych wiernych bez stawiania im ja-
kichś szczególnych warunków?! Mormoni tymczasem powstrzymują się od 
picia kawy, świadkowie Jehowy odrzucają moŜliwość transfuzji krwi, a ortodok-
syjni Ŝydzi noszą pejsy czy stosują niezwykle surową dietę. Te praktyki są pro-
blematyczne nie tylko dlatego, Ŝe stanowią odstępstwo od „normalnych” zacho-
wań, ale równieŜ dlatego, Ŝe jawią się jako zupełnie bezproduktywne. L. Iannac-
cone zasugerował jednak, Ŝe zjawisko restrykcyjności moŜna wyjaśnić w racjo-
nalny sposób. Stwierdził, Ŝe konserwatywne denominacje pozostają silne, 
gdyŜ eliminują efekt gapowicza. Z punktu widzenia L. Iannaccone, religia 
w swej najczystszej formie potrafi być częścią Ŝycia prywatnego człowieka, ale 
w praktyce pozostaje znacznie bardziej atrakcyjna, gdy człowiek doświadcza jej 
w grupie. Satysfakcja jednostki pozostaje zaleŜna od jej własnego zaangaŜowa-
nia w indywidualne oraz zbiorowe przeŜywanie religii. Warto przeanalizować 



 75

w tym względzie konkretny przypadek. Korzyści uzyskiwane przez wiernego 
z udziału w niedzielnym naboŜeństwie są konsekwencją zarówno jego indywi-
dualnego wkładu jak i obecności oraz aktywności innych ludzi. Zadowolenie 
z praktykowania religii stanowi zatem rezultat tego, z jakim entuzjazmem oraz 
zaangaŜowaniem uczestniczy we mszy zarówno pojedyncza jednostka, jak i cała 
zbiorowość. Zdaniem L. Iannaccone, w szczególności tak dramatyczne doznania 
duchowe jak mówienie językami, cudowne uzdrowienia czy ekstatyczne transy 
pozostają bardziej satysfakcjonujące, wówczas gdy doświadczane są wspólno-
towo. Problemem dla Kościołów pozostaje jednak eksternalizacja korzyści wy-
nikających z zaangaŜowania wiernych w praktyki religijne. Beneficjentami są 
bowiem nie tylko te osoby, które przyczyniają się do wypracowania religijnych 
doznań w danej zbiorowości, ale równieŜ ludzie uczestniczący w naboŜeństwach 
nieregularnie, zainteresowani doświadczeniem duchowych satysfakcji bez więk-
szego wkładu własnego. Rezultatem tego zjawiska jest zmniejszająca się aktyw-
ność wiernych w największym stopniu angaŜujących się w praktykowanie reli-
gii. Istnieją jednak mechanizmy, które umoŜliwiają poszczególnym denomina-
cjom radzenie sobie z gapowiczami. Skutecznym sposobem jest wprowadzenie 
zakazów, restrykcji odnoszących się do aktywności alternatywnej wobec religii. 
Takie podejście pozwala na wyeliminowanie ze wspólnoty tych członków, któ-
rzy są mniej zaangaŜowani na jej rzecz. Zakazy funkcjonują jako rodzaj opłaty 
wstępnej. Zniechęcają one kaŜdego, kto nie jest powaŜnie zainteresowany 
uczestnictwem we wspólnocie. Zakazy i nakazy powodują, Ŝe dobra produko-
wane przez daną zbiorowość (doświadczenia duchowe, entuzjazm, serdeczność, 
itd.) pozostają w niej i nie są przekazywane na zewnątrz. Restrykcje nie ograni-
czają się jednak do redukowania problemu gapowiczów. Z drugiej strony, 
wzmacniają bowiem więzi wewnątrz samej wspólnoty oraz zwiększają religijne 
zaangaŜowanie jej członków. Zakazy i nakazy, odróŜniające wiernych od reszty 
społeczeństwa, sprawiają, Ŝe osoby przynaleŜące do tego rodzaju denominacji 
redukują aktywność alternatywną wobec religii. Zainteresowanie przynaleŜno-
ścią do restrykcyjnych wyznań i Kościołów jest zatem jak najbardziej racjonal-
ne. Jednostka angaŜująca się na ich rzecz, ponosząca stosunkowo wysokie kosz-
ty wstępne, ma moŜliwość uzyskania znaczących korzyści, w tym satysfakcji 
religijnej większej niŜ na gruncie innych denominacji. Ta konkluzja L. Iannac-
cone kontrastowała z poglądem popularnym wśród psychologów klinicznych 
czy psychiatrów oraz z przekonaniem powszechnym w mediach, Ŝe konwersje 
do religijnych sekt i kultów mają patologiczny charakter, stanowią konsekwen-
cję niedojrzałej osobowości bądź zniewalającego „prania mózgu” (Iannaccone 
1994b).  

Reprezentanci podejścia ekonomicznego wskazywali takŜe na inne prawi-
dłowości dotyczące jednostek decydujących się na przystąpienie do restryk-
cyjnych denominacji. Prawdopodobieństwo konwersji, przyłączenia się do tak 
zdefiniowanej grupy religijnej pozostaje większe u osób, które mają w niej przy-



 76 

jaciół bądź członków rodziny. Taka decyzja jest akceptowana przez bliskich. 
Koszty społeczne z nią związane są niskie. I odwrotnie, jeśli liczba przyjaciół, 
członków rodziny przynaleŜących do restrykcyjnego wyznania nie jest wielka, 
to szanse na przystąpienie do niej danej osoby są małe. L. Iannaccone zwrócił 
uwagę takŜe na ekonomiczne uwarunkowania konwersji do tego rodzaju grup 
religijnych. Jego zdaniem, im więzi z zewnętrznym – wobec danej denominacji 
– światem pozostają silniejsze, tym mniejsza szansa, aby osoba zdecydowała się 
przystąpić do restrykcyjnego wyznania. Aby wyjaśnić logikę tego zjawiska, 
amerykański badacz odwołał się do przykładu biznesmena, który odniósł sukces. 
Są małe szanse, Ŝe będzie on zainteresowany przystąpieniem do restrykcyjnej 
denominacji oraz ponoszeniem kosztów związanych z uczestnictwem w niej. 
Typowe dla takich wyznań praktyki religijne wymagają zazwyczaj dysponowa-
nia większą ilością czasu, co moŜe być trudne dla osoby prowadzącej firmę. 
Istnieją jednak ludzie, dla których bilans zysków oraz strat będzie przedstawiać 
się inaczej. Koszty związane z uczestnictwem w restrykcyjnej denominacji są 
dla nich relatywnie mniejsze, a korzyści, które mogą uzyskać istotnie większe. 
Zdaniem L. Iannaccone, chodzi tu przede wszystkim o osoby, których moŜliwo-
ści odniesienia sukcesu w społeczeństwie pozostają ograniczone. Są to ludzie 
dysponujący mniejszymi dochodami, legitymujący się niŜszym poziomem wy-
kształcenia, mający mniejsze doświadczenie zawodowe. Ta obserwacja poczy-
niona przez L. Iannaccone doprowadziła go do dwóch wniosków. Po pierwsze, 
reprezentanci zbiorowości względnie upośledzonych społecznie i ekonomicznie, 
w tym przede wszystkim przedstawiciele mniejszości etnicznych, kobiety oraz 
ludzie młodzi, będą częściej decydować się na udział w restrykcyjnych denomi-
nacjach aniŜeli osoby z innych segmentów społeczeństwa. Po drugie, w niepew-
nych czasach, kiedy moŜliwości odniesienia sukcesu zostają ograniczone, ludzie 
częściej wybierają uczestnictwo w takich grupach aniŜeli w ustabilizowanych 
związkach wyznaniowych (Iannaccone 1988, 1992, 1994).  

Dotychczasowe rozwaŜania nie pozwoliły jednak na sformułowanie odpo-
wiedzi o granice restrykcyjności. Wymagania kierowane pod adresem wier-
nych nie mogą być zbyt małe, gdyŜ wówczas denominacja doświadcza proble-
mów związanych z efektem gapowicza. Restrykcje nie powinny być teŜ zbyt 
duŜe. Nadmierne wymagania mogą okazać się trudne do spełnienia. Konse-
kwencją znacznej restrykcyjności jest zerwanie więzi ze światem zewnętrznym. 
Taka sytuacja zaś moŜe być nie do zaakceptowania dla osób potencjalnie zainte-
resowanych danym wyznaniem. KaŜda denominacja musi znaleźć optymalny 
poziom restrykcyjności określający dystans pomiędzy nią samą a społeczeń-
stwem. Zdaniem L. Iannaccone, ten poziom powinien zmieniać się w czasie. 
Takie dynamiczne podejście do restrykcyjności pozwala danej denominacji 
utrzymać odpowiedni dystans w stale przekształcającym się świecie. Dla 
L. Iannaccone, właściwy sposób regulacji poziomu restrykcyjności pozostaje 
charakterystyczny m. in. dla mormonów (Kościoła Jezusa Chrystusa Świętych 



 77

w Dniach Ostatnich). Na gruncie tej denominacji następowały pewne zmiany 
wymagań odnoszących się do ról kobiecych, instytucji małŜeństwa, itd. (Iannac-
cone 1994).  

Problem regulacji poziomu restrykcyjności wydał się takŜe interesujący dla 
R. Finke oraz R. Starka (Finke, Stark 2001). Przedmiotem ich rozwaŜań stał się 
proces przekształcania się sekt, czyli restrykcyjnych grup wyznaniowych, 
w ustabilizowane i liberalne Kościoły. Punktem wyjścia dla refleksji badaczy 
była koncepcja teoretyczna opracowana przez H. R. Niebuhra (1929). Autor ten 
zakładał, Ŝe transformacja moŜliwa jest tylko w jednym kierunku. Sekta moŜe 
przekształcić się w Kościół. Kościoły jednak nie są w stanie odwrócić kierunku 
wskazanego procesu i stać się ponownie restrykcyjnymi grupami wyznaniowy-
mi. H. R. Niebuhr przyjął, Ŝe tylko reprezentanci klas niŜszych pozostają zainte-
resowani wiarą typową dla sekt, charakteryzującą się wysokim napięciem z oto-
czeniem społecznym. Same sekty przekształcają się natomiast w Kościoły, wów-
czas gdy w coraz większym stopniu zaczynają przystępować do nich przedsta-
wicieli wyŜszych warstw społeczeństwa. Ta obserwacja nie tłumaczyła jednak 
jeszcze, dlaczego odwrotny kierunek transformacji nie jest moŜliwy. H. R. Nie-
buhr broniąc swej koncepcji, zasugerował, Ŝe reprezentanci klas niŜszych 
w wyniku przystępowania do denominacji przedstawicieli warstw wyŜszych 
tracą nad nią kontrolę i nie są w stanie ponownie jej odzyskać. Formujący się 
Kościół przyjmuje coraz bardziej liberalne stanowisko. Cechuje się mniejszym 
napięciem z otoczeniem społecznym. Stawia mniej wymagań swym członkom. 
Oczekiwania klas wyŜszych mają coraz większy wpływ na jego funkcjonowa-
nie. Pogląd H. R. Niebuhra podzielali inni badacze, choć niektórzy z nich wska-
zywali, Ŝe moŜliwy jest odwrotny kierunek przekształceń (Johnson 1963). Pro-
blematyka ta stała się takŜe przedmiotem zainteresowania badaczy związanych 
z podejściem ekonomicznym. R. Finke oraz R. Stark wskazali, Ŝe na rynku reli-
gijnym istnieją denominacje cechujące się róŜnym poziomem napięcia z otocze-
niem. Tworzą one pewne continuum. Na jednym jego krańcu znajdują się deno-
minacje ultraliberalne. Ich doktryna zakłada, Ŝe Bóg znajduje się daleko od 
człowieka, nie ingeruje w jego Ŝycie. Nie ma zatem potrzeby wypełniania róŜ-
nych rygorystycznych norm wymaganych w bardziej konserwatywnych deno-
minacjach. Na drugim końcu continuum znajdują się wyznania ultrarestrykcyjne, 
w których uczestnictwo wiąŜe się ze znacznymi kosztami indywidualnymi. 
Wierni muszą przestrzegać wielu róŜnych norm, które separują ich od reszty 
społeczeństwa. Pomiędzy tymi punktami skrajnymi znajdują się denominacje 
liberalne, umiarkowane, konserwatywne oraz restrykcyjne. R. Finke oraz 
R. Stark wskazali, Ŝe popyt na dane wyznanie na rynku religijnym zaleŜy od 
jego umiejscowienia na tym continuum. Najmniejszą popularnością cieszą się 
denominacje ultraliberalne oraz ultrarestrykcyjne. Nieco większy popyt jest na 
wyznania liberalne oraz restrykcyjne. Największą liczbę wiernych mają nato-



 78 

miast denominacje umiarkowane oraz konserwatywne20. W jaki sposób następu-
je jednak proces przekształcania się sekty (restrykcyjnej grupy religijnej) w libe-
ralny Kościół? Pytanie to znalazło się w centrum zainteresowania R. Finke oraz 
R. Starka. Ich zdaniem, restrykcyjna denominacja rezygnując z najbardziej 
uciąŜliwych kosztów uczestnictwa w niej, zwiększa swe szanse na przyciągnię-
cie nowych członków. Właściwa dla niej doktryna oraz sposób praktykowania 
religii stają się moŜliwe do zaakceptowania dla większego segmentu społeczeń-
stwa. Za przykład słuŜą tutaj Kościoły metodystyczne w XIX w. Ich popularność 
rosła wraz z tym, jak rezygnowały one ze swych najbardziej restrykcyjnych 
wymagań. Jeśli jednak dana denominacja kontynuuje proces obniŜania napięcia 
z otoczeniem społecznym, to w końcu moŜe znaleźć się na drugim końcu conti-
nuum. W rezultacie, ponownie będzie mogła odwoływać się tylko do ograniczo-
nego segmentu rynku. Taka sytuacja miała miejsce w przypadku purytanów. 
Zaczynali oni jako ultrarestrykcyjna sekta w ramach Kościoła anglikańskiego 
w XVII w. Z czasem jednak purytanie coraz bardziej łagodzili swe przesłanie. 
Jako kongregacjonaliści stali się jednym z najbardziej respektowanych oraz do-
minujących Kościołów Nowej Anglii. Proces obniŜania napięcia oraz reduko-
wania restrykcyjności kontynuowany był przez kolejne dwa stulecia. Towarzy-
szył mu spadek liczby wiernych (Finke, Stark 2001).  

Czy odwrócenie wskazanego procesu jest moŜliwe? Czy liberalne Kościo-
ły mogą zwiększać swą restrykcyjność, a tym samym poziom napięcia z otocze-
niem społecznym? R. Finke oraz R. Stark sformułowali twierdzące odpowiedzi 
na te pytania (por. Finke, Stark 2001). Wskazali zarazem na trzy prawidłowości 
cechujące ten proces. Po pierwsze, liberalne Kościoły podnosząc poziom napię-
cia z otoczeniem społecznym, przemieszczają się do innej niszy rynkowej. 
W rezultacie, zwiększają swe moŜliwości w zakresie pozyskania nowych wier-
nych. Po drugie, wskazany proces zwiększania napięcia z otoczeniem ma znacz-
nie większe szanse na wystąpienie w przypadku liberalnych Kościołów działają-
cych na nieuregulowanych rynkach religijnych. Ta zaleŜność wynika z samych 
mechanizmów właściwych dla środowiska, w którym dane wyznanie funkcjonu-
je. Na wolnym rynku wiar to popyt członków społeczeństwa na usługi religijne 
determinuje istnienie i rozwój poszczególnych denominacji. Muszą one ze sobą 
konkurować. Stąd, zwiększanie poziomu napięcia społecznego oraz restrykcyj-
ności moŜe okazać się dla liberalnych Kościołów właściwą strategią, umoŜliwia-

                                        
20 Pogląd ten wynika z koncepcji nisz rynkowej, przedstawionej przez R. Starka oraz R. Fin-

ke w pracy zatytułowanej Acts of faith: Explaining the human side of religion (2000). Autorzy 
przedstawili w niej strukturę typową dla rynku konkurencyjnego. Interesujące rozwaŜania doty-
czące nisz rynkowych podjęte zostały takŜe przez Ch. P. Scheitle w artykule Organizational Ni-
ches and Religious Market: Using Two Literatures (2007) oraz w publikacji S. Reimera zatytuło-
wanej Orthodoxy Niches: Diversity in Congregational Orthodoxy Among Three Protestant Deno-
minations in the United States (2011). Obaj badacze inspirują się teoriami ekologicznymi. Wydaje 
się, Ŝe zaprezentowane przez nich podejście stwarza więcej moŜliwości w zakresie analizy pod-
miotów religijnych i ich lokalizacji na rynku.  



 79

jącą pozyskanie kolejnych wiernych. Inna sytuacja ma miejsce na rynkach regu-
lowanych. Funkcjonujące na ich gruncie Kościoły narodowe są wspierane, sub-
sydiowane przez państwo. Nie muszą zatem realizować Ŝadnych strategii, które 
zwiększałyby liczbę ich członków. Po trzecie, proces przekształcania się liberal-
nego Kościoła zachodzi wpierw na gruncie lokalnych kongregacji, a dopiero 
następnie na poziomie całej denominacji. Autorzy swoje konkluzje formułowali 
bazując na danych statystycznych dotyczących Zjednoczonego Kościoła Meto-
dystycznego (United Methodist Church). Wskazane wyznanie powstało w Anglii 
w XVIII stuleciu, lecz dopiero w Stanach Zjednoczonych odniosło spektakular-
ny sukces. W 1776 r. tylko 2,5 proc. Amerykanów określało siebie mianem me-
todystów. Pod koniec XIX w. Kościoły metodystyczne naleŜały juŜ do tzw. 
głównego nurtu, obok kongregacjonalistów, Kościołów episkopalnych oraz pre-
zbiterian. Sami metodyści stawali się jednak coraz bardziej liberalni, co skutko-
wało spadkiem liczby wiernych. W 1890 r. na 1000 Amerykanów 84 identyfi-
kowało się ze wskazanym wyznaniem, w 1990 r. juŜ tylko 36. Coraz większa 
akceptacja władz kościelnych dla liberalnych innowacji religijnych doprowadzi-
ła na początku lat 90. XX w. do fermentu wewnątrz głównych denominacji pro-
testanckich. Wewnątrz Zjednoczonego Kościoła Metodystycznego uformowały 
się ruchy sprzeciwu, w tym Confessing Movement, których uczestnicy głosili 
powrót do ortodoksji. Z jednej strony, ich przedstawiciele występowali przeciw 
uprzedzeniom rasowym i płciowym, domagali się zwiększenia wsparcia dla 
ubogich. Z drugiej jednak, sprzeciwiali się rozwodom, praktykom homoseksual-
nym oraz aborcji. Za jedyne źródło zbawienia uznawali Jezusa Chrystusa. 
Przedmiotem krytyki uczynili takŜe relatywizm moralny. Aby potwierdzić zało-
Ŝenie, Ŝe podniesienie napięcia z otoczeniem prowadzi do wzrostu liczby wier-
nych i ich zaangaŜowania, R. Finke oraz R. Stark wyróŜnili w ramach Zjedno-
czonego Kościoła Metodystycznego trzy środowiska: konserwatystów związa-
nych z ruchem sprzeciwu (Evangelical Renewal Fellowship), postępowców oraz 
pozostałych. Na wstępie przedmiotem analizy uczynili zmianę w liczbie osób 
uczestniczących w praktykach religijnych w latach 1994–1996. W konserwa-
tywnych kongregacjach dało się zaobserwować wzrost o 7,5 proc. wiernych 
uczestniczących w naboŜeństwach. Dla postępowych zaś charakterystyczny był 
spadek o 3,5 proc. Pozostałe kongregacje zanotowały wzrost o 1,0 proc. R. Fin-
ke oraz R. Stark skoncentrowali się w swych rozwaŜaniach takŜe na datkach 
odprowadzanych przez wiernych. Miara ta posłuŜyła jako wskaźnik zaangaŜo-
wania. Między 1994 a 1996 r. wartość datków przeznaczanych przez wiernych 
w kongregacjach prowadzonych przez konserwatywnych pastorów wzrosła 
o 6,1 proc. Ten trend cechował takŜe pozostałe (ani konserwatywne, ani postę-
powe) wspólnoty. Między rokiem 1994 a 1996 wartość datków przeznaczanych 
na Kościół wzrosła w nich o 6,5 proc. Odwrotną tendencję zaobserwowano jed-
nak w kongregacjach postępowych. W 1996 r. wartość datków przeznaczanych 
w nich na Kościół była mniejsza o 6,0 proc. niŜ w 1994. Analiza dotyczyła teŜ 



 80 

liczby członków. W kongregacjach prowadzonych przez konserwatywnych 
pastorów zaobserwowano między 1994 a 1996 wzrost liczby wiernych o 0,9 
proc. W Kościołach postępowych zanotowano natomiast spadek (o 2,3 proc.). 
Podobna tendencja miała miejsce w pozostałych kongregacjach (spadek o 0,6 
proc.). Wyniki analizy danych doprowadziły R. Finke oraz R. Starka do okre-
ślonej konkluzji. Podniesienie napięcia z otoczeniem społecznym oraz zwięk-
szenie poziomu restrykcyjności determinują swego rodzaju oŜywienie religijne 
w ustabilizowanych denominacjach głównego nurtu. W wyniku wskazanych 
przekształceń rośnie odsetek członków Kościoła, a takŜe odsetek wiernych 
uczestniczących w praktykach religijnych. Zwiększa się ponadto zaangaŜowa-
nie osób przynaleŜących do kongregacji. Przejawem tego pozostaje m. in. prze-
znaczanie większych sum finansowych na Kościół. Proces regulacji napięcia 
z otoczeniem oraz restrykcyjności nie jest wyłącznie jednokierunkowy. Wska-
zane przekształcenia mogą następować takŜe na gruncie liberalnych denomina-
cji (Finke, Stark 2001).   

Wnioski, do jakich doszli badacze związani z paradygmatem ekonomicz-
nym okazały się interesujące. Zaproponowana przez nich perspektywa poda-
Ŝowa koncentruje się na „towarach” i „usługach religijnych” dostarczanych 
przez Kościoły i wyznania wiernym. Wydawać by się mogło, Ŝe sukces na ryn-
ku religijnym powinien naleŜeć do tych denominacji, które są w największym 
stopniu dostosowane do świata doczesnego, wykazują się liberalnym i nowo-
czesnym podejściem. Tak jednak nie jest. Najszybciej rozwijają się bowiem 
denominacje restrykcyjne, cechujące się konserwatyzmem, wymagające od 
swych wyznawców pewnej separacji od świeckiej codzienności. Jak zauwaŜyli 
cytowani badacze, istotną rolę w tym procesie odgrywa proces wykluczania 
gapowiczów. Nie wszyscy jednak zgodzili się z tym punktem widzenia. 
M. McBride stwierdził, Ŝe organizacje religijne wręcz potrzebują gapowiczów. 
Ta prawidłowość odnosi się zarówno do Kościołów liberalnych, jak i restryk-
cyjnych sekt. Jak wskazał M. McBride, kilka milionów Świadków Jehowy na 
całym świecie czynnie angaŜuje się w działalność misjonarską. Drugie tyle nie 
przejawia jednak tak duŜej aktywności. Nawet restrykcyjne denominacje nie są 
zainteresowane wykluczeniem wszystkich tych, których zaangaŜowanie nie 
jest zbyt wielkie. Zdaniem badacza, L. Iannaccone, R. Finke oraz R. Stark 
popełnili błąd zakładając, Ŝe gapowicze stanowią jednolitą grupę. W rzeczywi-
stości są oni znacznie zróŜnicowani. Wśród gapowiczów moŜna wyodrębnić 
osoby, które funkcjonują w danym Kościele bądź związku wyznaniowym przez 
dłuŜszy czas, czerpiąc satysfakcję religijną dzięki zaangaŜowaniu innych, 
a takŜe ludzie, którzy dopiero wchodzą w daną grupę (w tym dzieci). Od tych 
drugich trudno wymagać aktywności porównywalnej do tej, która cechuje in-
nych wiernych. W opinii M. McBride’a, same Kościoły i związki wyznaniowe 
postępują racjonalnie. Funkcjonowanie gapowiczów stanowi dla nich pewne 
ryzyko. Z drugiej jednak strony, część z nich moŜe w przyszłości zwiększyć 



 81

swoje zaangaŜowanie na rzecz Kościoła czy związku. Stąd teŜ, inwestowanie 
w niektórych gapowiczów jest opłacalne w perspektywie długoterminowej 
(McBride 2007a, 2007b).  

Kontrowersje budziły takŜe inne zagadnienia poruszane na gruncie ekono-
mii „przedsiębiorstwa religijnego”. Badania poszczególnych autorów prowadzi-
ły nierzadko do sprzecznych wniosków. L. Iannaccone analizując restrykcyjne 
wyznania stwierdził, Ŝe w większym stopniu przynaleŜnością do nich są zainte-
resowani przedstawiciele niŜszych warstw społeczeństwa (Iannaccone 1994b). 
JuŜ jednak analizy przeprowadzone przez R. Starka i W. S. Bainbridge’a wska-
zywały, Ŝe tak nie jest (Stark, Bainbridge [1987] 2007). Do restrykcyjnych de-
nominacji bowiem przystępują głównie reprezentanci klasy średniej. Innym  
problemem pozostaje sfera duchowości czy religii istniejącej poza instytucjami. 
L. Iannaccone załoŜył, Ŝe satysfakcja religijna wytwarzana jest przede wszyst-
kim w ramach organizacji. Przyjęcie takiej perspektywy wydawało się logiczne, 
zwłaszcza przy uwzględnieniu koncepcji kapitału religijnego. Sam L. Iannacco-
ne zmodyfikował jednak swój pogląd w tym względzie. RozwaŜając wskazany 
dylemat odwołał się do teorii zachowań religijnych. Stwierdził, Ŝe dla konsu-
mentów religijnych przynaleŜność do określonej denominacji wiąŜe się z pew-
nym ryzykiem. To sprawia, Ŝe są oni zainteresowani uzyskiwaniem takiej satys-
fakcji religijnej, która minimalizowałaby zaistniałe wątpliwości. Gwarancję taką 
dają restrykcyjne denominacje eliminujące efekt gapowicza, a tym samym 
zwiększające korzyści wynikające z przynaleŜności do nich. Nie jest to jednak 
jedyna strategia. Niektórzy konsumenci dokonują dywersyfikacji swych inwe-
stycji religijnych. WiąŜą się z wieloma róŜnymi tradycjami. Odpowiedzią na ich 
potrzeby jest całkowicie inna struktura organizacyjna, bardziej otwarta, ukierun-
kowana na realizację wyspecjalizowanych usług religijnych, nie uwzględniająca 
pośrednictwa zbiorowości w procesie wytwarzania satysfakcji religijnej. Taka 
struktura pozostaje charakterystyczna przede wszystkim dla wyznań azjatyckich, 
ruchów New Age, itd. (Iannaccone 1995b). 

RozwaŜania dotyczące funkcjonowania denominacji, podjęte przez badaczy 
związanych z omawianym paradygmatem, powodują, Ŝe na nowo naleŜy spoj-
rzeć na tezę sekularyzacyjną. Upadek niektórych Kościołów czy związków wy-
znaniowych być moŜe nie wynika z istnienia uniwersalnego, historycznie uwa-
runkowanego procesu, ale raczej z niedopasowania oferty do potrzeb religijnych 
konsumentów czy z braku umiejętności utrzymania zaangaŜowania wiernych na 
odpowiednim poziomie. „Przedsiębiorstwa religijne” nie funkcjonują jednak 
w próŜni. Działają na rynku religijnym. śywotność Kościołów, związków wy-
znaniowych nie zaleŜy zatem wyłącznie od zasobów, jakimi dysponują i zdolno-
ści w zakresie mobilizacji wiernych.  

 
 



 82 

2.3. Rynki religijne 

 
Przedmiotem zainteresowania badaczy związanych z omawianym paradyg-

matem stała się takŜe makroekonomia religijności. RozwaŜania koncentrowały 
się w tym przypadku na róŜnych typach rynków religijnych a takŜe relacji po-
między strukturą rynku i poziomem religijności. Fundamenty pod wskazany nurt 
refleksji połoŜył sam A. Smith. Na kwestię tę zwrócił uwagę L. Iannaccone (por. 
Iannaccone 1991, 1992, 1998). W artykule Introduction to the Economics of 
Religion (1998) wskazał, Ŝe podstawy właściwe dla ekonomicznej analizy reli-
gijności zwarte zostały w ignorowanym dotychczas fragmencie klasycznej pracy 
A. Smitha pt. Badania nad naturą i przyczynami bogactwa narodów (Smith 
[1776] 2011). Szkocki filozof sformułował w niej stanowisko, zgodnie z którym 
kierowanie się własnym interesem pozostaje charakterystyczne tak samo dla 
przedsiębiorców jak i duchownych, zaś siły rynkowe wpływają zarówno na 
świeckie firmy jak i Kościoły. Stwierdził, Ŝe w sektorze religijnym istotną rolę 
odgrywają zagadnienia stricte ekonomiczne, związane z istnieniem konkurencji, 
monopoli czy interwencji podejmowanych przez rządzących. Ta konkluzja kla-
syka ekonomii stała się punktem wyjścia dla rozwaŜań podejmowanych przez 
zwolenników omawianego paradygmatu. Badacze związani z tym podejściem 
postrzegają religię jako towar. Konsumenci mogą dokonywać wyboru, jaką wia-
rę chcą wyznawać oraz w jakim stopniu będą się w nią angaŜować. Ta moŜli-
wość podejmowania decyzji odciska swe piętno na producentach religii, czyli 
poszczególnych denominacjach. Dopasowują one swoją ofertę do potrzeb kon-
sumentów. Ich oczekiwania i preferencje mają wpływ na podaŜ organizacji reli-
gijnych. W niektórych przypadkach jednak moŜliwość dokonywania wyboru 
wyznania jest ograniczona, w innych natomiast nie istnieje. NaleŜy mówić za-
tem o róŜnych modelach rynków religijnych. Niektóre z nich są zamknięte, 
monopolistyczne, inne zaś otwarte i pluralistyczne. Na wstępie zamierzam przy-
bliŜyć te pierwsze.  

Problematyka rynków niekonkurencyjnych podjęta została przez L. Iannac-
cone w artykule zatytułowanym The Consequences of Religious Market Structu-
re. Adam Smith and the Economics of Religion (1991). Amerykański ekonomista 
wskazał w nim, Ŝe najprostszym przykładem takiego rynku jest prosty mono-
pol. Jego cechą charakterystyczną jest istnienie jednego Kościoła. MoŜliwości 
dokonywania wyboru przez konsumentów zostają w tym przypadku całkowicie 
ograniczone. Dominujący, powszechny Kościół uniemoŜliwia innym denomina-
cjom wejście na rynek religijny, wspierają go w tym protekcjonistyczne działa-
nia państwa. Jak wskazał L. Iannaccone, model prostego monopolu jest skrajnie 
nieefektywny. Konsumenci religijni obciąŜani są kosztami związanymi z funk-
cjonowaniem Kościoła. Ceny produktów wytwarzanych w ramach monopolu 
pozostają zawyŜone. W rezultacie dochodzi do sytuacji, w której uczestnicy 



 83

rynku przestają być zainteresowani ich konsumpcją. Następuje wówczas spadek 
poziomu religijności. Zdaniem L. Iannaccone, rynek stricte monopolistyczny 
charakterystyczny był dla średniowiecznej Europy. Ówczesne społeczeństwa 
cechował zatem niŜszy poziom religijność niŜ się powszechnie przypuszcza. Na 
kwestię tę zwrócono uwagę w szeregu opracowań historycznych (por. Stark 
1996). Według L. Iannaccone, prosty monopol pozostaje zjawiskiem stosunko-
wo rzadkim. Znacznie częściej mamy do czynienia z regulowanymi rynkami 
religijnymi, nazywanymi przeze mnie quasi-monopolistycznymi, w których 
dominującą pozycję zajmuje religia publiczna. Model ten pozostaje alternatywny 
zarówno w stosunku do prostego monopolu, jak i rynku konkurencyjnego, plura-
listycznego. Religia jest w tym przypadku dostarczana obywatelom przez pań-
stwo. Koszty prowizji są w części bądź w całości finansowane za pośrednic-
twem podatków nakładanych na społeczeństwo. Państwo ingeruje zarówno 
w proces produkcji jak i konsumpcji dóbr religijnych. Mimo, Ŝe prywatne orga-
nizacje religijne, alternatywne wobec „religii publicznej” są tolerowane, to mogą 
być stawiane przed nimi określone bariery w postaci licencji, wymagań zezwala-
jących na funkcjonowanie. Konsumenci mają zatem pewną moŜliwość wyboru. 
Mogą korzystać zarówno z dóbr wytwarzanych w ramach sektora publicznego 
jak i prywatnego, bądź w ogóle zrezygnować z wyznawania religii. Zdaniem 
L. Iannaccone, model ten pozostaje charakterystyczny dla większości społe-
czeństw europejskich, od Reformacji po dzień dzisiejszy. Przykładem mogą być 
Niemcy, gdzie oba Kościoły, luterański oraz katolicki, mają status religii pu-
blicznych, a większość ich dochodów pochodzi z podatków ściąganych przez 
państwo. Tak zdefiniowany model regulowanego rynku religijnego pasuje jed-
nak przede wszystkim do społeczeństw protestanckich. Istniejące w nich Ko-
ścioły narodowe pozostają de facto agendami rządowymi. Sam L. Iannaccone 
miał świadomość ograniczeń związanych z przedstawionym modelem. Zasuge-
rował zatem, Ŝe regulowane rynki religijne mają miejsce równieŜ w państwach, 
w których Kościół nie posiada juŜ Ŝadnego specjalnego statusu ugruntowanego 
w ustawie zasadniczej. Mimo, Ŝe formalnie utracił on swą dotychczasową pozy-
cję, to w rzeczywistości dalej pełni dominującą rolę. Generuje zyski w postaci 
subsydiów rządowych, preferencyjnego dostępu do funkcji publicznych czy 
faworyzujących Kościół aktów prawnych, tyle Ŝe cały proces odbywa się 
w sytuacji formalnej neutralności wyznaniowej państwa. L. Iannaccone nie 
przedstawił przykładów odpowiadających temu opisowi, niemniej jednak wyda-
je się, Ŝe jego sugestie odnosiły się do społeczeństw katolickich. Tym sposobem 
model regulowanego rynku religijnego uzyskał szersze znaczenie (Iannaccone 
1991; Stark, Iannaccone 1994).  

L. Iannaccone skoncentrował swoje rozwaŜania na tym właśnie zagadnie-
niu. Przedmiotem analizy uczynił regulowany rynek religijny oraz funkcjonującą 
w ramach niego religię publiczną. Sformułował pięć hipotez w tym względzie, 
które zostały następnie zweryfikowane empirycznie. Stanowisko przyjęte przez 



 84 

L. Iannaccone miało pozwolić zrozumieć procesy sekularyzacji zachodzące 
w Europie. Po pierwsze, badacz załoŜył, Ŝe dostarczanie religii przez sektor 
publiczny będzie charakteryzować się brakiem efektywności. W swojej argu-
mentacji odwołał się do poglądów właściwych dla klasycznego nurtu ekonomii. 
Przyjął, Ŝe publiczne firmy dostarczają droŜszych produktów oraz usług aniŜeli 
firmy prywatne. Zdaniem L. Iannaccone, na tę zaleŜność w odniesieniu do orga-
nizacji religijnych zwrócił uwagę juŜ A. Smith. Klasyk ekonomii zaobserwował 
spadek inicjatywy, aktywności wśród duchowieństwa reprezentującego ustabili-
zowane, dominujące Kościoły. L. Iannaccone stwierdził, Ŝe dystrybutorzy religii 
publicznej są wyizolowani od presji konkurencji oraz od potrzeb tych, którym 
rzekomo słuŜą. Quasi-monopolistyczne Kościoły ulegają „rozleniwieniu”. Po 
drugie, amerykański badacz przyjął, Ŝe nawet, gdy religia publiczna dostarczana 
jest za darmo, czyli bez Ŝadnych dodatkowych kosztów, to poziom konsumpcji 
religijnej moŜe być niŜszy w porównaniu do rynku konkurencyjnego. Po trzecie, 
skupił się na zaleŜnościach istniejących między państwem a dominującym Ko-
ściołem. ZałoŜył, Ŝe przedstawiciele władzy będą wpływać na zawartość religii 
publicznej, tak by maksymalizować swoje własne korzyści. Stąd, w wielu kra-
jach niezadowolenie wobec władzy często łączone jest z hasłami antyklerykal-
nymi, skierowanymi przeciw dominującemu w danym państwie Kościołowi. Po 
czwarte, regulowany rynek religijny ogranicza moŜliwość dokonywania wybo-
rów przez obywateli. Zdaniem L. Iannaccone, przykład Stanów Zjednoczonych, 
gdzie funkcjonuje ponad dwa tysiące dominacji, sugeruje, Ŝe konsumenci pragną 
znacznie większego zróŜnicowania w kwestiach religijnych niŜ w sprawach 
politycznych czy stricte gospodarczych (np. zakupu samochodu). Stwarzanie 
barier ograniczających wybór sprawia, Ŝe zmniejsza się religijna aktywność. Po 
piąte, amerykański ekonomista wskazał, Ŝe skutki regulacji mają długookresowy 
charakter. Badania empiryczne pokazały bowiem, Ŝe nawet wtedy, kiedy docho-
dzi do rozdziału Kościoła od państwa i rynek religijny staje się otwarty, mogą 
minąć pokolenia zanim pojawi się pluralizm wyznaniowy i nastąpi wzrost po-
ziomu religijności (Iannaccone 1991).  

Czy przeświadczenie o destruktywnym oddziaływaniu monopoli i rynków 
quasi-monopolistycznych znajduje odzwierciedlenie w rzeczywistości? Zwolen-
nicy paradygmatu ekonomicznego przeprowadzili szereg badań w tym wzglę-
dzie. Rynki konkurencyjne oraz niekonkurencyjne róŜnicowali w oparciu 
o wskaźnik Herfindahla-Hirschmana (HHI), którego wartość mieści się w prze-
dziale od 1/n (gdzie n to liczba przedsiębiorstw funkcjonujących na danym ryn-
ku) w przypadku konkurencji doskonałej, do 1 w sytuacji monopolu (Hirschman 
1964). Analizy przeprowadzone przez L. Iannaccone na danych pochodzących 
ze Światowego Badania Wartości (lata 1981–1983) wykazały, Ŝe niŜszy poziom 
religijności pozostawał właściwy dla bardziej uregulowanych rynków religij-
nych. Ta zaleŜność była jednak charakterystyczna wyłącznie dla państw prote-
stanckich. Analiza tego zjawiska została przedstawiona takŜe w artykule autor-



 85

stwa L. Iannaccone, R. Finke oraz R. Starka zatytułowanym Deregulating Reli-
gion: The Economics of Church and State (1997). Przedmiotem ich rozwaŜań 
stała się zaleŜność pomiędzy regularnym udziałem w praktykach religijnych 
a poziomem koncentracji rynku religijnego. Okazało się, Ŝe wśród społeczeństw 
protestanckich w naboŜeństwach najczęściej uczestniczyli Amerykanie. Stany 
Zjednoczone cechował teŜ najbardziej otwarty i konkurencyjny rynek religijny. 
NajniŜszy odsetek osób regularnie uczęszczających w naboŜeństwach pozosta-
wał charakterystyczny dla państw skandynawskich. We wszystkich mamy do 
czynienia z istnieniem quasi-monopolistycznego rynku religijnego. ZaleŜność 
między poziomem uczestnictwa w praktykach religijnych a poziomem koncen-
tracji okazała się istotna statystycznie. Dane dotyczące poszczególnych społe-
czeństw protestanckich zostały przedstawione na wykresie 2.2. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
U w a g a: Poziom koncentracji rynku religijnego przyjął na wykresie wartości od 0 do 100, 

co odpowiada przedziałowi od 0 do 1 w ramach wskaźnika Harfindahla-Hirschmana. W tym sen-
sie, im wartość wskaźnika bliŜsza 100, tym większa koncentracja rynku religijnego 
 

W y k r e s  2.2. ZaleŜność pomiędzy regularnym uczestnictwem w praktykach religijnych 
a poziomem koncentracji rynku religijnego (dane z lat 1981–1983) 

Ź r ó d ł o: L. I a n n a c c o n e, R. F i n k e, R. S t a r k (1997), Deregulating Religion: The Eco-
nomics of Church and State, [w:] „Economic Inquiry” 1997, No. XXXV, s. 352.  

 
RozwaŜania autorów skupiły się na krajach skandynawskich. Z punktu wi-

dzenia omawianego paradygmatu, tamtejsza quasi-monopolistyczna sytuacja nie 
sprzyja religijności. Pojawia się problem niedopasowania podaŜy do popytu, tak 
charakterystyczny dla niekonkurencyjnych rynków religijnych, a takŜe „rozle-
niwienia” Kościołów narodowych, będącego rezultatem ich dominującej pozycji 
w społeczeństwie. W konsekwencji, udział w naboŜeństwach pozostaje na ni-
skim poziomie. Zdaniem badaczy związanych z paradygmatem ekonomicznym, 

USA 

Kanada 

Nowa Zelandia

  Australia 

Wielka Brytania 

  Holandia 

Niemcy 

    Szwecja  Finlandia 
     Norwegia 

0 20 40 60 80 100 

Poziom koncentracji rynku (HHI) 

0

10

20

30

50

40

R
eg

ul
a

rn
y 

ud
zi

ał
 w

 p
ra

kt
yk

a
ch

 
re

lig
ijn

yc
h 

(w
 p

ro
c.

) 

Szwajcaria 

 Dania 



 86 

dane dotyczące praktyk religijnych nie są jednak argumentem na rzecz zasadno-
ści tezy sekularyzacyjnej. Struktura rynków niekonkurencyjnych sprawia, Ŝe 
cechują się one znaczną nieefektywnością. Ograniczenie podaŜy sprawia, Ŝe 
potrzeby wielu konsumentów nie zostają zaspokojone. Dla przykładu, Islandia 
charakteryzuje się niskim poziomem udziału obywateli w praktykach religij-
nych. Regularnie uczestniczy w nich tylko 2 proc. mieszkańców kraju. Niski 
poziom religijności oraz liberalne normy seksualne funkcjonujące w społeczeń-
stwie powinny być dowodem potwierdzającym zeświecczenie tego społeczeń-
stwa. Nie do końca jest to jednak prawdą. Badania empiryczne przeprowadzone 
przez W. Swatosa, których wyniki opublikowane zostały w artykule zatytułowa-
nym The Relevance of Religion: Iceland nad Secularization Theory (1984), po-
kazały, Ŝe nadal wielu Islandczyków decyduje się na chrzest dzieci czy ślub 
kościelny. Niemniej interesujące wydały się inne odpowiedzi respondentów. AŜ 
66 proc. Islandczyków uznało siebie za osoby religijne, 75 proc. stwierdziło, Ŝe 
Bóg istnieje (tylko 2 proc. określiła siebie mianem ateistów). R. Stark oraz 
L. Iannaccone zastanawiając się nad fenomenem islandzkim stwierdzili, Ŝe spo-
łeczeństwo to niewiele róŜni się od amerykańskiego. W Stanach Zjednoczonych, 
74 proc. obywateli określa siebie jako osoby religijne, 95 proc. zaś twierdzi, Ŝe 
istnieje Bóg (tylko 1 proc. definiuje siebie jako ateistów). Stąd, jeśli skoncentru-
jemy się wyłącznie na poziomie religijności indywidualnej róŜnice pomiędzy 
Islandczykami a Amerykanami nie są aŜ tak znaczące. Pojawiają się natomiast 
wtedy, gdy przedmiotem analizy uczyni się poziom uczestnictwa w praktykach 
religijnych (Stark, Iannaccone 1994). Dane te pokazują, Ŝe popyt na wiarę istnie-
je zarówno w Stanach Zjednoczonych, jak w Islandii. Problem polega na tym, Ŝe 
w tym pierwszym państwie podaŜ pozostaje lepiej dostosowana do potrzeb reli-
gijnych konsumentów. Sytuacja taka jest moŜliwa dzięki temu, Ŝe w Stanach 
Zjednoczonych mamy do czynienia z rynkiem otwartym, konkurencyjnym, na 
którym poszczególne denominacje dostosowują się do popytu.  

W kręgu zainteresowania przedstawicieli omawianego paradygmatu znala-
zła się takŜe Szwecja. Punktem wyjścia dla rozwaŜań stały się wyniki badań nad 
religijnością mieszkańców tego skandynawskiego kraju (Hamberg 1991; Ham-
berg, Pettersson 1994; Lamont 1989; Pettersson 1988, 1990). Dominującą w nim 
rolę pełni Szwedzki Kościół Luterański, cieszący się pełną protekcją ze strony 
państwa. W niedzielnych naboŜeństwach uczestniczy tylko 2 proc. mieszkańców 
kraju (Iannaccone, Finke, Stark 1997). Szwedzcy obywatele od narodzin uzy-
skują członkowstwo w Szwedzkim Kościele luterańskim. AŜ do 1860 r. zabra-
niano wystąpienia z niego. Przez długi czas niemoŜliwe było zawieranie związ-
ków małŜeńskich poza Kościołem luterańskim. Nawet współcześnie, gdy 
w niedzielnych praktykach uczestniczy tylko niewielki odsetek Szwedów, aŜ 
95 proc. pozostaje jego członkami a 70 proc. chrzci w nim dzieci. Przedstawicie-
le paradygmatu ekonomicznego zwrócili uwagę, Ŝe Kościół luterański, podobnie 
jak kaŜdy inny potęŜny koncern państwowy, funkcjonuje dzięki rządowemu 



 87

protekcjonizmowi. Państwo nakłada na obywateli podatek kościelny. Do jego 
płacenia zobowiązano nawet tych, którzy nie są wyznania luterańskiego (płacą 
wówczas 40 proc. jego wartości). Pieniądze przeznaczane są na utrzymanie ko-
ściołów, w tym na pensje dla osób w nich zatrudnionych. L. Iannaccone, R. Fin-
ke oraz R. Stark podkreślali w swoich rozwaŜaniach, Ŝe szwedzcy duchowni 
luterańscy są de facto urzędnikami państwowymi. Zdecydowana większość 
z nich naleŜy do związków zawodowych. Za ich pośrednictwem negocjują ze 
swoim pracodawcą, czyli rządem, wysokość płac, tygodniowy czas pracy czy 
kwestie związane z emeryturami. Duchowni mają prawo do strajku. W porów-
naniu do przedstawicieli innych zawodów zarabiają duŜo. Dla przykładu, zarob-
ki arcybiskupa stojącego na czele Szwedzkiego Kościoła Luterańskiego są rów-
ne pensji premiera. Zdaniem zwolenników paradygmatu ekonomicznego, oma-
wiany przypadek stanowi skrajny przykład nieefektywności, wynikającej 
z quasi-monopolistycznej pozycji organizacji religijnej. Wymownym tego wyra-
zem pozostaje stosunek wiernych uczestniczących w naboŜeństwie do liczby 
osób zatrudnionych w kościele. Tych pierwszych jest zazwyczaj kilku. Do ich 
obsługi zatrudniona jest rzesza ludzi, w tym duchownych, kantorów, zakrystian, 
kościelnych, pracowników administracji, itd. L. Iannaccone, R. Finke oraz 
R. Stark wskazali w swych rozwaŜaniach, Ŝe Szwedzki Kościół Luterański po-
nosi wysoką cenę za tą protekcję, jaką jest interwencja państwowa w jego we-
wnętrzne sprawy. Funkcjonowanie Kościoła reguluje wiele róŜnych aktów 
prawnych. To król nominuje arcybiskupa oraz biskupów. Od kilkudziesięciu lat 
daje się równieŜ zaobserwować proces upolitycznienia Szwedzkiego Kościoła 
Luterańskiego, podporządkowywania go interesom partyjnym. Zjawisko to wi-
doczne jest zwłaszcza w trakcie wyborów do rad parafialnych, gdzie od kandy-
datów nie wymaga się Ŝadnych kompetencji religijnych. Nie muszą być człon-
kami Kościoła. Członkowie rad parafialnych reprezentują natomiast określone 
interesy polityczne. W trakcie sesji rad diecezjalnych zajmują nawet miejsca 
odzwierciedlające ich podglądy i przynaleŜność partyjną (Iannaccone, Finke, 
Stark 1997). Dla badaczy związanych z paradygmatem ekonomicznym Szwecja 
stanowi przykład rynku niekonkurencyjnego. Państwowy protekcjonizm fawo-
ryzujący religię publiczną przyczynia się do obniŜenia odsetka osób uczestni-
czących w praktykach religijnych. 

Przeciwieństwem prostych monopoli oraz rynków quasi-monopolistycznych 
pozostaje rynek otwarty, pluralistyczny. Dla przedstawicieli paradygmatu eko-
nomicznego naturalnym przykładem są w tym względzie Stany Zjednoczone 
(Finke 1992). Badacze zwrócili uwagę, Ŝe od początku XIX w. liczba denomi-
nacji w tym kraju dynamicznie wzrasta (Finke, Stark 1988, 1989, 1992; Greeley 
1989; Stark, Finke 1988). Rozwinął się nawet cały nurt analiz historycznych 
skoncentrowanych na tym właśnie procesie (Finke 1990, Stark 2006). L. Iannac-
cone podkreślał w swoich artykułach, Ŝe od XIX w. nastąpił nie tylko wzrost 
liczby denominacji, ale takŜe nie doszło z czasem do spadku liczby duchownych 



 88 

(Iannaccone 1998). R. Stark oraz R. Finke stwierdzili natomiast, Ŝe w począt-
kach kolonizacji Ameryki Północnej idea wolności religijnej natrafiała na pe-
wien opór. Dla imigrantów z Europy podstawowym celem było utworzenie spo-
łeczeństwa, w którym ich wyznanie odgrywałoby rolę decydującą. To powodo-
wało, Ŝe większość amerykańskich kolonii faworyzowała wybrane Kościoły. Ta 
sytuacja zmieniła się wraz z rewolucją oraz powstaniem Stanów Zjednoczonych. 
Wolność religijna wymuszała konieczność znalezienia kompromisu pomiędzy 
róŜnymi koloniami. Tendencja pluralistyczna została wzmocniona przez uchwa-
lenie pierwszej poprawki do konstytucji (15 grudnia 1791 r.), gwarantującej 
m. in. pełną swobodę religijną. Monopolistyczna pozycja Kościołów uległa tak-
Ŝe osłabieniu w czasie Drugiego Przebudzenia Religijnego (początek XIX w.). 
W wyniku tych procesów, zaczęła maleć liczba kongregacjonalistów, anglika-
nów oraz prezbiterian, a więc przedstawicieli dominujących dotychczas wyznań. 
Ich miejsce zajęły bardziej aktywne Kościoły baptystyczne i metodystyczne, 
kierujące często swe przesłanie do reprezentantów niŜszych warstw społeczeń-
stwa. Jak wykazali R. Stark oraz R. Finke, wpływ na oŜywienie religijne miały 
nie tyle fale migracyjne z Europy, co raczej konwersje zachodzące wśród przed-
stawicieli „rozleniwionych” denominacji (Stark, Finke 1988). Deregulacja rynku 
religijnego sprawiła, Ŝe od początku XIX w. rósł odsetek Amerykanów związa-
nych z jakimś Kościołem. W 1776 r. przynaleŜność do róŜnych denominacji 
deklarowało 17 proc. mieszkańców Stanów Zjednoczonych. W 1850 r. wskaźnik 
ten wzrósł do 34 proc. W 1906 r. zaś do 51 proc. ogółu społeczeństwa. Współ-
czesne dane pokazują, Ŝe 62 proc. Amerykanów deklaruje przynaleŜność do 
jakiegoś wyznania. Trzeba jednak wskazać, Ŝe niektóre analizy historyczne mo-
dyfikują stanowisko zaprezentowane przez R. Starka oraz R. Finke. Badania 
przeprowadzone przez K. Landa, G. Deane’a oraz J. Blau, wykazały, Ŝe deregu-
lacja rynku, skutkująca pluralizmem religijnym, prowadziła do wzrostu liczby 
członków poszczególnych denominacji, ale tylko na terenach miejskich (Land, 
Deane, Blau 1991). Autorzy swoje wnioski oparli na analizie amerykańskich 
danych urzędowych z początku XX w. Z taką interpretacją wyników nie zgodzili 
się R. Stark oraz L. Iannaccone. Stwierdzili, Ŝe dane pochodzące z terenów wiej-
skich rodzą pewne problemy. Niektórzy farmerzy pozbawieni byli moŜliwości 
uczestniczenia w naboŜeństwach we własnej okolicy, gdyŜ nie funkcjonował 
w niej kościół związany z ich wyznaniem. Musieli jeździć do sąsiedniego hrab-
stwa. Stąd, dane statystyczne dotyczące uczestnictwa w praktykach religijnych 
były na niektórych terenach zaniŜone, w innych zaś przekraczały 100 procent 
(Stark, Iannaccone 1994).  

Pewnym potwierdzeniem tezy, Ŝe rynki konkurencyjne przyczyniają się do 
wzrostu poziomu religijności pozostaje przykład Japonii, doświadczającej po-
waŜnych zmian społecznych po II wojnie światowej. Koncentracja zwolenników 
paradygmatu ekonomicznego na tym właśnie kraju wydaje się zasadna. Japonia 
stanowi bowiem potwierdzenie, Ŝe konstruktywny wpływ deregulacji i plurali-



 89

zmu religijnego nie jest ograniczony wyłącznie do Stanów Zjednoczonych. 
W swoich rozwaŜaniach L. Iannaccone, R. Finke oraz R. Stark zwrócili uwagę 
na to, Ŝe przed II wojną światową ściśle kontrolowano aktywność religijną 
w tym azjatyckim kraju. Uczestnictwo w kulcie shinto było obowiązkiem wobec 
państwa. Mimo, Ŝe formalnie wolność religijna została ustanowiona w okresie 
Meiji, to prawa tego nie realizowano w praktyce. Państwowy shintoizm posiadał 
dominującą pozycję, wszelkie inne wyznania były dyskryminowane, a ich 
członków poddawano represjom. Sytuacja zmieniła się wraz z przegraną Japonii 
w II wojnie światowej oraz ustanowieniem władz okupacyjnych. Nowa ustawa 
zasadnicza, opracowana i uchwalona pod naciskiem Amerykanów, gwarantowa-
ła rzeczywistą i całkowitą wolność wyznania. Efekty tej deregulacji rynku reli-
gijnego w Japonii okazały się zaskakujące. Tylko w ciągu 1949 r. zostały utwo-
rzone 403 nowe grupy religijne, a kolejnych 1546 powstało w wyniku odłącze-
nia się od świątyń, Kościołów, z którymi były wcześniej związane. Niektóre 
organizacje religijne, które działały dotychczas w podziemiu uzyskały moŜli-
wość jawnego funkcjonowania. Przykładem była buddyjska organizacja Soka 
Gakkai. W 1937 r. liczyła tylko 60 członków. W 1972 r. naleŜało do niej juŜ 
8 milionów osób. Z danych statystycznych przywoływanych przez przedstawi-
cieli paradygmatu ekonomicznego wynika, Ŝe w 1900 r. tylko 2 proc. Japończy-
ków było związanych z nietradycyjnymi ruchami religijnymi. W 1975 r. odsetek 
ten sięgnął 20 proc. Największy rozwój miał miejsce w latach bezpośrednio po 
II wojnie światowej. Okres ten znany jest w Japonii pod nazwą kamigami no 
rasshu awa, co dosłownie znaczy „godzina szczytu bogów”. Zdaniem zwolenni-
ków omawianego paradygmatu, oŜywienie religijne właściwe dla tego azjatyc-
kiego społeczeństwa stanowiło konsekwencję deregulacji rynku. Badacze kwe-
stionowali te interpretacje wskazanego fenomenu, które zorientowane były psy-
chologicznie i koncentrowały się na aspekcie popytowym. Zgodnie z nimi, do-
świadczeni przegraną wojną Japończycy szukali w religii schronienia. L. Ian-
naccone, R. Finke oraz R. Stark sformułowali trzy argumenty podwaŜające tę 
interpretację. Po pierwsze, oŜywienie religijnie nie było charakterystyczne tylko 
dla okresu powojennego. Dynamiczny rozwój ruchów religijnych następował 
takŜe w kolejnych dekadach. Po drugie, w Niemczech, w społeczeństwie, które 
równieŜ doświadczyło klęski wojennej, nie dało się zaobserwować omawianego 
zjawiska. RóŜnica polegała w poziomie uregulowania rynku religijnego. Niemcy 
zdecydowali się na rozwiązania quasi-monopolistyczne. Stąd, nie nastąpiło 
u nich oŜywienie religijności. Po trzecie, podobna sytuacja do japońskiej miała 
miejsce w Korei Południowej. Państwo to zostało wyzwolone spod okupacji 
sąsiada. Zniesiono restrykcyjne regulacje dotyczące Ŝycia religijnego. Skutkiem 
tego był dynamiczny rozwój róŜnych wyznań, w tym chrześcijaństwa, a takŜe 
ruchów religijnych (Iannaccone, Finke, Stark 1997).  

Uwzględnienie w rozwaŜaniach przykładu japońskiego nie było przypad-
kowe. Przedstawiciele paradygmatu ekonomicznego chcieli uniknąć oskarŜenia, 



 90 

Ŝe ich podejście pasuje wyłącznie do warunków amerykańskich. W rezultacie, 
rozwinął się nurt badań, który koncentrował się na przemianach następujących 
na rynkach niekonkurencyjnych. ZałoŜenia o pozytywnym oddziaływaniu dere-
gulacji i pluralizmu na poziom religijność zaczęto testować w odniesieniu do 
róŜnych społeczeństw. Nie oznacza to, Ŝe zanikła refleksja nad fenomenem ame-
rykańskim. W tym przypadku zwracano uwagę m. in. na to, jak pojawienie się 
nowych imigrantów z Azji w latach 60. XX w. przyczyniło się do wzrostu liczby 
organizacji religijnych odwołujących się do tradycji Wschodu. Poszukiwanie 
inspiracji w Oriencie przez kontrkulturowo nastawioną młodzieŜ nie było zatem 
konsekwencją dekadenckiego znuŜenia protestancką, mieszczańską atmosferą 
Stanów Zjednoczonych. Stanowiło raczej rezultat pojawiania się na rynku orga-
nizacji czy osób dostarczających nowego produktu religijnego (Iannaccone, 
Finke, Stark 1997). Refleksję nad konstruktywnym oddziaływaniem deregulacji 
oraz pluralizmu podejmowano równieŜ w odniesieniu do społeczeństw Europy 
Wschodniej. W centrum zainteresowania znalazły się dawne republiki Związku 
Radzieckiego. Wraz z upadkiem komunizmu dało się w nich zaobserwować 
oŜywienie religijności (Froese 2004a; Froese 2004b; Froese, Pfaff 2001; Greeley 
1994). Aby lepiej zrozumieć ten fenomen naleŜy cofnąć się do czasów rewolucji 
bolszewickiej. Komuniści wraz z przejęciem władzy zaczęli stosować represje, 
początkowo wobec znienawidzonej, związanej z caratem Cerkwi, następnie zaś 
wobec innych wyznań. Zdaniem P. Froese, działania represyjne państwa umoŜ-
liwiły ukonstytuowanie się monopolu ateistycznego skierowanego przede 
wszystkim przeciw prawosławiu21. Upadek komunizmu przyczynił się do likwi-
dacji dotychczasowego monopolu, w którym państwo faworyzowało „naukowy 
ateizm”. We wszystkich dawnych republikach radzieckich nastąpił wzrost liczby 
osób deklarujących przynaleŜność do Kościoła czy określonej grupy wyznanio-
wej. Proces ten nazwano oŜywieniem religijnym (Greeley 1994). Między 1970 
a 1995 r., odsetek osób deklarujących przynaleŜność do Kościoła bądź określo-
nej grupy wyznaniowej wzrósł przeciętnie o 21 punktów proc. Zjawisko to 
w największym stopniu pozostawało charakterystyczne dla Armenii (wzrost o 42 
punkty proc.) oraz Gruzji (wzrost o 33 punkty proc.) (Froese 2004a:59). OŜy-
wienie religijne będące konsekwencją deregulacji rynku religijnego i likwidacji 
dotychczasowego monopolu ateistycznego stanowiło dowód, Ŝe podstawowe 
załoŜenia właściwe dla paradygmatu ekonomicznego są słuszne. Badania 
P. Froese, przeprowadzone kilkanaście lat po upadku komunizmu, nie potwier-
dziły jednak zaleŜności między pluralizmem religijnym a poziomem uczestnic-
twa w praktykach religijnych. Największy odsetek osób biorących udział w na-

                                        
21 Ta konfrontacja pomiędzy państwem a najsilniejszą dotychczas organizacją religijną para-

doksalnie umoŜliwiła rozwój mniejszych, protestanckim ruchom religijnym. P. Froese w swoim 
artykule Forced Secularization in Sowiet Russia: Why an Atheistic Monopoly Failed (2004b) 
przywołał dane sugerujące, Ŝe w 1970 r. liczba protestantów była w Związku Radzieckim większa 
niŜ prawosławnych (Froese 2004b:38–39). 



 91

boŜeństwach pozostawał charakterystyczny dla tych byłych republik radziec-
kich, które cechowały się rynkiem homogenicznym. Bardziej szczegółowa ana-
liza wykazała, Ŝe upadek „ateizmu naukowego” rzeczywiście skutkował oŜy-
wieniem religijnym. Głównym beneficjentem tej sytuacji pozostały jednak duŜe 
organizacje religijne, odbudowujące swą pozycję dzięki państwowemu protek-
cjonizmowi. Sama dekonstrukcja monopolu rozbudziła zainteresowanie religij-
nością. Na rynku religijnym pojawiło się wiele róŜnych kultów i Kościołów. 
W końcu jednak, to oŜywienie zostało zagospodarowane przez tradycyjne orga-
nizacje religijne. Obserwacja ta skłoniła P. Froese do sformułowania pesymi-
stycznej hipotezy w odniesieniu do postsowieckiej religijności. Jego zdaniem, 
istnienie tych nowych monopoli przyczyni się w przyszłości do spadku odsetka 
osób uczestniczących w praktykach religijnych22 (Froese 2004a). Nie tylko jed-
nak Europa Wschodnia i zachodzące na jej obszarze przeobraŜenia stanowiły 
wyzwanie dla paradygmatu ekonomicznego. Pewne kontrowersje budziły takŜe 
analizy dotyczące społeczeństw katolickich. 

 
2.4. Paradygmat ekonomiczny a katolicyzm 

 
Religijność społeczeństw katolickich stała się jednym z głównych wyzwań 

teoretycznych dla omawianego paradygmatu. Początkowo refleksja podejmowa-
na przez ekonomistów koncentrowała się na funkcjonowaniu chrześcijańskiego 
monopolu w okresie średniowiecza (Davidson 1995; Davidson, Ekelund 1997; 
Ekelund, Hébert, Tollison 1989; Ekelund 1996). Dopiero badacze związani 
z omawianym podejściem skupili swą uwagę na problematyce współczesnej. Jak 
wspominałem wcześniej, L. Iannaccone implicite stwierdził, Ŝe quasi-
-monopolistyczna  pozycja na rynku religijnym nie ogranicza się wyłącznie do 
protestanckich Kościołów narodowych, lecz jest charakterystyczna równieŜ dla 
Kościoła katolickiego. Innymi słowy, w katolickich społeczeństwach europej-
skich powinniśmy obserwować podobny proces do tego, jaki jest właściwy 
m. in. dla państw skandynawskich. Wszędzie bowiem monopolistyczna bądź 
quasi-monopolistyczna pozycja Kościoła prowadzi do spadku udziału wiernych 

                                        
22 Moim zdaniem, pewnym potwierdzeniem tych przypuszczeń stały się wypowiedzi eksper-

tów rosyjskich, zabrane i opracowane przez I. Borowik (por. Borowik 2000:190–191). Wynika 
z nich, Ŝe na proces oŜywienia religijności składały się dwa etapy. W pierwszym z nich nastąpił 
wzrost zainteresowania wiarą. Eksperci tłumacząc to zjawisko odwoływali się do wymiaru popy-
towego. Stwierdzali, Ŝe powrót do wiary stanowił remedium na pustkę ideologiczną powstałą po 
upadku komunizmu. Na drugi etap składało się zniechęcenie religią, wymaganiami, jakie ona 
stawia. W moim odczuciu, przedstawiony przez ekspertów rosyjskich proces warto zinterpretować 
w wymiarze podaŜowym. OŜywienie typowe dla pierwszego etapu było spowodowane upadkiem 
monopolu ateistycznego. Nastąpiła deregulacja rynku, pojawiły się na nim nowe produkty. Znie-
chęcenie właściwe dla drugiego etapu stanowiło natomiast konsekwencję tworzenia się nowego 
monopolu, tym razem prawosławnego. Protekcjonistyczna polityka państwa wspierała Cerkiew, ta 
zaś nie była w stanie zaspokoić potrzeb religijnych wielu Rosjan.  



 92 

w praktykach religijnych. ZałoŜenie to zostało potwierdzone przez R. Starka 
i L. Iannaccone w odniesieniu do wybranych społeczeństw katolickich (Stark, 
Iannaccone 1996). Inne zjawisko obserwowano na gruncie pluralistycznego 
rynku religijnego właściwego dla Stanów Zjednoczonych. R. Stark oraz J. Mc-
Cann w artykule zatytułowanym Market Forces and Catholic Commitment: 
Exploring the New Paradigm (1993) wykazali na podstawie analizy 50 diecezji, 
Ŝe wyŜszy odsetek księŜy na ogólną liczbę wiernych przypadał w diecezjach, 
w których katolicy stanowili mniejszość. Obszary te charakteryzowały się zara-
zem najwyŜszym wskaźnikiem osób, które decydowały się wstępować do semi-
nariów duchownych. Wyniki analizy miały zatem świadczyć o tym, Ŝe organiza-
cje religijne pozostają najbardziej efektywne na rynkach, na których nie dyspo-
nują dominującą pozycją. Zobligowane są wówczas do konkurencji. Muszą pod-
nosić jakość swoich usług, aby wierni nie przystępowali do innych wyznań. Nie 
wszyscy badacze zaakceptowali jednak tak zdefiniowane stanowisko. Wśród 
osób, których nie satysfakcjonowało to wyjaśnienie był D. A. Olson. Badacz ten 
zwrócił uwagę, Ŝe regularny udział w praktykach religijnych pozostaje najwyŜ-
szy w tych amerykańskich hrabstwach, w których wyraźnie dominują mormoni 
bądź katolicy (Olson 1999). M. Chaves oraz D. E. Cann stwierdzili natomiast, 
odwołując się do przeprowadzonych przez siebie analiz, Ŝe to nie pluralizm 
i konkurencja determinują wysoki poziom religijności, lecz sama deregulacja 
rynku religijnego (Chaves, Cann 1992)23. Tak sformułowane wnioski dały po-
czątek interesującej dyskusji. R. Stark oraz L. Iannaccone wskazali, Ŝe zarówno 
katolicyzm jak i mormonizm to wyznania będące w pewnej kontradykcji do 
głównego nurtu protestanckiej kultury. Z racji swego mniejszościowego statusu 
oraz pewnego piętna, jakim amerykańskie denominacje naznaczały ich wyznaw-
ców, obu Kościołom udało się utrzymać wysoki poziom religijności wśród wier-
nych. Przypomina to poniekąd sytuację katolicyzmu w Irlandii czy w Polsce. 
Udział w naboŜeństwach we wszystkich wskazanych przypadkach był nie tylko 
manifestacją religijności, ale takŜe oporu wobec władzy i narzucanej społeczeń-
stwu kultury (Stark, Iannaccone 1996; Stark  1998). R. Stark oraz R. Finke 
zwrócili ponadto uwagą na niedokładność analiz przeprowadzonych przez 
D. A. Olsona czy M. Chavesa i D. E. Canna. Ich zdaniem, dominująca pozycja 
na rynku prowadzi do „rozleniwienia”, spadku konkurencyjności danej organi-
zacji religijnej (Stark, Finke 2004). W moim przekonaniu, niezaleŜnie od tego, 
czy D. A. Olson oraz M. Chaves i D. E. Cann dokonali analizy we właściwy 
sposób czy nie, tu udało im się poddać pod refleksję istotne zagadnienie. Sfor-
mułowane przez nich konkluzje odnoszą się bowiem do istoty struktur monopo-
listycznych czy quasi-monopolistycznych. Czy o ich istnieniu decyduje przede 
wszystkim państwowa regulacja i polityka protekcjonistyczna? Czy raczej brak 

                                        
23 Do podobnych wniosków doszedł takŜe polski  badacz T. Doktór w swych artykułach za-

tytułowanych Religious Movement in Poland and Stark and Bainbridge Theory of Religion (1993) 
oraz Pluralizma polska religijność w ujściu rynkowej koncepcji religii  (1999).  



 93

pluralizmu i konkurencji? Zdawać by się mogło, Ŝe zagadnienia te są nieroze-
rwalnie ze sobą powiązane. Tak jednak nie jest. Nie ma bowiem jednoznacznego 
logicznego związku pomiędzy deregulacją a istnieniem pluralizmu i konkuren-
cji. MoŜliwa wydaje się sytuacja, w której mimo braku działań faworyzujących 
konkretne wyznanie przez państwo, w strukturze rynku religijnego dominującą 
pozycję zajmuje określony Kościół. Zagadnienie to staje się istotne, gdy poddaje 
się pod rozwagę religijność społeczeństw katolickich. Powiązania między pań-
stwem a Kościołem nie są tutaj tak oczywiste, jak w niektórych państwach pro-
testanckich. Na wstępie, powstaje zatem pytanie, czy moŜna w tym przypadku 
mówić o quasi-monopolu? Konieczne staje się znalezienie na nie odpowiedzi. 
Ze względu na fakt, Ŝe perspektywa właściwa dla paradygmatu ekonomicznego 
nie ugruntowała się jeszcze w europejskiej literaturze przedmiotu, w dalszej 
części rozwaŜań odwołałem się do własnych refleksji i analiz. Za przykład po-
słuŜyła mi przede wszystkim sytuacja Polski. Myślę, Ŝe refleksja w tym wzglę-
dzie stanowi zarazem ilustrację, w jaki sposób omawiane podejście moŜna za-
stosować w praktyce.  

Jak wynika z danych pochodzących z Europejskiego Badania Wartości, 
w 2008 r. odsetek osób regularnie uczestniczących w praktykach religijnych był 
w społeczeństwach katolickich znacząco wyŜszy niŜ w państwach protestanc-
kich. Prawidłowość ta została przedstawiona na wykresie 2.3.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
W y k r e s 2.3. Poziom koncentracji rynku a regularny udział w praktykach religijnych (2008) 

Ź r ó d ł o: na podstawie danych pochodzących z Europejskiego SondaŜu Wartości z 2008 r. 

 
Mimo, Ŝe poziom koncentracji rynku religijnego, mierzony za pomocą 

wskaźnika Herfindahla-Hirschmana, we wszystkich analizowanych przypadkach 
przekraczał 0,9, to odsetek wiernych biorących udział w naboŜeństwach był 
wysoki. Nawiązując do L. Iannaccone (Iannaccone 1991), naleŜałoby mówić 

Dania 
Finlandia 

Portugalia 

Malta

Wielka Brytania

Polska

Irlandia

Szwecja

 Hiszpania 

     Norwegia 

0  0,2  0,4  0,6  0,8  1 

Poziom koncentracji rynku (HHI) 

0%

10%

20%

30%

40%

R
eg

ul
a

rn
y 

ud
zi

ał
 w

 p
ra

kt
yk

a
ch

 
re

lig
ijn

yc
h 

(w
 p

ro
c.

) 

50%

60%

70%

80%

90%

Włochy



 94 

o dwóch rodzajach quasi-monopoli w Europie. Jedne z nich, charakterystyczne 
przede wszystkim dla społeczeństw protestanckich, są znacznie bardziej sforma-
lizowane. Nazwać je moŜna quasi-monopolami państwowymi. Funkcjonujące 
w nich Kościoły narodowe podporządkowane są polityce władz. Inna sytuacja 
ma miejsce w społeczeństwach katolickich. Tutaj stopień podporządkowania 
Kościoła państwu jest znacznie mniejszy. Czy oznacza to jednak, Ŝe istniejąca 
w nich struktura rynku religijnego nie ma charakteru quasi-monopolistycznego?  

Analizując relacje pomiędzy Kościołem a państwem warto skoncentrować 
się na trzech kwestiach. Po pierwsze, naleŜy rozwaŜyć, czy istnieją bariery 
uniemoŜliwiające wejście na rynek religijny nowym podmiotom. Po drugie, 
trzeba poddać pod uwagę ustawodawstwo regulujące relacje między państwem 
a poszczególnymi związkami wyznaniowymi, i sprawdzić, na ile przepisy te nie 
faworyzują jednego z nich. Po trzecie, naleŜy prześledzić, w jakim stopniu do-
minujący na rynku Kościół pozostaje beneficjentem polityki władz. Chodzi przy 
tym zarówno o korzyści  symboliczne jak i materialne. Przyjmując przypadek 
Polski za punkt odniesienia w rozwaŜaniach, trzeba stwierdzić, Ŝe nie istnieją 
Ŝadne większe bariery uniemoŜliwiające wejście nowemu podmiotowi religij-
nemu na tutejszy rynek. W art. 53 ustawy zasadniczej stwierdza się, Ŝe kaŜdemu 
zapewnia się wolność sumienia i religii, a takŜe moŜliwość uzewnętrzniania 
wiary oraz wychowywania dzieci zgodnie z przekonaniami właściwymi dla ro-
dziców. Zasady te zostały sprecyzowane w Ustawie z dnia 17 maja 1989 r. 
o gwarancjach wolności sumienia i wyznania (DzU 2000, nr 26, poz. 319). 
W art. 2 pkt. 1 ustawy wskazano, Ŝe obywatele mogą tworzyć wspólnoty religij-
ne, posiadające własny ustrój, doktrynę i obrzędy religijne. Zdaniem Ł. i M. 
Doktorów w polskim systemie prawnym brakuje jednoznacznej definicji zarów-
no związku wyznaniowego, jak i wiary religijnej. Jak stwierdzili autorzy: Sło-
wem Kościół przyjęto w Polsce określać grupy religijne chrześcijańskie. I dalej: 
Bardziej istotna, z punktu widzenia funkcjonowania grup religijnych, jest jednak 
kwestia definicji wiary religijnej. W tym bowiem przypadku interpretacja termi-
nu stanowić moŜe pewną barierę dla funkcjonowania wspólnot religijnych 
w Polsce (Doktór Ł., M. 2008:262). Ł. i M. Doktorowie poddali pod rozwagę 
jedno z orzeczeń Naczelnego Sądu Administracyjnego, w którym pojęcie wiary 
religijnej zostało wyjaśnione jako powiązanie pomiędzy człowiekiem a Bogiem. 
Zakres tej definicji jest ograniczony. Jej przyjęcie prowadziłoby do wykluczenia 
tych związków wyznaniowych, które nie mają teistycznego charakteru. Z kolei 
w jednym z wyroków Trybunał Konstytucyjny wskazał, Ŝe (…) wolność religii 
jest ujmowana w normie konstytucyjnej bardzo szeroko, obejmuje bowiem 
wszelkie religie i przynaleŜność do związków wyznaniowych (…), a takŜe, Ŝe nie 
jest ona ograniczona do uczestnictwa we wspólnotach religijnych tworzących 
formalną, wyodrębnioną strukturę organizacyjną i zarejestrowanych w stosowa-
nych rejestrach prowadzonych przez władzę publiczną (za: Doktór Ł., M. 
2008:262). Na problem zwróciła takŜe uwagę I. Borowik, która stwierdziła, iŜ 



 95

w polskim prawodawstwie zamiennie uŜywa się pojęć „Kościół” oraz „związek 
wyznaniowy”, nie precyzując przy tym ani sposobu rozumienia obu terminów, 
ani róŜnic między obiema formami instytucjonalizacji religijności (Borowik 
2000:100). Ustawa z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia 
i wyznania określa równieŜ warunki niezbędne do zalegalizowania organizacji 
religijnej. Zgodnie z art. 31 rejestracja Kościoła bądź związku wyznaniowego jest 
moŜliwa, gdy liczy on co najmniej 100 osób, obywateli polskich. Do sądu woje-
wódzkiego bądź stołecznego powinien być wówczas złoŜony wniosek zawierają-
cy, oprócz listy załoŜycieli i ich danych personalnych, informacje o dotychcza-
sowych formach Ŝycia religijnego oraz podstawowych celach, źródłach 
i zasadach doktrynalnych, obrzędach. Istotnym dokumentem pozostaje takŜe sam 
statut Kościoła lub związku wyznaniowego (art. 32 ust. 2). Obowiązujące regula-
cje powinny koncentrować naszą uwagę na dwóch kwestiach. Po pierwsze, pol-
skie prawodawstwo nie wyklucza funkcjonowania grup religijnych, które nie 
mają uregulowanego – w myśl wskazanej ustawy – statusu. Mogą one przyjmo-
wać postać stowarzyszeń. Po drugie, niezbędna liczba  100 osób nie wydaje się 
istotną barierą uniemoŜliwiającą podmiotom funkcjonowanie na polskim rynku 
religijnym. Zapis ten wydaje się uzasadniony z punktu widzenia interesu pań-
stwa. Skoro ze statusem Kościoła bądź związku wyznaniowego wiąŜą się pewne 
korzyści, m. in. w postaci ulg  podatkowych, to brak ograniczeń stanowiłby furt-
kę dla osób i grup zainteresowanych malwersacjami finansowymi. NaleŜy zatem 
stwierdzić, Ŝe legalne bariery funkcjonujące w Polsce – mimo swej niedoskona-
łości – nie stanowią wyraźnej przeszkody dla tworzenia się nowych podmiotów 
religijnych. Podobna sytuacja ma jednak miejsce na innych rynkach quasi-
-monopolistycznych. W krajach europejskich nie stwarza się juŜ większych barier 
utrudniających formowanie się Kościołów czy związków wyznaniowych.  

Nasza uwaga powinna skoncentrować się zatem na pozostałych kwestiach, 
pozwalających określić, czy dana struktura ma charakter quasi-monopolistyczny. 
Zgodnie z art. 25 ust. 2 ustawy zasadniczej Kościoły i inne związki wyznaniowe 
funkcjonujące w Polsce są równouprawnione. Zasada ta została uwzględniona 
w art. 9 ust. 2 Ustawy z dnia 19 maja 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia 
i wyznania. Jak stwierdziła jednak I. Borowik: (…) juŜ z lektury artykułu 25 roz-
działu I konstytucji wynika, Ŝe państwo dopuszcza róŜne formy regulacji stosun-
ków z Kościołem rzymskokatolickim a innymi Kościołami i związkami wyzna-
niowymi (Borowik 2000:100). Istotną rolę w uporządkowaniu tych relacji pełni 
umowa konkordatowa podpisana 28 lipca 1993 r. przez przedstawicieli Rzecz-
pospolitej Polski oraz Stolicy Apostolskiej. Pierwsze jej artykuły (art.1–9) okre-
ślają status i rozdzielenie kompetencji obu stron. Ich treść pozwala uniknąć wra-
Ŝenia wiązania się państwa i Kościoła katolickiego w jakiś formalny sojusz, 
dopuszcza natomiast moŜliwość „spontanicznej współpracy” (Dzidek 2007). 
Artykuły 10–15 odnoszą się do nowych rozwiązań prawnych, w tym: instytucji 
małŜeństwa religijnego ze skutkami prawnymi, zapewnienia Kościołowi moŜli-



 96 

wości prowadzenia zajęć z religii takŜe na poziomie przedszkolnym oraz tworze-
nia i prowadzenia własnych placówek oświatowych, wychowawczych i uczelni. 
Państwo zobowiązało się do dotowania Papieskiej Akademii Teologicznej 
w Krakowie24, Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego oraz ewentualnego sub-
sydiowania innych katolickich szkół wyŜszych, odrębnych wydziałów, semina-
riów duchownych oraz instytutów naukowo-badawczych. Artykuły 19–26 umo-
wy konkordatowej dotyczą natomiast działalności publicznej Kościoła, w tym 
przede wszystkim: moŜliwości zrzeszania się, udziału w mediach publicznych, 
uŜywania własnych środków masowego przekazu, prowadzenia działalności mi-
syjnej, opiekuńczej i charytatywnej, regulacji spraw finansowych i gwarancji 
w zakresie budowy oraz konserwacji obiektów sakralnych i kościelnych. Jak 
stwierdziła M. Dzidek, wokół konkordatu od samego początku narosło wiele 
kontrowersji. TuŜ po jego podpisaniu T. Zieliński, ówczesny Rzecznik Praw 
Obywatelskich, wyraził wątpliwość, co do kwestii formalnych związanych 
z konkordatem, zwrócił przy tym głównie uwagę na nieuregulowany status  
umowy konkordatowej z 1925 r. oraz moŜliwość ograniczenia suwerenności 
ustawodawczej Polski. Według niektórych krytyków omawiany dokument pozo-
staje niezgodny z konstytucją, gdyŜ narusza przewidziany w ustawie zasadniczej 
rozdział Kościoła od państwa. Inni wykazywali natomiast niepokój obciąŜeniami 
finansowymi wynikającymi z konkordatu. Sama M. Dzidek stwierdziła, Ŝe umo-
wa z 1993 r. znacznie bardziej uprzywilejowuje Kościół katolicki niŜ ta podpisa-
na w 1925 r. (Dzidek 2007:188). Analizując konkordat w kontekście ustaw regu-
lujących funkcjonowanie innych związków wyznaniowych udało mi się zidenty-
fikować dwie róŜnice. Po pierwsze, wskazana umowa jest mniej precyzyjna. Nie-
które sformułowania zakładają znaczną dowolność interpretacji. Dobrym tego 
przykładem jest art. 11, gdzie stwierdza się, Ŝe: Układające się Strony deklarują 
współdziałania na rzecz obrony i poszanowania instytucji małŜeństwa i rodziny 
będących fundamentem społeczeństwa. Fragment ten moŜna odebrać jako pewną 
formę nacisku na świeckie władze, aby te realizowały politykę rodzinną zgodną 
z nauczaniem Kościoła. Po drugie, ustawy regulujące relacje z innymi związkami 
wyznaniowymi przewidują podobne rozwiązania prawne. Pewnym wyjątkiem 
jest finansowanie szkół wyŜszych. Trzeba jednak pamiętać, Ŝe jak dotąd Ŝadnemu 
innemu Kościołowi nie udało się uruchomić własnej uczelni.  

Z analizy istniejących przepisów wynika, Ŝe sytuacja w Polsce odbiega od 
tej typowej dla państw skandynawskich. Czy jednak pytanie o quasi-
-monopolistyczną pozycję Kościoła katolickiego w ogóle pozbawione jest ja-
kichkolwiek przesłanek? UwaŜam, Ŝe nie. Moim zdaniem istnieją dwa czynniki, 
które sprawiają, Ŝe Kościół katolicki zajmuje w Polsce taką właśnie pozycję. Po 
pierwsze, instytucja ta posiada znaczący wpływ na Ŝycie polityczne. Szerzej ta 
kwestia zostanie umówiona w rozdziale czwartym. Wspomnę jedynie, Ŝe na 

                                        
24 Obecnie Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie.  



 97

początku lat 90. XX w. Kościół podjął działania, których celem było zapewnie-
nie odpowiedniej treści ustaw oświatowej oraz medialnej. W pierwszych latach 
transformacji ustrojowej sami duchowni angaŜowali się publiczne, zachęcali 
wiernych do głosowania na określonych kandydatów. śadna inna instytucja 
religijna w Polsce nie moŜe równać się w tym względzie z Kościołem katolic-
kim. Po drugie, Kościół pozostaje beneficjentem subsydiów państwowych oraz 
ulg podatkowych. Z punktu widzenia teorii funkcjonujących w ramach para-
dygmatu ekonomicznego, moŜe mieć to wpływ na jego „rozleniwienie się”. Jak 
wynika z wyliczeń przedstawionych na portalu www.money.pl, dokonanych na 
podstawie danych pochodzących z Ministerstwa Finansów, Ministerstwa Obro-
ny Narodowej, Ministerstwa Edukacji Narodowej oraz Forum Obywatelskiego 
Rozwoju, rocznie Kościół katolicki otrzymuje z budŜetu państwa 1 miliard 630 
milionów złotych na nauczanie religii w szkołach oraz dotacje na uczelnie, szko-
ły i przedszkola. Drugim istotnym źródłem finansowania pozostają wpływy od 
wiernych. Wynoszą one 1 miliard 223 miliony złotych. Istotny wpływ na finanse 
Kościoła katolickiego mają takŜe środki pochodzące z Unii Europejskiej 
(100 milionów złotych) oraz Funduszu Kościelnego (94 miliony złotych). Pań-
stwo przeznacza takŜe 21 milionów złotych na wynagrodzenia dla kapelanów. 
Oprócz subsydiów Kościół katolicki jest beneficjentem róŜnych ulg. Duchowni 
płacą bowiem kwartalny podatek zryczałtowany w wysokości od 384 do 1374 
złotych. Zwolnieni są z niego zakonnicy, biskupi, arcybiskupi i kardynałowie. 
W sytuacji, gdyby księŜa płacili podatek według stawek PIT tak, jak to czynią 
zwykli obywatele, to do budŜetu trafiłyby 233 miliony złotych. Kwota wpływa-
jąca do skarbu państwa jest jednak znacznie mniejsza. Wynosi 63 miliony zło-
tych. Kościół zwolniony jest takŜe z opłat celnych, podatków lokalnych, podat-
ków od nieruchomości, czynności cywilnoprawnych, opłat od spadków i daro-
wizn. Pozostaje takŜe głównym beneficjentem Komisji Majątkowej, instytucji 
działającej przy Ministerstwie Spraw Wewnętrznych od 1989 r., powołanej do 
zwrotu bądź przekazania w zamian Kościołom i związkom wyznaniowym mająt-
ku znacjonalizowanego przez komunistyczne władze z naruszeniem obowiązują-
cego prawa. Samo funkcjonowanie tego ciała budzi liczne kontrowersje. Jeszcze 
przed 1989 r. w ramach zadośćuczynienia państwo zwróciło róŜnym organiza-
cjom religijnym 150 tys. ha. W ciągu dwudziestu lat funkcjonowania Komisja 
Majątkowa przekazała Kościołowi katolickiemu majątek wartości 5 miliardów 
złotych oraz rekompensatę i odszkodowania w wysokości 143 milionów złotych 
(por. www.money.pl). NaleŜy pamiętać, Ŝe z większości wskazanych przeze 
mnie subsydiów oraz ulg podatkowych mogą korzystać wszystkie funkcjonujące 
w Polsce podmioty religijne, których działanie jest uregulowane Ustawą z dnia 
19 maja o 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia i wyznania. Nie ulega jed-
nak wątpliwości, Ŝe głównym ich beneficjentem pozostaje Kościół katolicki. 

W przypadku Polski zatem ta quasi-monopolistyczna pozycja opiera się nie 
tyle na ścisłych uregulowaniach prawnych, tak jak ma to miejsce w państwach 



 98 

skandynawskich. Kościół katolicki nie jest Kościołem państwowym, co nie zna-
czy, Ŝe nie korzysta z publicznego finansowania. Jego dominacja na rynku reli-
gijnym pozostaje takŜe utrwalona dzięki roli, jaką odegrał w historii oraz wpły-
wom politycznym. MoŜna przypuszczać, Ŝe podobna sytuacja ma miejsce 
w innych społeczeństwach katolickich. Podejmując tę kwestię, warto powrócić 
do sporu pomiędzy niektórymi przedstawicielami paradygmatu ekonomicznego 
a D. A. Olsenem czy M. Chavesem i D. E. Cannem. W dyskusji tej opowiadam 
się za stanowiskiem, zgodnie z którym udział wiernych w praktykach religijnych 
pozostaje na wysokim poziomie na rynkach nieuregulowanych, ale zarazem 
pluralistycznych i konkurencyjnych. Moim zdaniem zatem, zarówno w Polsce, 
jak i w innych europejskich społeczeństwach katolickich, mamy do czynienia ze 
strukturą quasi-monopolistyczną. NaleŜy się zatem spodziewać, Ŝe na rynkach 
tych następuje spadek liczby regularnie uczestniczących w naboŜeństwach. Za-
łoŜenie te postanowiłem skonfrontować z dostępnymi danymi statystycznymi. 
Odwołałem się do wskaźnika dominicantes. Jak stwierdził J. Mariański: Termin 
dominicantes (łacińskie słowo dominica oznacza niedzielę) wyraŜa proporcję 
między liczbą uczestników mszy św. w przeciętną niedzielę roku a liczbą zobo-
wiązanych do tego uczestnictwa w obrębie określonego terytorium kościelnego 
(…) lub cywilnego (Mariański 2000:469). Uznałem zarazem, Ŝe wskaźnik domi-
nicantes znacznie lepiej odzwierciedla liczbę osób regularnie biorących udział 
w naboŜeństwach niŜ deklaracje składane przez respondentów w badaniach son-
daŜowych. Pierwsze takie ogólnopolskie zliczanie wiernych miało miejsce 
w 1979 r. Od tego czasu przeprowadza się je systematycznie w wybraną niedzie-
lę października lub listopada. Badania organizowane są przez Instytut Statystyki 
Kościoła Katolickiego SAC. Analizą objąłem lata 1980–2010. Zmiany wartości 
wskaźnika dominicantes przedstawiłem na wykresie 2.4. 

 

 
 
 

W y k r e s  2.4. Wartość wskaźnika dominicantes w latach 1980–2010. 

Ź r ó d ł o: na podstawie danych Instytutu Statystyki Kościoła Katolickiego SAC. 

1980                 1985                  1990                  1995                 2000                 2005                 2010  

60,0

50,0

40,0

30,0

20,0

10,0

0,0W
sk

aź
ni

k 
do

m
in

ic
a

nt
e

s w
 p

ro
c.

 

Lata 



 99

Między 1980 a 2010 r. wartość wskaźnika dominicantes zmniejszyła się 
o 10 punktów procentowych. Dane pochodzące z Instytutu Statystyki Kościoła 
Katolickiego SAC świadczą zatem, Ŝe liczba wiernych regularnie uczestniczą-
cych w niedzielnych mszach systematycznie spada. Uzyskane dane potwierdza-
łyby zatem załoŜenie, Ŝe quasi-monopolistyczna struktura rynku religijnego 
prowadzi do spadku uczestnictwa w praktykach religijnych. Wniosek ten warto 
skonfrontować z wynikami sondaŜy opinii publicznej.  

Z badań CBOS wynika, Ŝe od dwudziestu lat liczba wiernych biorących 
udział nie ulega znacznym zmianom. Regularne uczestnictwo w mszach deklaruje 
nieco ponad połowa respondentów (od 55 do 60 proc.). Na tendencję spadkową 
wskazują natomiast dane pochodzące z Europejskiego Badania Wartości. Zgodnie 
z jego wynikami, w Polsce w 1990 r. regularne uczestnictwo w naboŜeństwach (co 
najmniej raz w tygodniu) deklarowało 65,6 proc. respondentów. W 2008 zaś 52,7 
proc. W ciągu osiemnastu lat nastąpił spadek o 12,9 punktów procentowych. Po-
dobna sytuacja miała miejsce w odniesieniu do innych europejskich quasi-
-monopoli katolickich. Zaobserwowano w nich spadki rzędu: 21,6 punktów proc. 
w Hiszpanii (między rokiem 1981 a 2008), 6,8 punktów proc. w Portugalii (mi ę-
dzy rokiem 1990 a 2008), 37,9 punktów proc. w Irlandii (między rokiem 1981 
a 2008), 12,1 punktów proc. na Malcie (między rokiem 1981 a 2008). Trend ten 
w najmniejszym stopniu dotyczył Włoch. W 1981 r. 32,4 proc. respondentów 
deklarowało, Ŝe uczestniczy regularnie w naboŜeństwach. W 2008 r. zaś 32,0 
proc. W międzyczasie dało się zaobserwować nawet wzrost liczby regularnie 
praktykujących. W 1990 r. uczestnictwo w mszy świętej co najmniej raz w tygo-
dniu deklarowało 37,9 proc. respondentów, a w 1999 – 40,5 proc. Zwolennicy 
paradygmatu ekonomicznego tłumaczyli przypadek Włoch reformami realizowa-
nymi przez lewicowy rząd w 1984 r. Ówczesny premier B. Craxi wynegocjował 
nowe porozumienie z Kościołem katolickim, dokonując zmian w obowiązującym 
od 1929 r. konkordacie. Państwo wycofało się z opłacania pensji księŜom posłu-
gującym w parafiach. Rząd uregulował takŜe relacje z innymi związkami wyzna-
niowymi. Zdaniem M. Introvigne oraz R. Starka zmiany te spowodowały, Ŝe 
wzrosła konkurencyjność rynku (Introvigne, Stark 2005).  

Przedstawione wyniki dotyczące społeczeństw katolickich warto odnieść do 
danych pochodzących z państw protestanckich. W 2008 r. regularnie w nabo-
Ŝeństwach uczestniczyło 2,6 proc. Duńczyków, 4,3 proc. Finów, 5,3 proc. Nor-
wegów, 4,9 proc. Szwedów oraz 13,3 proc. Brytyjczyków. Mimo, Ŝe quasi-
-monopolistyczna struktura rynku religijnego pozostaje charakterystyczna za-
równo dla społeczeństw katolickich jak i protestanckich, to w tych pierwszych 
odsetek wiernych regularnie uczestniczących w naboŜeństwach jest znacznie 
wyŜszy. Powstaje zatem pytanie, dlaczego tak się dzieje? Przedstawiciele para-
dygmatu sekularyzacyjnego stwierdziliby zapewne, Ŝe czynnikiem odpowie-
dzialnym za te róŜnice jest poziom rozwoju społeczno-gospodarczego, który 
w większości przypadków pozostaje wyŜszy dla krajów protestanckich. Moim 



 100

zdaniem jednak, odpowiedzi naleŜy szukać gdzie indziej. Po pierwsze, warto 
odwołać się do zasygnalizowanego juŜ wcześniej podziału na państwowe quasi-
-monopole protestanckie i niepaństwowe quasi-monopole katolickie. Genezy tej 
róŜnicy trzeba szukać w 1555 r. W Augsburgu zawarty został wówczas pokój 
pomiędzy cesarzem Karolem V a luterańskimi ksiąŜętami Rzeszy, kończący 
drugą wojnę religijną toczącą się w latach 1552–1555. Rezultatem tego porozu-
mienia była zasada cuius regio, eius religio. Pojawiła się presja ze strony władz 
świeckich do podporządkowywania sobie instytucji religijnych. Z sytuacją tą 
znacznie lepiej radził sobie Kościół katolicki, który mógł pozostawać względnie 
niezaleŜny. Kościoły protestanckie natomiast w znacznie większym stopniu 
poddały się władcom świeckim, szukając w nich oparcia i ochrony. Po drugie, 
katolicyzm jest zróŜnicowany wewnętrznie, przez co moŜe zaspokajać potrzeby 
religijne róŜnych segmentów w ramach tego samego społeczeństwa. Tradycyjne 
nurty protestantyzmu pozostają znacznie bardziej homogeniczne. Koncentrują 
się na kwestiach doktrynalnych, przez co są mniej odporne na powstawanie 
i odłączanie się ruchów schizmatyckich. Po trzecie, katolicyzm, zwłaszcza 
w przypadku Polski oraz Irlandii, stał się istotnym elementem toŜsamości naro-
dowej. Kościół był jedyną instytucją, która gwarantowała tym społeczeństwom 
przetrwanie w czasach niewoli i prześladowań. Te czynniki pozwoliły quasi-
-monopolom katolickim utrzymać wysoką efektywność, której wyrazem był 
znaczny udział wiernych w praktykach religijnych. Zaobserwowany spadek 
pozostaje zatem sygnałem, Ŝe ich skuteczność się zmniejsza. 

Funkcjonowanie quasi-monopoli moŜna rozpatrywać nie tylko w kontekście 
spadku uczestnictwa w praktykach religijnych. WaŜne wydają się równieŜ dane 
dotyczące zaangaŜowania wiernych w Ŝycie parafii. Istotnych informacji w tym 
względzie dostarczają komunikaty z badań CBOS. W jednym z sondaŜy zadano 
respondentom następujące pytanie: Czy ogólnie rzecz biorąc, czuje się Pan/i 
członkiem parafii działającej w Pana/i osiedlu/wsi, czuje się Pan/i z nią związa-
ny/a? W 2005 r. kategorię „zdecydowanie tak” wskazało 45 proc. respondentów. 
W 2008 r. juŜ tylko 33 proc. badanych. W ciągu trzech lat nastąpił zatem spadek 
o 12 punktów procentowych tych, którzy silnie identyfikują się z parafią. Wzrósł 
natomiast odsetek wiernych, którzy wskazywali kategorię „raczej tak”. 
W 2005 r. odpowiedziało tak 35 proc. badanych, w 2008 r. zaś – 41 proc. 
(wzrost o 6 punktów procentowych). Zwiększył się takŜe odsetek respondentów 
deklarujących, Ŝe raczej (o 3 punkty procentowe, z 11 do 14 proc.) bądź zdecy-
dowanie (o 6 punktów proc., z 7 do 11 proc.) nie czują się związani z własną 
parafią. Dane te mogą świadczyć o słabnącej atrakcyjności Kościoła katolickie-
go. Z punktu widzenia teorii podaŜowej, stanowi to konsekwencję funkcjonowa-
nia przez dany podmiot religijny w środowisku niekonkurencyjnym. Brak rywa-
lizacji prowadzi do „rozleniwienia” quasi-monopolu. Słabnąca atrakcyjność 
powoduje zaś rozluźnienie więzi z lokalną parafią. Wniosek ten potwierdzają 
inne dane pochodzące z sondaŜy CBOS. W badaniach zapytano respondentów 



 101

o usługi oferowane przez ich parafie. Chodziło  przede wszystkim o działania 
wykraczające poza kwestie stricte religijne. Między 2005 a 2008 r. wzrosła licz-
ba respondentów deklarujących, Ŝe takie formy aktywności nie są podejmowane 
przez ich parafie. W największym stopniu odnosiło się to działań w zakresie 
szeroko rozumianej pomocy społecznej. W 2005 r. 48 proc. respondentów dekla-
rowało, Ŝe ich parafia organizuje opiekę nad dziećmi. W 2008 r. juŜ tylko 28 
proc. (spadek o 16 punktów procentowych). W 2005 r. 48 proc. badanych dekla-
rowało, Ŝe w ich parafii organizuje się róŜne zajęcia dla młodzieŜy. W 2008 r. 
wskazało na tę kwestię 36 proc. respondentów (spadek o 12 punktów procento-
wych). W 2005 r. 42 proc. badanych stwierdzało, Ŝe w ich parafii organizuje się 
opiekę nad ludźmi starymi, zniedołęŜniałymi. W 2008 r. zaś na tę formę aktyw-
ności wskazywało 31 proc. respondentów (spadek o 11 punktów procentowych). 
Trudno interpretować te wyniki przejmowaniem przez państwo działań w tym 
względzie. Obowiązujące od 1989 r. ustawodawstwo nakłada na poszczególne 
władze podejmowanie interwencji w zakresie pomocy społecznej. Respondenci 
obserwowali ponadto spadek aktywności własnych parafii we wszystkich pozo-
stałych obszarach (m. in. w zakresie inicjowania pielgrzymek krajowych 
i zagranicznych, zawodów sportowych, itd.) poza dwoma dotyczącymi organi-
zowania imprez kulturalnych oraz kursów zawodowych (taki sam odsetek re-
spondentów wskazujących na te działania w 2005 i 2008 r.). Dane pochodzące 
z sondaŜy CBOS sugerowały występowanie jeszcze innego zjawiska. Coraz 
mniejszy odsetek wiernych wskazywał, Ŝe w ich parafii funkcjonują określone 
mikrostruktury. Wydaje się, Ŝe jest to kolejny sygnał świadczący o spadającej 
efektywności Kościoła katolickiego. Dla przykładu, w 2005 r. 69 proc. respon-
dentów deklarowało, Ŝe w ich parafii istnieją wspólnoty religijne. W 2008 r. juŜ 
tylko 57 proc. (spadek o 12 punktów procentowych).  

RozwaŜając przedstawione dane warto zastanowić się nad odpowiedzią na 
następujące pytanie: czy nie świadczą one o postępującym procesie laicyzacji 
społeczeństwa polskiego? Takie stanowisko byłoby na pewno bliskie zwolenni-
kowi tezy sekularyzacyjnej. Przedstawiciele paradygmatu ekonomicznego pro-
ponowali w swych rozwaŜaniach inną odpowiedź. Istotne w tym względzie 
wydają się dwa zjawiska. Po pierwsze, odsetek osób deklarujących wiarę 
w Boga pozostaje we wszystkich społeczeństwach wysoki, nie podlega przy 
tym większym zmianom w czasie. Taka sytuacja ma równieŜ miejsce w Polsce. 
Znów warto odwołać się w tym kontekście do danych pochodzących z sondaŜy 
realizowanych przez CBOS. W 1997 r. 61 proc. Polaków deklarowało, Ŝe bez 
wątpliwości wierzy w istnienie Boga. W 2009 r. odsetek ten był mniejszy tylko 
o jeden punkt procentowy. W 1997 r. 25 proc. Polaków wskazało kategorię 
„wierzę w Boga, choć mam niekiedy chwile zwątpienia”. W 2008 r. pogląd taki 
reprezentowało 26 proc. badanych. W 1997 tylko co setny Polak stwierdzał, Ŝe 
w ogóle nie wierzy Boga. W ciągu dwunastu lat nic nie zmieniło się w tym 
względzie. Po drugie, przedstawiciele paradygmatu ekonomicznego zwracali 



 102

uwagę, Ŝe na gruncie katolickich, quasi-monopolistycznych struktur religijnych 
coraz większą popularnością zaczynają cieszyć się charyzmatyczne wyznania 
protestanckie, głównie nurtu zielonoświątkowego. Proces ten ma miejsce przede 
wszystkim w krajach Ameryki Łacińskiej (Chesnut 1997, 2003a, 2003b; Gill 
1998; Stark, Smith 2010). Podobne zjawisko, choć w zdecydowanie mniejszej 
skali, moŜna zaobserwować takŜe w Polsce. Proces wzrostu liczby wiernych Ko-
ścioła Zielonoświątkowego RP moŜna prześledzić na podstawie ich własnych 
opracowań oraz danych zbieranych przez administrację rządową. Wynika z nich, 
Ŝe w 1987 r. ze wskazanym wyznaniem identyfikowało się 10 tysięcy wiernych. 
W 2010 r. liczba ta wzrosła do 21 577. Rozwój Kościoła odciska takŜe swe piętno 
na liczbie duchownych oraz samych zborów. W 1989 r. działało w Polsce 160 
pastorów związanych ze wskazaną organizacją religijną. W 2010 r. Kościół Zielo-
noświątkowy RP posiadał juŜ 348 duchownych. W 1987 r. funkcjonowały 84 
zbory. W 2010 r. było ich 219 (www.kzbb.org; Gudaszewski, Chmielewski 2010). 
Interesujące jest równieŜ to, Ŝe sukces omawianego wyznania nie skończył się na 
wskazanym związku wyznaniowym. Pod koniec lat 90. XX w. powstały kolejne 
23 Kościoły zielonoświątkowe. Znaczna ich część zyskuje coraz większą popular-
ność. Trudno jednoznacznie stwierdzić, jakie czynniki determinują ten sukces. Na 
pewno Kościoły zielonoświątkowe, mające amerykański rodowód, są w większym 
stopniu przystosowane do konkurencji z innymi wyznaniami. Ich oferta obejmuje 
zarazem aktywność społeczną, charytatywną, jak i odwołujące się do emocji prak-
tyki religijne (np. mówienie językami, egzorcyzmy, itd.) (Pasek 1992). Z punktu 
widzenia podejścia ekonomicznego, Kościoły zielonoświątkowe, jak i inne chary-
zmatyczne związki wyznaniowe, zagospodarowują po części „niszę ewangeliza-
cyjną”, będącą konsekwencją słabnącej efektywności Kościoła katolickiego.  
 

Podsumowanie 
 

Wnioski formułowane na gruncie nowego paradygmatu pozostają w opozy-
cji do załoŜeń przyjmowanym w ramach podejścia sekularyzacyjnego. Mimo, Ŝe 
ten nowy nurt badawczy jest pod wieloma względami obiecujący, to jednak 
cechują go takŜe pewne ograniczenia. Na wstępie skoncentrowałem się na tych, 
które odnoszą się do wymiaru mikrostrukturalnego. Niewątpliwie mocną stroną 
paradygmatu jest uwzględnienie dwóch przesłanek. Po pierwsze, jego zwolenni-
cy zwrócili uwagę, Ŝe religia jako swego rodzaju zbiór kompensatorów ogólnych 
pozostaje pewną stałą w róŜnych społeczeństwach, rozpatrywanych zarówno 
w kontekście temporalnym jak i przestrzennym. Zasadniczym bodźcem dla jej 
istnienia pozostaje nierozstrzygnięta kwestia Ŝycia i śmierci. Sama religia zmie-
nia co najwyŜej społeczne formy, w jakich się manifestuje. Po drugie, dla wska-
zanego podejścia znamienna jest koncentracja na kwestii wolnego wyboru. Dla 
europejskiej socjologii, dalekiej od wpływów pragmatyzmu, metafora rynku 
i decyzji konsumenckich, tak często pojawiająca się na gruncie wskazanego para-



 103

dygmatu, moŜe wydawać się cyniczna i chłodna. Nie ulega jednak wątpliwości, Ŝe 
oddaje w pewnym stopniu zachowania ludzi. Ta metafora nie była zresztą aŜ tak 
obca dotychczasowym rozwaŜaniom istniejącym na gruncie socjologii religii. 
W ramach paradygmatu sekularyzacyjnego sięgali po nią niektórzy badacze, 
w tym P. Berger. RóŜnica polega na tym, Ŝe wcześniej koncentrowano się na za-
gadnieniach związanych z monopolami religijnymi. Nowe podejście zaś central-
nym punktem refleksji uczyniło wolny rynek wiar. Większą kontrowersję budzi 
natomiast swoisty redukcjonizm podejścia. Przedmiotem analizy stają się poczy-
nania jednostek wyabstrahowanych ze swego kulturowego kontekstu. Taka per-
spektywa moŜe prowadzić do mylnych wniosków. Moim zdaniem, dość dobrze 
widać to, kiedy okazuje się, Ŝe we Włoszech nie daje się zaobserwować spadku 
religijności, mimo quasi-monopolistycznej struktury rynku religijnego. Pojawił się 
wówczas pogląd, Ŝe zachowania jednostek, uczestniczących w praktykach religij-
nych z taką samą częstotliwością, co w przeszłości, stanowią konsekwencję zmia-
ny stosunku państwa do Kościoła katolickiego. Sami badacze nie odpowiedzieli 
przy tym, dlaczego tego zjawiska nie moŜna zaobserwować w innych społeczeń-
stwach katolickich doświadczających podobnych przekształceń (np. w Hiszpanii).  

Pewne ograniczenia podejścia odnoszą się takŜe do wymiaru instytucjonal-
nego. Na gruncie paradygmatu sekularyzacyjnego przyjęto, iŜ wysoki poziom 
religijności będzie typowy najdłuŜej dla organizacji religijnych dostosowanych 
do funkcjonowania w zmodernizowanym społeczeństwie. Kościoły najbardziej 
tradycyjne i konserwatywne skazane były na klęskę. Zdaniem autorów związa-
nych z nowym paradygmatem, wyniki ich badań pozostawały w sprzeczności 
z wnioskami formułowanymi przez zwolenników tezy sekularyzacyjnej. Najbar-
dziej Ŝywotne okazywały się bowiem wyznania restrykcyjne, stawiające wyma-
gania przed wiernymi. Moim zdaniem jednak, postrzeganie tych denominacji 
w kontekście ich tradycjonalizmu nie jest w pełni zasadne. W rzeczywistości 
bowiem wyznania te pozostawały konserwatywne w odniesieniu do jednych 
zagadnień, progresywne zaś w stosunku do innych. Sami badacze zwracali na to 
zresztą uwagę. Wskazywali, Ŝe bardziej restrykcyjne kongregacje metodystycz-
ne pozostają wrogo nastawione do róŜnych praktyk dyskryminacyjnych, zwłasz-
cza tych dotyczących spraw rasowych. Z drugiej zaś strony, związani z nimi 
duchowni wrogo odnoszą się m. in. do obecnej, liberalnej polityki aborcyjnej 
władz amerykańskich. MoŜe zatem dychotomia konserwatyzm–progresywizm 
nie jest w pełni adekwatna do analizowanych podmiotów. Odnoszę wraŜenie, Ŝe 
instytucje religijne funkcjonujące na konkurencyjnym rynku, dostosowując się 
do oczekiwań i preferencji konsumentów religijnych, odrzucają niektóre swe 
tradycyjne załoŜenia, a inne adoptują do nowych warunków. W takim przypad-
ku, mielibyśmy zatem do czynienia z procesami jednoczesnej dekonstrukcji 
i rekonstrukcji systemów wierzeń.  

Pewne moje wątpliwości budzi takŜe koncepcja rynków religijnych. Po 
pierwsze, nie jestem do końca przekonany, czy to, co badacze związani z tym 



 104

nurtem określają mianem subsydiów, zawsze przyczynia się do osłabienia ak-
tywności Kościołów. Abstrahując od historycznych korzeni europejskiego in-
terwencjonizmu państwowego w tym obszarze (wojny religijne w XVII stule-
ciu), to system ten nie likwiduje całkowicie konkurencyjności. Dla przykładu, 
o przeznaczeniu podatku kościelnego, pobieranego m. in. przez władze niemiec-
kie, decydują sami wierni. Organizacjom religijnym powinno zatem zaleŜeć, aby 
te środki trafiały właśnie do nich. Po drugie, moje wątpliwości budzi podkreśla-
nie tej szczególnej religijności społeczeństwa amerykańskiego. Wyniki róŜnych 
sondaŜy społecznych, które poddałem pod analizę, wykazywały, Ŝe regularnie 
w praktykach religijnych bierze udział od 25 do 45 proc. mieszkańców Stanów 
Zjednoczonych. Nawet, gdy uwzględnimy tę dolną granicę, to pozostaje ona 
wyŜsza od odsetka osób systematycznie uczestniczących w naboŜeństwach 
w europejskich społeczeństwach protestanckich. Wynik ten nie jest jednak wy-
jątkowo wysoki, jak na najbardziej pluralistyczny i otwarty rynek religijny na 
świecie. Co więcej, z analizowanych przeze mnie badań sondaŜowych wynikało, 
Ŝe odsetek ten nie podlegał zmianom w ostatnich trzech, dwóch dekadach. Ob-
serwacja ta stanowi powaŜne wyzwanie dla załoŜeń paradygmatu ekonomiczne-
go. Analizując wyniki sondaŜy, powinienem bowiem zidentyfikować tendencję 
wzrostową w tym względzie. Dlaczego? Dzietność w rodzinach złoŜonych 
z osób zaangaŜowanych religijnie jest wyŜsza niŜ w rodzinach świeckich. 
W miarę upływu czasu, powinniśmy zatem obserwować wzrost liczby osób re-
gularnie uczestniczących w praktykach religijnych. Tak się jednak nie dzieje. 
Ponadto, do Stanów Zjednoczonych stale napływają rzesze emigrantów z mniej 
zamoŜnych, i co waŜne – bardziej religijnych społeczeństw. Jest to zatem dodat-
kowy argument za tym, Ŝe sondaŜe powinny nas informować o wzrastającej 
liczbie osób regularnie praktykujących w naboŜeństwach. Badania nie potwier-
dzają jednak istnienia tak zdefiniowanej tendencji. NaleŜy zatem przyjąć, Ŝe 
cześć osób wychowujących się w religijnych rodzinach (a takŜe pewien odsetek 
imigrantów) podlega procesowi sekularyzacji. Co jednak rozumiem pod tym 
pojęciem? Wydaje mi się, Ŝe badacze związani z tym paradygmatem, w zbyt 
małym stopniu zainteresowali się tymi 55 bądź 75 procentami amerykańskiego 
społeczeństwa, a więc osobami nie uczestniczącymi regularnie w praktykach 
religijnych. Czy oznacza, Ŝe ludzie ci są ateistami? Moja odpowiedź na to pyta-
nie jest negatywna. UwaŜam raczej, Ŝe zwolennicy wskazanego podejścia, nie 
docenili religijności pozainstytucjonalnej. Błąd ten uświadomił sobie po części 
L. Iannaccone, sugerując istnienie dwóch strategii inwestycyjnych. Jednej ukie-
runkowanej na religijność instytucjonalną, drugiej zdywersyfikowanej. Proble-
matyka ta coraz częściej poruszana jest przez socjologów. Poza dotychczaso-
wym obszarem dyskusji, na którym koncentrowały się paradygmaty sekularyza-
cyjny i ekonomiczny, rozpościera się bowiem przestrzeń religijności pozako-
ścielnej i nowej duchowości. To na niej koncentrują się obecnie rozwaŜania, 
zwłaszcza zaś europejskich badaczy.  



 
 
 
 
 
 

Rozdział 3 
 

 RELIGIA A PÓ ŹNA NOWOCZESNOŚĆ.  
PARADYGMAT W BUDOWIE  

 
 

Wprowadzenie 
 

Wyzwaniem dla zwolenników tezy sekularyzacyjnej okazały się nie tylko 
wnioski, do jakich doszli przedstawiciele paradygmatu ekonomicznego. Nowe 
pokolenia socjologów z coraz większym zainteresowaniem zaczęły obserwować 
Ŝywotność religii na starym kontynencie. Jak stwierdził  J. Mariański: Niespo-
dziewanie, ku zaskoczeniu zwolenników tezy o totalnej sekularyzacji we współ-
czesnym świecie, w wielu społeczeństwach (po)nowoczesnych, o daleko idącej 
sekularyzacji, pojawiają się tendencje świadczące o „duchowej produktywno-
ści” współczesnej kultury (Mariański 2006:130). Na gruncie nauk społecznych 
coraz częściej mówi się zatem o renesansie potrzeb duchowych. Pewnym pro-
blemem stał się natomiast ahistoryczny i uniwersalistyczny charakter teorii po-
wstających w ramach paradygmatu sekularyzacyjnego. W pewnym sensie, były 
one odzwierciedleniem tendencji panujących w nauce w latach 60. Okres ten to 
dominacja wielkich systemów teoretycznych, które próbowały zdefiniować 
skomplikowaną naturę społeczeństw przez budowanie złoŜonych modeli. Sys-
temy te były wysoce abstrakcyjne, pomijały przy tym kontekst kulturowy (Zie-
lińska 2010:64). Zwrot w naukach społecznych nastąpił w latach 70. W społe-
czeństwach Zachodu pojawiła się wówczas niepewność (Kaufmann [1986] 
2003). Coraz wyraźniejszy stawał się kryzys państwa dobrobytu. Dekonstrukcji 
zaczęła ulegać cała koncepcja nowoczesności. W dyskursie właściwym dla nauk 
społecznych pojawiły się nowe określenia na tę sytuację. Niektórzy badacze 
sugerowali, Ŝe następuje proces przemian wartości. Te materialistyczne tracą na 
znaczeniu na rzecz postmaterialistycznych (Inglehart 1977). Inni stwierdzali, Ŝe 
kształtuje się nowy typ społeczeństwa, nazwany mianem postindustrialnego 
(Bell 1973; Touraine 1971). Świadomość kryzysu implikowała dyskusje nad 
samą nowoczesnością. Pojawił się pogląd, zgodnie z którym następuje jako-
ściowa zmiana społeczeństwa. Rodzi się nowa epoka, którą określano mianem 
ponowoczesnej (Lyotard [1979] 1997, Jameson 1984). Idea ta odegrała zasadni-
czą rolę w kształtowaniu się postmodernizmu.  



 106

Świadomość kryzysu dotychczasowych instytucji społecznych oraz przeko-
nanie o tym, iŜ Ŝyjemy obecnie w fazie przejściowej, odcisnęło swe piętno na 
dyskusjach obecnych na gruncie socjologii religii. JuŜ w latach 60. niektórzy 
badacze zwrócili uwagę, iŜ sekularyzacja prowadzi de facto do dezinstytucjona-
lizacji religii. Przedmiotem rozwaŜań stał się wówczas fenomen pozakościelne-
go chrześcijaństwa (Bellah [1964] 2003; Zulehner [1974] 2003). W latach 80. 
R. Bellah wraz ze współpracownikami opisali w pracy Habits of the Heart 
(1985) interesujący przypadek. Jedną z ich rozmówczyń była kobieta, którą ba-
dacze nazwali Sheila. Stwierdziła ona, Ŝe wyznaje swą własną wiarę. Zamiast 
podlegać zewnętrznym autorytetom i dogmatom wsłuchuje się w głos serca. Tę 
wiarę określiła mianem sheilizmu. W literaturze przedmiotu zaczęto zatem 
zwracać uwagę, Ŝe na współczesne przemiany religijności istotny wpływ mają 
procesy indywidualizacji, fragmentaryzacji oraz dezinstytucjonalizacji. W cen-
trum zainteresowania ponownie znalazła się „zeświecczona” Europa. Badania 
empiryczne, które w mniejszym stopniu koncentrowały się na kościelnym wy-
miarze religii, wykazywały bowiem, Ŝe duchowość dalej zajmuje istotne miejsce 
w Ŝyciu mieszkańców kontynentu.  

W niniejszym rozdziale postanowiłem skupić się na fenomenie przemian re-
ligijności zachodzących we współczesnym świecie. Z punktu widzenia para-
dygmatu sekularyzacyjnego stanowią one swego rodzaju anomalię. W moim 
odczuciu natomiast, wyznaczają nowe obszary refleksji. Na wstępie skoncen-
trowałem się na przybliŜeniu niektórych koncepcji teoretycznych, które podej-
mują wskazaną problematykę. W swych rozwaŜaniach wziąłem pod uwagę sta-
nowiska formułowane przez T. Luckmanna, Y. Lamberta, D. Hervieu-Léger 
oraz G. Davie. Uwzględnienie pozainstytucjonalnego wymiaru wiary przyczyni-
ło się takŜe do ukształtowania się nowej subdyscypliny. Jest nią socjologia du-
chowości. Problematykę z nią związaną podjąłem w drugiej części rozdziału. 
Przedstawiciele tej subdyscypliny mają ambicje wyjścia poza ramy dyskusji 
skupiających się na religii. W ich opinii, rośnie znaczenie duchowości w reflek-
sjach podejmowanych przez róŜnych badaczy. Dzięki temu, problematyka wła-
ściwa dotąd dla socjologii religii włączana jest w rozwaŜania głównego nurtu 
nauk społecznych. Muszę tutaj jednak zaznaczyć, Ŝe trudno jest w sposób jedno-
znaczny zdefiniować granicę między stanowiskami przedstawionymi przeze 
mnie w pierwszej i drugiej części niniejszego rozdziału. MoŜna przyjąć, Ŝe so-
cjologowie duchowości koncentrują się na doznaniach nie mających transcen-
dentnych implikacji. To stanowisko nie jest jednak dla mnie satysfakcjonujące. 
Jak chciałem wykazać w tym rozdziale, niektórzy badacze wskazują, Ŝe przed-
miotem zainteresowania nowej subdyscypliny powinna stać się takŜe duchowość 
powstająca w ramach instytucji religijnych. W trzeciej części rozdziału skupiłem 
się natomiast na przemianach religijności następujących w Polsce. RozwaŜania 
rozpocząłem od przedstawienia danych statystycznych. Obrazują one religijność 
społeczeństwa na trzech, wybranych przeze mnie poziomach. Następnie skon-



 107

centrowałem się na zjawiskach, które moim zdaniem pokazują, jak zmienia się 
współcześnie wiara Polaków.  

Na koniec zobowiązany jestem do wyjaśnienia pewnych zagadnień termino-
logicznych. W niniejszym rozdziale posługuję się pojęciem późna nowocze-
sność. Nie zgadzam się w pełni z postmodernistami sugerującymi, Ŝe obecnie 
ma miejsce fundamentalna zmiana, całkowicie przekształcająca społeczeństwo. 
BliŜsze jest mi stanowisko, zgodnie z którym nowoczesność pozostaje projek-
tem niedokończonym.  

 
3.1. Teoretyczne rozwaŜania nad współczesnymi 

przemianami religijności 
 
Koncepcja prywatyzacji sformułowana przez T. Luckmanna okazała się 

w największym stopniu dostosowana do współczesnych przemian religijności. 
Badacz przedstawił ją w pracy zatytułowanej Niewidzialna religia, wydanej 
w drugiej połowie lat 60. W kolejnych swych publikacjach T. Luckmann dopra-
cowywał podejście, tak by dzięki niemu moŜliwa była interpretacja przemian 
religijności zachodzących w świecie późnej nowoczesności. We współpracy 
z A. Schützem badacz wprowadził do swej koncepcji elementy właściwe dla 
fenomenologii. Przedmiotem zainteresowania stało się wówczas pojęcie trans-
cendencji. T. Luckmann próbował uściślić znaczenie tego terminu. Wraz 
z A. Schützem stwierdzili, Ŝe pod pojęciem transcendencji naleŜy rozumieć wy-
kroczenie poza oczywistość bezpośredniego doświadczenia. Obaj wskazali zara-
zem na istotną kwestię. Stwierdzili, Ŝe kaŜda istota ludzka wie o transcendencji 
rzeczywistości. Jednostka ma bowiem świadomość, Ŝe świat nie powstał wraz 
z jej narodzinami ani nie zniknie wraz z jej śmiercią. Człowiek zdaje sobie po-
nadto sprawę z istnienia innych niezaleŜnych od siebie ludzi. Doświadczanie 
transcendencji pozostaje zatem doznaniem wpisanym w człowieczeństwo (por. 
Schütz, Luckmann 1973). W artykule zatytułowanym Shrinking transcendence, 
expanding religion? (1990) T. Luckmann zwrócił uwagę na przemiany zacho-
dzące we współczesnym świecie. MoŜna je streścić w stwierdzeniu, iŜ następuje 
proces kurczenia się transcendencji i rozszerzania się sfery religijnej. Aby po-
prawnie zrozumieć tę konkluzję, naleŜy przybliŜyć rozwaŜania T. Luckmanna 
nad transcendencją. W swoich pracach pisał o trzech jej poziomach. Małe trans-
cendencje odnoszą się do tego, co jest w chwili obecnej, do świata codzienności, 
postrzeganego w określonych ramach czasowych i przestrzennych. Musimy 
odwrócić się, aby zobaczyć, co jest za nami. Doznania, mimo iŜ mogą być przy-
tłaczające w danym momencie, za chwilę stają się częścią przeszłości, prze-
kształcają się we wspomnienia. Dzięki najprostszym doznaniom transcendencji 
człowiek moŜe antycypować doświadczenia bardziej skomplikowane. Kiedy 
zasypiamy zakładamy, Ŝe znowu wstaniemy, obudzimy się w świecie nie róŜ-



 108

niącym się radykalnie od tego, który doświadczaliśmy przed zaśnięciem. Istnieją 
takŜe transcendencje pośrednie. Odnoszą się one do sytuacji, w których nie ma-
my moŜliwości doświadczania niektórych stanów bądź doznań w sposób bezpo-
średni. Ma to miejsce w przypadku Ŝycia wewnętrznego drugiej istoty ludzkiej. 
Mimo, Ŝe nie jesteśmy w stanie wprost go doznawać, to odnosi się ono do tej 
samej codziennej rzeczywistości, którą my sami doświadczamy. Oprócz małych 
i pośrednich T. Luckmann wyróŜnił wielkie transcendencje. Nie jesteśmy 
w stanie w sposób bezpośredni doświadczyć ich w codziennym Ŝyciu, nie wyka-
zują tym samym podobieństwa z innymi sytuacjami przez nas doznawanymi. 
Wielkie transcendencje właściwe są dla odmiennych stanów świadomości. Ze 
względu na ich skrajnie subiektywny charakter, trudno je opisać za pomocą ję-
zyka odzwierciedlającego intersubiektywne doznania.  

W wyniku dyferencjacji funkcjonalnej religia instytucjonalna została ulo-
kowana na peryferiach Ŝycia społecznego, sama wiara uległa zaś prywatyzacji. 
Tematy, które zajmują obecnie dominującą pozycję w ramach świętego kosmo-
su, mają swój początek w sferze indywidualnego doświadczenia. Inne wywodzą 
się z chrześcijańskiego uniwersum bądź ze świeckich ideologii, których korzenie 
sięgają XVIII i XIX stulecia. Święty kosmos nowoczesnego społeczeństwa nie 
jest juŜ zatem artykułowany jako pewna spójna całość. NiezaleŜne w swych 
decyzjach jednostki wybierają tematy religijne z dostępnego im zbioru. Na ich 
podstawie budują prywatne systemy „ostatecznego” znaczenia. Tak zdefiniowa-
na indywidualna religijność przestaje być kopią modelu „oficjalnego”. Jak 
wskazał T. Luckmann, w ostatnich dekadach rozpowszechniony stał się związek 
tych tematów z Ŝyciem codziennym czy autonomią jednostki. Badacz nazwał ten 
proces kurczeniem się transcendencji, przemieszczaniem się konstrukcji spo-
łecznych z wielkich do pomniejszych jej wymiarów (małych i pośrednich trans-
cendencji). Właściwe im doświadczenia stają się punktem wyjścia dla indywi-
dualnych narracji religijnych. Kurczeniu się transcendencji towarzyszy zatem 
ekspansja religii. Ten proces ma swoje społeczne reperkusje. Oddziałuje bowiem 
na formy, w jakich przejawia się religia. Dyferencjacja funkcjonalna, przyczy-
niająca się do osłabienia roli zinstytucjonalizowanej religii, oraz indywidualiza-
cja, prowadząca do kurczenia się transcendencji, sprawiły, Ŝe rośnie znaczenie 
religii sprywatyzowanych, pozbawionych ram instytucjonalnych. Pozostają one 
swego rodzaju „kolaŜem”. Stanowią kompozycję złoŜoną z wielu róŜnych wąt-
ków religijnych. T. Luckmann skupił się w swych rozwaŜaniach na identyfikacji 
w przestrzeni społecznej form tej sprywatyzowanej i „niewidzialnej” religii. 
Stwierdził, Ŝe jej przejawem pozostaje New Age. Na fenomen ten składa się 
„nowy okultyzm” oraz róŜne programy popularyzujące „duchowy” rozwój jed-
nostki. Zjawisko charakteryzuje znaczny synkretyzm. Łączy ze sobą rozmaite 
psychologiczne, terapeutyczne, magiczne, a takŜe naukowe motywy. Przekształ-
ca je i dostosowuje do indywidualnego uŜytku. Odwołuje się głównie do do-
świadczeń właściwych dla małych i pośrednich transcendencji. Koncentruje się 



 109

na afirmacji Ŝycia i świata. New Age dąŜy ponadto do utrzymania całościowego, 
choć precyzyjnie nieokreślonego podejścia, które pozwoliłoby przełamać „wy-
alienowanie” poszczególnych obszarów funkcjonalnych, w tym m. in. nauki, 
sztuki czy religii. Innymi słowy, nad podziały, które stanowią konsekwencję 
dyferencjacji, nurt ten przedkłada integrację. Zdaniem T. Luckmanna, New Age 
ze swą luźną, a zarazem całościową hierarchią znaczenia dobrze wpisuje się 
w potrzeby współczesnych jednostek. Nie jest jednak jedyną opcją oferującą 
zintegrowane podejście. Przeciwieństwem dla tego bricolage’u charakterystycz-
nego dla New Age pozostaje fundamentalizm religijny. Sam T. Luckmann nie 
miał jednak wątpliwości w tym względzie. Stwierdził, Ŝe fundamentalizm nie 
ma szans na odniesienie sukcesu we współczesnym świecie. Jest on jedynie 
formą protestu, który przedmiotem krytyki czyni nowoczesność. Celem funda-
mentalistów stała się odnowa tradycyjnego i kolektywnego modelu religii, 
a takŜe jego re-uniwersalizacja. Rozwój wskazanego nurtu jest jednak ograni-
czony do słabiej zmodernizowanych segmentów społeczeństwa (Luckmann 
1990, 1996, 1999) 

Współczesne formy religijności stały się równieŜ przedmiotem zaintereso-
wania francuskich badaczy. Y. Lambert zwrócił uwagę, iŜ w jednym z najbar-
dziej katolickich zakątków kraju – w Brytanii, coraz wyraźniejszy jest spadek 
uczestnictwa w praktykach religijnych. Instytucjonalna, kościelna religia została 
zastąpiona wiarą sprywatyzowaną, dyfuzyjną (Lambert 1986). Dla badacza ob-
serwacje te okazały się w przyszłości punktem wyjścia do sformułowania szer-
szej koncepcji teoretycznej, która pozwoliłaby wyjaśnić przemiany religijności 
zachodzące w dzisiejszym świecie. Autor przedstawił ją w tekście zatytuło-
wanym Religion in Modernity as a New Axial Age: Secularization or New Reli-
gion Form (1999). Y. Lambert skoncentrował się w nim na przeobraŜeniach 
historycznych i ich wpływie na formy, w jakich manifestuje się religia. W swych 
rozwaŜaniach wyszedł od koncepcji K. Jaspersa. Niemiecki filozof zwrócił uwa-
gę, Ŝe w pewnych momentach dziejowych człowiek musiał rozpoczynać 
wszystko od początku. K. Jaspers wskazał przy tym na: epokę neolityczną; 
okres, kiedy kształtowały się pierwsze cywilizacje; erę wielkich imperiów oraz 
czasy nowoŜytne. Rezultatem kaŜdego z tych momentów były przekształcenia 
pola symbolicznego prowadzące do religijnych perturbacji. W ich wyniku nastę-
powało zanikanie określonych form wiary oraz redefinicja i rozwój innych. 
KaŜdy z tych etapów prowadził zatem do wykształcenia właściwych sobie kon-
figuracji religijnych. Odnosząc się do wyróŜnionych wcześniej momentów dzie-
jowych naleŜałoby wskazać odpowiednio okresy religii: ustnych (w przypadku 
pierwotnych społeczności rolniczych), staroŜytnych, zbawienia (uniwersali-
stycznych); a takŜe stadium nowoczesnych przemian. K. Jaspers szczególną rolę 
w swych rozwaŜaniach przypisał epoce, której początki sięgają IX w. przed na-
szą erą. To wówczas niezaleŜnie od siebie w róŜnych częściach świata zaczęły 
rozwijać się wielkie systemy filozoficzne i religijne. Autor określił ten okres 



 110

mianem epoki osiowej, w tym sensie, iŜ dalej oddziałuje ona na teraźniejszość. 
Jesteśmy jej kontynuatorami. Koncepcja ta była rozwijana następnie przez in-
nych myślicieli. Niektórzy weryfikowali część jej załoŜeń. Dla przykładu, 
S. Eisenstadt wskazał, iŜ naleŜy mówić o drugiej epoce osiowej. UtoŜsamił ją 
z nowoczesnością (Eisenstadt [1987] 2011). Podobny pogląd rozwaŜał sam 
K. Jaspers, choć nie był jeszcze w pełni, co do niego przekonany. Y. Lambert 
podzielił stanowisko S. Eisenstadta, stwierdził przy tym, iŜ aby dokonać po-
prawnej analizy naleŜy oprócz epoki osiowej wyróŜnić składające się na nią 
momenty osiowe. Kategorię tę odniósł do rozwaŜań nad nowoczesnością. Roz-
poczynający tę epokę moment osiowy usytuował na przełomie XV i XVI w. To 
wówczas bowiem pojawiły się zaląŜki kapitalizmu przemysłowego. Wyłoniła 
się burŜuazja. Drugim momentem osiowym był okres Oświecenia. Doszło 
wówczas do istotnych rewolucji, francuskiej oraz amerykańskiej. Uformowała 
się metoda i myśl naukowa, wolne od wpływów teologii. Nastąpił takŜe dyna-
miczny rozwój przemysłu. Trzeci moment osiowy przypadł na koniec XIX 
i początek XX w. Okres ten cechował triumf kapitalizmu. Wykształciły się 
nowoczesne ideologie polityczne, w tym przede wszystkim socjalizm oraz na-
cjonalizm. Uformowały się państwa narodowe. Nastał okres kolonializmu. Ko-
lejnym momentem osiowym okazały się wojny światowe. Wraz z zakończe-
niem drugiej z nich nastał czas dekolonializacji, globalizacji, a dodatkowo na 
Zachodzie – triumfu demokracji oraz państwa dobrobytu. Y. Lambert stwier-
dził, iŜ piątym momentem osiowym były lata 60. Doszło wówczas do rewolucji 
obyczajowej. Powstały nowe ruchy społeczne. Wzrosło znaczenie klasy śred-
niej. Nastał czas globalizacji. Pojawiły się takŜe nowe problemy, w tym bezro-
bocie oraz zanieczyszczenie środowiska. Zdaniem Y. Lamberta, obecnie takŜe 
Ŝyjemy w czasach przełomu. Czy świadczą one jednak o tym, Ŝe następuje ko-
lejny moment osiowy czy wręcz nowa epoka osiowa? Sam skłaniał się raczej 
do poglądu, iŜ to pierwsze zjawisko.  

Konkluzja dotycząca przełomu, wprost prowadzi do pytania: jak współcze-
sne przemiany wpływają na religię? Y. Lambert stwierdził, iŜ mamy do czynie-
nia z niezwykle zróŜnicowaną sytuacją. Wskazał, iŜ daje się zaobserwować 
pewne trendy sekularyzacyjne. Więzi między religią a państwem zdają się słab-
nąć. Poszczególne podsystemy funkcjonują w autonomiczny sposób. Są nieza-
leŜne od władz kościelnych. Nie odwołują się w swych działaniach do wierzeń 
religijnych. Te zjawiska, świadczące o zeświecczeniu, wywołują jednak konser-
watywną reakcję. Następuje bowiem rozwój ruchów i ugrupowań fundamentali-
stycznych. Oprócz wskazanych tendencji, sekularyzacyjnej i konserwatywnej, 
moŜna zaobserwować upowszechnianie się nowych form religijności. Ta część 
rozwaŜań Y. Lamberta wydała mi się najbardziej interesująca. Pojawienie się 
tych nowych form religijności koresponduje bowiem z poglądem badacza 
o następowaniu kolejnego momentu przełomowego w dziejach. Czym jednak 
one się charakteryzują? Sam autor zastrzegł, Ŝe sformułowana przez niego lista 



 111

moŜe nie być wystarczająca, stąd potrzebne są kolejne badania w tym obszarze. 
Po pierwsze, wskazał, Ŝe nowe formy religijności w coraz większym stopniu 
kładą nacisk na doczesność [this-worldliness] niŜ na rzeczywistość nadprzyro-
dzoną [other-worldliness]. Cecha ta odciska swe piętno nie tylko na tradycyj-
nych Kościołach, ale równieŜ na nowych związkach wyznaniowych. Y. Lambert 
zwrócił uwagę na przykład amerykańskiego teleewangelisty, który w swej dzia-
łalności skupił się na doradzaniu wiernym, jak osiągnąć zarówno sukces mate-
rialny jak i religijny (w postaci zbawienia). Po drugie, naleŜy mówić o koncen-
tracji na duchowości. Y. Lambert zauwaŜył, iŜ współcześnie wyraźne staje się 
poszukiwanie doznań religijnych wewnątrz siebie. W niektórych przypadkach 
przybiera to formę odkrywania w sobie Ducha Świętego, iskry boŜej czy ko-
smicznej świadomości. Po trzecie, popularność zyskuje holistycznie zorientowa-
na religijność. Następuje proces, który autor nazwał dedualizacją. Podział czło-
wieka na fizyczne ciało i substancjalną duszę stał się przedmiotem krytyki. Ten-
dencja do holistycznego postrzegania bytu pozostaje właściwa przede wszystkim 
dla róŜnych form religijności inspirowanych duchowością orientalną. Nie jest 
jednak wyłącznie do nich ograniczona. Ten trend do pomniejszania przeci-
wieństw, przekraczania dychotomii, pojawia się takŜe na gruncie chrześcijań-
stwa. Zdaniem Y. Lamberta, przejawia się w koncepcjach teologicznych sugeru-
jących bliskość Boga. W przeszłości podkreślano kwestie związane z grzechem 
oraz karą. Wskazywano na wszechmoc Boga. Wątki te są współcześnie znacznie 
rzadziej artykułowane. Dominuje obraz miłosiernego Boga. Na gruncie ruchów 
charyzmatycznych, zarówno katolickich jak i protestanckich, akcentuje się na-
wet obecność Ducha Świętego wewnątrz człowieka. Po czwarte, Y. Lambert 
wskazał, iŜ moŜemy mówić o pewnej paranaukowości niektórych form religij-
nych. Daje się zaobserwować wzrost zainteresowania astrologią czy telepatią. 
Uwaga koncentruje się takŜe na zjawiskach z pogranicza śmierci [Near-Death 
Experience]. Po piąte, nowe formy religijności cechuje pluralizm, relatywizm 
oraz pragmatyzm. Współczesne systemy wierzeń odwołują się do róŜnych tra-
dycji duchowych. Mają synkretyczny, płynny charakter. Po szóste, te formy 
religijności manifestują się w instytucjach, które mają słabo wykształconą 
strukturę organizacyjną bądź w sieciach duchowych. Przykładem tego pozosta-
je ruch New Age. Y. Lambert postawił pytanie, na ile te nowe formy religijno-
ści świadczą o kolejnym przełomie? Nie udzielił przy tym jednoznacznej od-
powiedzi na nie. Stwierdził, iŜ we współczesnym świecie moŜna dostrzec wie-
le, często przeciwstawnych zjawisk. Istnieje jednak prawdopodobieństwo, Ŝe te 
przemiany ulegną przyśpieszeniu. Być moŜe zatem opisane przez badacza for-
my religijności okaŜą się stałym i dominującym elementem krajobrazu późnej 
nowoczesności.  

Problematyką przemian religijności zainteresowała się takŜe D. Hervieu-
-Léger. W artykule zatytułowanym Religion and Modernity in the French Con-
text: For a New Approach to Secularization (1990) badaczka podjęła się analizy 



 112

relacji zachodzących między wiarą a nowoczesnością. Jak wskazała, przez długi 
czas na gruncie francuskiej socjologii dominowała skrajna interpretacja tezy 
sekularyzacyjnej. Zdecydowana większość studiów koncentrowała się na prak-
tykach religijnych. Stanowiło to konsekwencję uprzedniej dominacji katolicy-
zmu we Francji i uwagi, jaką Kościół przywiązywał do uczestnictwa w naboŜeń-
stwach. Dane, do których odwołała się w swych rozwaŜaniach D. Hervieu-Léger 
rzeczywiście budowały obraz zeświecczonego społeczeństwa. Powołując się na 
aktualne wówczas wyniki badań autorka stwierdziła, iŜ we mszy świętej regu-
larnie (co najmniej raz w tygodniu) bierze udział mniej niŜ 10 proc. Francuzów. 
Sytuacja ta wyglądała jeszcze gorzej, gdy przedmiotem analizy uczyniła młod-
sze pokolenia. Wśród osób między 18 a 25 rokiem Ŝycia regularnie w naboŜeń-
stwach uczestniczyło mniej niŜ 4 proc. młodych Francuzów. Tezę sekularyza-
cyjną zdawały się takŜe potwierdzać dane dotyczące liczby powołań. W 1948 r. 
swą posługę pełniło we Francji 42 650 księŜy, w 1960 r. – 41 609, w 1975 r. – 
36 000, a w 1987 r. – 28 000. W 1950 r. udzielono święceń tysiącu duchownym. 
Od 1975 r. ordynowano nie więcej niŜ stu księŜy rocznie. Miało to oczywiście 
wpływ na strukturę wieku duchownych Kościoła katolickiego. W 1965 r. jedna 
czwarta (24,1 proc.) wszystkich księŜy nie przekroczyła 40 roku Ŝycia. 
W 1981 r. w tej kohorcie wiekowej mieściło się jedynie 7,4 proc. duchownych. 
Mimo wskazanych danych, badaczka zakwestionowała pogląd, iŜ we Francji 
następuje proces zeświecczenia. JuŜ na wstępie stwierdziła, iŜ choć wiele osób 
nie uczestniczy regularnie bądź w ogóle w naboŜeństwach, to zarazem 82 proc. 
obywateli określa siebie mianem katolików. Daje się ponadto zaobserwować 
pewne zjawiska, które mogą sugerować o oŜywieniu religijnym. Zdaniem autor-
ki, momentem przełomowym były lata 60 i 70. Okazało się wówczas, iŜ wbrew 
przewidywaniom religijność ludowa nie tylko nie zanikła, ale kontynuuje swój 
rozwój. W latach 60. kształtowała się ona w opozycji do postanowień II Soboru 
Watykańskiego. Formowała się poza instytucjonalnymi ramami Kościoła kato-
lickiego i kontrolą księŜy. Religijność ta znalazła przy tym zwolenników 
w przedstawicielach klasy średniej. Innym zjawiskiem, które posłuŜyło D. He-
rvieu-Léger jako dowód w dyskusji nad sekularyzacją, stały się duchowe poszu-
kiwania młodzieŜy zaangaŜowanej w rewoltę studencką w 1968 r. W swej poli-
tycznej aktywności zaczęli oni sięgać do religii. Konstruując własne utopie od-
krywali wagę wierzeń, rytuałów, religijnego entuzjazmu, poświęcenia, praktyk 
ascetycznych, ortodoksyjnych regulacji, a nawet ekstatycznych uniesień. Zda-
niem D. Hervieu-Léger, zasadniczym punktem zwrotnym okazały się jednak lata 
70. To wówczas coraz popularniejsze zaczęły być nowe ruchy religijne. We 
Francji trend ten pojawił się pod koniec dekady. Dało się wówczas zaobserwo-
wać gwałtowny rozwój katolickich ruchów charyzmatycznych oraz wspólnot 
neoewangelikalnych, głównie zielonoświątkowych. Według autorki, relacje 
między nowoczesnością a wiarą nie są zatem tak jednoznaczne, jak moŜna było 
wcześniej oczekiwać. D. Hervieu-Léger dokonała próby teoretycznego ujęcia 



 113

tych zaleŜności. Wskazała, Ŝe opisane zjawiska sugerujące religijne oŜywienie 
są często kwestionowane przez badaczy. Stwierdza się, iŜ pozostają one 
w kontradykcji do nowoczesności, mają irracjonalny charakter, zasilane są przez 
przedstawicieli grup wykluczonych w społeczeństwie. Zdaniem D. Hervieu-
-Léger, wyniki badań empirycznych nie potwierdzają tych przypuszczeń. 
Znaczną część członków ruchów charyzmatycznych stanowią osoby zajmujące 
stabilną pozycję społeczną, dobrze wykształcone. NaleŜy zatem odrzucić tezę 
kompensacyjną, zakładającą, iŜ wskazane ruchy kanalizują problemy społeczne 
wynikające z marginalizacji politycznej bądź ekonomicznej niektórych zbioro-
wości. Rozwiązanie tego dylematu tkwi w strukturalnym napięciu cechującym 
nowoczesność. Napięcie to wytwarza przestrzeń dla wiary. Zdaniem badaczki, 
nowoczesność cechuje bowiem określona wizja historii, która pozostaje od-
zwierciedleniem chrześcijańskiej koncepcji czasu. Wątek eschatologiczny został 
zastąpiony ideą postępu. Idea ta nie przestała mieć utopijnego, quasi-religijnego 
charakteru. Siłą napędową nowoczesności jest nienasycone pragnienie doskona-
łości, wyzwolenia człowieka spod wszelkich ograniczeń oraz poddanie natury 
pełnej kontroli. Wraz z postępowaniem procesu modernizacji coraz wyraźniejsza 
okazuje się jednak przepaść między obecnym światem konieczności a przyszłym 
królestwem wolności. Ta przestrzeń rodzi niepewność. Stanowi zarazem obszar 
wiary. Według D. Hervieu-Léger, sekularyzacja nie prowadzi do upadku religii, 
lecz do reorganizacji jej miejsca w społeczeństwie. Przemiany wywołane mo-
dernizacją sprawiają, iŜ wiara odnawia się w samym sercu nowoczesności (por. 
Hervieu-Léger 1993). 

Problematyka ta była kontynuowana przez badaczkę w kolejnych publika-
cjach, w tym w pracy zatytułowanej Religia jako pamięć ([1993] 2007). D. He-
rvieu-Léger stwierdziła w niej, iŜ pierwiastek religijny przejawia się w wielu 
obszarach współczesnego społeczeństwa. Wynika z tego, Ŝe nowoczesność nie 
przekreśla sama w sobie ludzkiej potrzeby odczuwania sensu. Ze względu jed-
nak na to, iŜ pierwiastek ten uległ rozproszeniu, to pojawia się potrzeba zdefi-
niowania zjawisk stricte religijnych. Odwołać się tu moŜna do wymiaru sacrum. 
Obecnie, sytuacja ta jest o tyle skomplikowana, Ŝe doświadczenie sakralności 
właściwe pozostaje takŜe dla zjawisk dalekich od religijności. Jak pisze D. He-
rvieu-Léger: (…) doskonałe pokrywanie się dwóch wymiarów – sakralności 
i religijności – jest wyobraŜalne idealno-typicznie wyłącznie w społeczeństwach 
tradycyjnych, w których religia stanowi jedyny kod sensów. Inaczej dzieje się 
w nowoczesnym społeczeństwie, które mnoŜy sposoby wytwarzania sensu, powo-
dując jednocześnie ich coraz dalej posunięte rozproszenie (Ibidem: 150). 
W społeczeństwach nowoczesnych sakralność stanowi jedną z moŜliwych mo-
dalności organizowania zbiorowych znaczeń, w odniesieniu do których jednostki 
i grupy społeczne nadają sens swojej własnej egzystencji. Religia natomiast (…) 
odpowiada innemu wyznacznikowi organizowania znaczeń, którego oś stanowi 



 114

identyfikacja z linią wyznaniową (Ibidem: 150)25. Stąd, nie powinno się stosować 
pojęcia religijności do kaŜdego zjawiska mającego sakralny charakter, charakte-
ryzującego się obecnością pierwiastka religijnego. Autorka podała tutaj przykład 
sportu. Stwierdziła, iŜ doświadczenia właściwe dla tego obszaru przedstawiane 
są jako nadzwyczajne, samego zaś wykonawcę (jednostkę bądź druŜynę) po-
strzega się przez pryzmat przekraczania granic ludzkich moŜliwości, „wyj ścia 
poza samego siebie”. W odniesieniu do emocji sportowca często uŜywa się 
określenia trans, sugerującego dostąpienia jakiejś niewysłowionej transcenden-
cji. Dowodem na to mają być wypowiedzi samych zawodników, którzy próbują 
nazwać swoje zmagania uŜywając tego samego języka, jakiego stosuje się do 
opisu mistycznych doświadczeń religijnych. Ten wysiłek jednostki, a takŜe 
pewne rytuały sportowe (np. zjednoczenie kibiców we wspólnych przeŜyciach), 
moŜna traktować jako fragmentaryczne doświadczenia sacrum, jednak one same 
nie mają cech religijnych tak długo, jak nie umieszczają się w pewnej linii    
quasi-wyznaniowej. Ta fragmentaryzacja pierwiastka religijnego odnosi się 
takŜe do innych obszarów, w tym do: ekonomii, polityki, kultury. Analizując 
zjawisko rozproszenia się religijności autorka wskazała, Ŝe współczesnego 
człowieka charakteryzuje potrzeba zwrócenia się ku transcendencji. Wymow-
nym tego faktem pozostaje popularność wiary w zjawiska paranormalne, horo-
skopy, astrologię, itd. Świadczy to o tym, Ŝe teorie zakładające upadek religijno-
ści wraz z postępem racjonalizacji i rozwojem nowoczesnego społeczeństwa nie 
sprawdziły się. Jakie są zatem przyczyny obecnych trudności religii instytucjo-
nalnych? Ten kryzys wynika przede wszystkim z upadku świata wyobraŜeń, 
pewnej ciągłości charakterystycznej dla rzeczywistości parafialnej (Ibidem: 
179). To właśnie parafie, zdaniem autorki, określały ten świat wyobraŜeń, istnia-
ły jako „społeczeństwo pamięci” par excellence. W sposób naturalny wcielały 
kaŜdego, kto pochodził z danego terytorium, do wspólnoty co najmniej poten-
cjalnej, ściśle związanej z przeszłą i przyszłą linią. Kryzys wspólnoty parafialnej 
nastąpił we Francji w latach 50. XX w., a więc w okresie odbudowy zniszczeń 
wojennych i przyspieszonej modernizacji. D. Hervieu-Léger zwróciła przy tym 
                                        

25 NaleŜy wskazać, Ŝe autorka uwzględniła określoną definicję religii. Jej zdaniem, aby moŜ-
na było uznać jakieś wierzenie za religię spełnione muszą być określone warunki. Religia daje się 
bowiem opisać za pomocą takich pojęć, jak: tradycja, linia oraz organizacja. Szczególną rolę 
autorka przypisała pierwszemu terminowi. D. Hervieu-Léger stwierdziła, Ŝe (…) nie moŜna mówić 
o religii, jeśli nie ma odwołania, w oparciu o akt wierzenia, (…), do autorytetu tradycji (Ibidem: 
111). Przez tradycję rozumiała natomiast (…) zbiór wyobraŜeń, obrazów, teoretycznej i praktycz-
nej wiedzy, zachowań i postaw, koniecznej ciągłości między przeszłością i teraźniejszością. I dalej: 
To co pochodzi od przeszłości, staje się więc tradycją wyłącznie wtedy, gdy uprzednio stanowi 
pewien autorytet w teraźniejszości (Ibidem: 125). Zgodnie z taką perspektywą, przeszłość składa-
jąca się na tę tradycję moŜe być zarówno realistyczna, jak i zupełnie wykreowana, istotne jest 
natomiast to, Ŝe – dzięki tradycji – zapewniona zostaje pewna ciągłość. Religia pozostaje zatem 
twórczym „kodem sensów” tradycji. Istotną rolę odgrywa tutaj linia wyznaniowa, „łańcuch powią-
zań”, dzięki któremu jednostkowe wierzenie przeistacza się we wspólnotowe, odwołujące się do 
przeszłości (tradycja). 



 115

uwagę, iŜ kler katolicki nie przywiązywał wówczas naleŜytej uwagi do tych 
gwałtownie zachodzących zmian (por. Hervieu-Léger 1989, 2001). Drugim 
czynnikiem kryzysu religii historycznych pozostaje upadek tradycyjnej rodziny, 
zorientowanej na przekazywanie Ŝycia, a takŜe biologicznego, materialnego 
i symbolicznego dziedzictwa z pokolenia na pokolenie (Ibidem: 180). Zdaniem 
autorki, we współczesnym świecie dominuje „rodzina–związek” lub „rodzina–
towarzystwo”, a nie „rodzina–historia”. Dodatkowo, następuje rozluźnienie wię-
zi scalających rodzinę z parafią. Sprzyja temu rozwój przestrzennej mobilności. 
Ta dyslokacja wszelkiej pamięci – innej niŜ bezpośrednia bądź funkcjonalna – 
przyczynia się do amnezji, która oznacza upadek francuskich oraz katolickich 
wyobraŜeń ciągłości, zdecydowanie osłabia takŜe pamięć i przynaleŜność do 
linii wyznaniowej26. Autorka zasugerowała jednak, aby przemiany te postrzegać 
z innej perspektywy, nie jako zanik religijności, lecz raczej jako reorientacje 
w modusach wierzeń. Pojawiają się nowe wyobraŜenia zbawienia, w których 
istotną rolę odgrywa samorealizacja i spełnienie w Ŝyciu doczesnym.  

Jak wskazała D. Hervieu-Léger, we współczesnym świecie daje się zaob-
serwować procesy rozproszenia pierwiastka religijnego (pojawia się w róŜnych 
obszarach Ŝycia społecznego, przejawia się w działaniach niereligijnych), frag-
mentaryzacji pamięci (co paradoksalnie rodzi potrzebę i uznanie dla tradycji) 
oraz afirmacji jednostki i jej samorealizacji. W swych rozwaŜaniach badaczka 
zastanawiała się takŜe nad formami, w jakich przejawia się religijność w okresie 
późnej nowoczesności. W pracy Religia i pamięć kontynuowała wątek ruchów 
charyzmatycznych. Stwierdziła, iŜ wspólnoty te nie mają archaicznego charakte-
ru, wykazują przystosowanie do obecnych warunków z dwóch względów. Po 
pierwsze, wybiórczo odnoszą się do przeszłości. Rekonstruują ją w odniesieniu 
do potrzeb teraźniejszości. Zaspokajają ponadto potrzebę przynaleŜności do 
jakiegoś „my”. Po drugie, skupiają się na jednostce i jej religijnej autonomii. 
Uwzględniają przy tym innowacyjne metody, w tym czytanie i komentowanie 
Pisma Świętego w kontekście własnych doświadczeń. Problematyka nowych 
form religijności została podjęta takŜe w artykule zatytułowanym In Search of 
Certainties: The Paradoxes of Religiosity in Societies of High Modernity (2006). 
D. Hervieu-Léger skupiła się w nim na procesie fragmentaryzacji wierzeń. Jej 

                                        
26 Niemiecki socjolog F. X. Kaufmann takŜe zauwaŜa, Ŝe współcześnie obserwowana dezin-

stytucjonalizacja religii wynika z braku ciągłości pomiędzy przeszłością a teraźniejszością. Jego 
stanowisko w tym względzie prezentuje A. Zduniak, która pisze: Poglądy i postawy religijne są 
obecnie w mniejszym stopniu narzucane przez wychowanie oraz kontrolę społeczną, w większym 
stopniu natomiast stanowić muszą rezultat własnych przemyśleń jednostki i indywidualnego po-
szukiwania przez nią sensu Ŝycia. Kaufmann zwraca uwagę na to, Ŝe na przestrzeni wieków tak 
pojęta indywidualna wiara stanowiła raczej wyjątek, poniewaŜ przynaleŜność do określonego 
wyznania bazowała w duŜo większym stopniu na lojalności grupowej i zewnętrznej kontroli ze 
strony instytucji kościelnych i otoczenia społecznego, a Ŝyciu wewnętrznemu wierzących nie przy-
pisywano tak istotnego znaczenia, jak zewnętrznym zachowaniom i praktykom oraz oficjalnie 
wyraŜanym poglądom (Zduniak 2006:165). 



 116

zdaniem, słabną systemy znaczeń dostarczane przez religie zinstytucjonalizowa-
ne. Jednostki same piszą własne narracje wiary. Jak wskazała autorka, wśród 
praktykujących katolików z Francji, Belgii czy Włoch, zintegrowanych ze 
wspólnotą parafialną, powszechne jest przeświadczenie o reinkarnacji. Norwe-
scy czy duńscy luteranie, aktywnie angaŜujący się na rzecz swych kongregacji, 
włączają w obręb wiary wątki właściwe dla ekologii i ezoteryzmu. Na znaczeniu 
tracą natomiast doktryny religijne dostarczane przez Kościoły. Autorka odwołała 
się do badań przeprowadzonych wśród szwajcarskich katolików i protestantów, 
z których wynikało, iŜ tylko 2 proc. z nich postrzega swoją religię jako jedynie 
prawdziwą. Zdaniem D. Hervieu-Léger, legitymizacja wiary przemieszcza się 
obecnie z poziomu autorytetów religijnych, gwarantów jej autentyczności, na 
poziom samych jednostek, które biorą odpowiedzialność za swój duchowy roz-
wój27. Ludzie konstruując własne narracje korzystają z róŜnych źródeł. Ich wiara 
ma eklektyczny charakter. Czy ta fragmentaryzacja nie doprowadzi jednak 
w końcu do całkowitego rozpadu wspólnego uniwersum znaczeń? Francuska 
badaczka odpowiedziała na to pytanie przecząco. Zwróciła uwagę, iŜ fragmenta-
ryzacji paradoksalnie towarzyszy proces standaryzacji. D. Hervieu-Léger przy-
wołała przykład ruchów charyzmatycznych, które rozwijając się zarówno 
w ramach katolicyzmu i protestantyzmu, odwołują się do tych samych wątków. 
Na ich gruncie następuje zjawisko doktrynalnej redukcji połączonej z ekspansją 
emocjonalności. Ten teologiczny minimalizm ogranicza relacje z transcendencją 
do osobistego doświadczania Boga. Ma miejsce zatem proces homogenizacji 
wierzeń, który sprawia, iŜ coraz bardziej powszechne stają się duchowe migra-
cje, poszukiwania doświadczeń religijnych. To z kolei prowadzi do wykształce-
nia się potrzeby dialogu, skonfrontowania swoich przeŜyć z doznaniami innych. 
„Pielgrzymi” późnej nowoczesności są zainteresowani wspólnotą, w której ich 
własna religijna narracja zyskałaby pewną prawomocność. Indywidualizacja 
i fragmentaryzacja wiary paradoksalnie prowadzą do formowania się małych 
społeczności religijnych. 

Pogląd, Ŝe we współczesnych społeczeństwach europejskich następuje pro-
ces indywidualizacji religijności podziela brytyjska badaczka – G. Davie. Zjawi-
sko to autorka określiła mianem wiary bez przynaleŜności [believing without 
belonging]. Religię przestało się traktować w kategoriach obowiązku. Obecnie 
pozostaje ona kwestią wyboru. Dowodem na to są dane odzwierciedlające stosu-
nek Brytyjczyków do bierzmowania, do których odwołała się G. Davie. Wynika-
ło z nich, iŜ sakrament ten nie jest juŜ dłuŜej traktowany przez młodych człon-

                                        
27 Nie naleŜy jednak nadmiernie generalizować wskazanego zjawiska, a w jego analizie ko-

nieczne jest uwzględnienie warunków społecznych. Jak wskazała badaczka, ludzie róŜnią się 
dostępem do zasobów symbolicznych. Inne moŜliwości ma przedstawiciel wyŜszej klasy średniej, 
a inne osoby sytuujące się na samym dole drabiny społecznej. Nie ulega jednak wątpliwości, Ŝe 
dostęp do zasobów symbolicznych stale się powiększa. Istotny wpływ ma tutaj rosnący poziom 
wykształcenia oraz coraz powszechniejszy dostęp do środków masowej komunikacji. 



 117

ków Kościoła Anglii jako rytuał przejścia. Z roku na rok zmniejsza się liczba 
przystępujących do bierzmowania. Z drugiej jednak strony, daje się zaobserwo-
wać odmienne zjawisko. Jak wskazała G. Davie, wzrasta liczba dorosłych zain-
teresowanych przyjęciem tego sakramentu. W latach 90. stanowili oni 40 proc. 
wszystkich osób przystępujących do bierzmowania. Podobne zjawisko moŜna 
dostrzec w innych krajach europejskich. Mimo, iŜ we Francji spada ilość 
chrztów przyjmowanych w dzieciństwie, to wzrasta zarazem liczba osób przy-
stępujących do tego sakramentu w dorosłym wieku. Zdaniem G. Davie, proces 
indywidualizacji sprawia, Ŝe ludzie muszą sami wziąć odpowiedzialność za swój 
duchowy rozwój. Nie przyjmują juŜ dłuŜej Ŝadnych wierzeń czy praktyk z racji 
obowiązku, przynaleŜności do danej tradycji. Kierują się świadomym wyborem. 
Dojrzewają do decyzji. Indywidualizacja wiary pociąga za sobą „konsumpcyjne” 
nastawienie do religii. W coraz większym stopniu liczą się te czynniki, które 
umoŜliwiają doświadczanie duchowości. Wbrew pozorom, tradycyjne Kościoły 
mają duŜo do zaoferowania w tym względzie. Dysponują bowiem takimi „pro-
duktami” jak: średniowieczne katedry, tradycyjna liturgia, wysokiej klasy mu-
zyka, wartościowe kazania, itd. Oprócz indywidualizacji wiary, istotny wpływ 
na kształt europejskiego krajobrazu religijnego mają migracje. G. Davie skon-
centrowała się w swej refleksji na prześledzeniu tego procesu. Dla naszych roz-
waŜań najwaŜniejsze okazały się kwestie dotyczące przystosowania się imigran-
tów do kultury kraju, do którego przybyli. Autorka zwróciła uwagę na róŜne 
polityki asymilacyjne podejmowane przez Wielką Brytanię oraz Francję. W obu 
przypadkach, nowi przybysze przywrócili dyskusję, o której Europejczycy juŜ 
zapomnieli – dyskusję dotyczącą miejsca religii w przestrzeni publicznej. W tym 
momencie debata ta pozostaje jednak nierozstrzygnięta.  

W swoich rozwaŜaniach G. Davie wiele miejsca poświęciła sytuacji Kościo-
łów. Indywidualizacja wiary sprawiła, iŜ obecnie nie są one juŜ w stanie dyscy-
plinować poboŜności czy zachowań współczesnych ludzi. Czy zatem późna 
nowoczesność postawiła w wątpliwość ich społeczną uŜyteczność? G. Davie 
odpowiedziała na to pytanie przecząco. Na wstępie zwróciła uwagę, iŜ tradycyj-
ne Kościoły, zwane przez nią historycznymi, wywarły ogromny wpływ na kultu-
rę europejską. Judeochrześcijański monoteizm stał się jednym z jej fundamen-
tów, obok greckiego racjonalizmu  i rzymskiej organizacji. G. Davie za przykład 
podała sposób, w jaki Europejczycy postrzegają czas. Dlaczego, retorycznie 
pytała w swych pracach, mieszkańcy kontynentu zdecydowali się uczynić dnia-
mi wolnymi sobotę i niedzielę, a nie piątek?! Mimo zatem, iŜ Europa się zmie-
nia, to dziedzictwo przeszłości pozostaje głęboko zakorzenione w jej kulturze. 
Kościoły historyczne jako gwaranci tradycji i toŜsamości nie są skazane na za-
gładę. Współczesność cechuje zatem pewna dwuznaczność. Z jednej strony na-
stępuje proces indywidualizacji wiary, z drugiej pojawia się potrzeba zachowa-
nia tradycji. Aby w jasny sposób wyrazić tę dwuznaczność, autorka odwołała się 
do pojęcia religii zastępczej [vicarious religion]. Pod terminem tym G. Davie 



 118

pojmuje religię wyznawaną przez aktywną mniejszość, ale w imieniu znacznie 
większej liczby ludzi, którzy nie tylko rozumieją, ale i aprobują to, co ta mniej-
szość robi. O ile pierwsza część tej definicji wydaje się klarowna, to druga wy-
maga pewnego komentarza. G. Davie odwołała się w tym przypadku do przy-
kładów. Funkcjonowanie Kościołów jest niezbędne, gdyŜ dzięki nim moŜliwe 
staje się zachowanie pewnych istotnych dla społeczeństwa rytuałów, w szcze-
gólności zaś tych odnoszących się do narodzin, małŜeństwa oraz śmierci. Jak 
stwierdziła badaczka, w ostatnich dekadach zapotrzebowanie na dwa pierwsze 
znacznie się zmniejszyło w róŜnych częściach Europy. Zmiany te nie dotknęły 
jednak rytuałów związanych z umieraniem. Zdecydowana większość Europej-
czyków korzysta w tej sytuacji ze wsparcia instytucji kościelnych, mimo iŜ moŜ-
liwe jest przeprowadzenie świeckiej ceremonii. Jakakolwiek odmowa pochowa-
nia człowieka zgodnie z obrządkiem chrześcijańskim spotyka się z oburzeniem. 
Zdaniem G. Davie, funkcja współczesnych Kościołów nie ogranicza się jednak 
wyłącznie do kwestii rytualnych. Jak wskazała, duchowni nie tylko przewodzą 
waŜnym dla człowieka uroczystościom, ale takŜe wierzą za ludzi. Chcąc zobra-
zować tę rolę kleru autorka odwołała się do przypadków z Wielkiej Brytanii. 
Duchowni Kościoła Anglii, którzy pozwolili sobie na publiczne wyraŜanie 
swych wątpliwości, co do istnienia Boga, spotykali się z krytyką „zeświecczo-
nego” społeczeństwa. Brytyjska prasa bulwarowa wskazywała nawet, Ŝe bycie 
kapłanem to jednak „zawód”, do którego obowiązków naleŜy wiara. Podobna 
presja dotyczy prowadzenia się duchownych i ich rodzin. Oczekuje się od nich 
spełniania określonych standardów zachowania. W razie, gdy nie są w stanie im 
sprostać, spotyka ich krytyka. Mimo, iŜ zdecydowana większość brytyjskiego 
społeczeństwa nie bierze udziału w naboŜeństwach i nie realizuje norm religij-
nych w Ŝyciu codziennym, to zarazem formułuje wysokie wymagania pod adre-
sem kleru i ich rodzin. Zdaniem G. Davie, presja na księŜy katolickich nie jest 
przy tym wcale mniejsza. Wszelkie odstępstwa od celibatu są surowo potępiane 
przez opinię publiczną. Oprócz tych społecznych oczekiwań, Kościoły pełnią 
jeszcze jedną funkcję. Stały się miejscem waŜnych debat, dotyczących m. in. 
bioetyki czy homoseksualizmu. Dyskusje te, jak ma to w przypadku Kościoła 
Anglii, wywołują Ŝywe poruszenie w całym brytyjskim społeczeństwie. Według 
G. Davie, funkcje te sprawiają, Ŝe moŜemy dziś mówić o zastępczej roli religii. 
Proces indywidualizacji sprawia, Ŝe obywatele współczesnych społeczeństw 
europejskich przywiązują coraz mniejszą wagę do praktykowania tradycyjnej 
wiary. Paradoksalnie wykazują jednak potrzebę, aby istniały historyczne Ko-
ścioły chrześcijańskie, oddziaływujące na toŜsamość, porządkujące przestrzeń 
i czas, scalające – choć dziś juŜ na dość ogólnym poziomie – normatywnie spo-
łeczeństwo (Davie 1994, 2006, 2010).  



 119

Przemiany religijności, obserwowane przez badaczy z róŜnych europejskich 
społeczeństw28, stały się punktem wyjścia do ukonstytuowania się nowego po-
dejścia teoretycznego. Jego ramy przedstawiła L. Woodhead w artykule 
zatytuło-wanym  Old, New, and Emerging Paradigms in the Sociological Study 
of Religion (2009). Ten kształtujący się obecnie paradygmat [emerging para-
digm] stanowić ma odpowiedź na ograniczenia cechujące wcześniejsze nurty 
badawcze. Nowe stanowisko rozwija się pod wpływem dyskusji toczących się 
na gruncie socjologii. Jak wskazała L. Woodhead, istotną rolę odgrywa tutaj 
zwrot kulturowy, który sprawił, iŜ uwaga badaczy przestała być skupiona wy-
łącznie na zagadnieniach związanych ze stosunkami społecznymi i strukturą 
społeczną. W obrębie zainteresowania znalazła się kultura. Wpływ na rozwój 
nowego paradygmatu ma ponadto rosnące znaczenie globalizacji. W wyniku 
tego procesu, przyśpieszeniu uległy przepływy informacji i kapitału na świecie. 
Nie pozostało to bez wpływu na sferę religijną. W końcu, zdaniem L. Wood-
head, w naukach społecznych doszło do zwrotu postpozytywistycznego, który 
umoŜliwił uwzględnienie bardziej zróŜnicowanych sposobów badania zjawisk. 
Ów paradygmat w budowie, na którym skoncentrowała się autorka, ma interdy-
scyplinarny charakter. Czerpie z osiągnięć nauk politycznych, gender studies, 
antropologii, kulturoznawstwa oraz – od niedawna – geografii. Wyraźny wpływ 
na jego kształt mają teorie feministyczne (por. Knott 2005). To kształtujące się 
podejście przyjmuje określone stanowisko względem ulokowania religii w spo-
łeczeństwie. Według L. Woodhead, przełomowa okazała się w tym względzie 
praca J. Casanovy, w której autor zakwestionował zasadność polaryzacji Ŝycia 
społecznego na sferę publiczną i prywatną. Do analizy zjawisk religijnych 
wprowadził kategorię społeczeństwa obywatelskiego. Zakładał przy tym, iŜ na 
tym poziomie powinien urzeczywistniać się proces deprywatyzacji religii. Zda-
                                        

28 Interesujące rozwaŜania podjęli takŜe włoscy badacze. R. Cipriani skoncentrował się na 
Ŝywotności katolicyzmu w swym zmodernizowanym kraju. Zaobserwował, iŜ religijność Wło-
chów często wykracza poza ścisłe ramy religijności kościelnej. Jak stwierdził, jest to wiara, która 
znajduje się gdzieś pomiędzy tradycyjną a sprywatyzowaną, indywidualną poboŜnością (Cipriani 
2011). J. Mariański, nawiązując do włoskiego badacza, wskazał, iŜ na gruncie religii dyfuzyjnej: 
Pierwotne treści religijne tracą na waŜności, zatracają swoją intensywność, rozpraszają się, łączą 
się w róŜne układy i nowe syntezy. Zmniejsza się obszar wartości ściśle religijnych, treści religijne 
pojawiają się natomiast w obszarach Ŝycia społecznego o charakterze świeckim (Mariański 
2006:121). Tak zdefiniowana religijność pojawia się u osób, które podlegały w dzieciństwie socja-
lizacji religijnej. W swym późniejszym Ŝyciu odrzucały niektóre dyrektywy formułowane przez 
hierarchię kościelną. Osoby te nie przestały jednak respektować pewnych podstawowych zasad 
i wartości właściwych dla katolicyzmu (Ibidem: 121). Problematyka ta podjęta została takŜe przez 
V. Cesareo. Na podstawie swych badań  przeprowadzonych w połowie lat 90. stwierdził, Ŝe daje 
się zaobserwować dwa trendy charakteryzujące religijność dyfuzyjną we Włoszech. Jeden z nich 
związany jest z koncentracją na subiektywności. Zakłada się, iŜ głównym celem Ŝycia pozostaje 
samospełnienie. Drugi trend wiąŜe się z przypadkowością wyborów w kwestiach wiary. V. Cesa-
reo zwrócił uwagę, Ŝe obie tendencje stoją w opozycji do tradycji katolickiej. Stanowią przejaw 
kultury narcystycznej, która skutkuje radykalnym indywidualizmem. Ta koncentracja na teraźniej-
szości pozostawia niewiele miejsca dla Kościoła (Cesareo 1995).   



 120

niem L. Woodhead, nowe podejście idzie jeszcze dalej. Rezygnuje z dychotomii 
prywatne–publiczne. Ogranicza ona bowiem zróŜnicowany charakter współcze-
snych zjawisk religijnych. Przykładem tego moŜe być duchowość New Age, 
którą oba dotychczasowe paradygmaty – sekularyzacyjny oraz ekonomiczny – 
postrzegają jako fenomen zawęŜony do sfery prywatnej. Tak jednak nie jest. 
Duchowość New Age uległa rozproszeniu i oddziałuje na róŜne obszary Ŝycia 
społecznego. Manifestuje się w edukacji, środowisku pracy (w postaci treningów 
i warsztatów rozwoju osobistego), słuŜbie zdrowia (uwzględnienie holistyczne-
go podejścia do leczenia chorób), itd. Zmianie uległ ponadto horyzont, który 
wyznaczał dotąd granice, w ramach których zjawiska religijne były analizowane. 
Coraz mniej istotny wydaje się poziom państwa narodowego. Duchowość New 
Age, trzymając się tego przykładu, jest fenomenem kształtowanym na gruncie 
globalnego społeczeństwa obywatelskiego, mającym swe egzemplifikacje na 
poziomie lokalnym. Podobna sytuacja ma miejsce w odniesieniu do innych zja-
wisk. Dla przykładu, środowiska imigranckie w Europie Zachodniej budują swą 
toŜsamość religijną w wymiarze transnarodowym.  

Kształtujący się paradygmat zmienia takŜe sposób postrzegania stosunków 
między religią a państwem. Na gruncie podejścia sekularyzacyjnego koncentro-
wano się na dominującej roli Kościoła w społeczeństwie. Państwo było począt-
kowo gwarantem tej funkcji, a następnie ją regulowało. Wraz z procesem ze-
świecczenia Kościoły traciły swe publiczne znaczenie. W paradygmacie ekono-
micznym odwoływano się do metafory rynku, wskazywano przy tym na relacje 
mające miejsce pomiędzy samą jego strukturą a poziomem zaangaŜowania wier-
nych w praktyki religijne. Nowe podejście przyjmuje inny punkt widzenia 
w tym względzie. Jak wskazała autorka, oba dotychczas dominujące nurty ba-
dawcze były wyabstrahowane z Ŝycia społecznego. Konieczne jest zatem, aby 
ugruntować rozwaŜania w konkretnych kontekstach kulturowych. Przedmiotem 
zainteresowania staje się to, jak religia wchodzi w relacje z państwem oraz go-
spodarką. Punkt cięŜkości kładzie się zatem na ograniczenia i szanse stwarzane 
w ramach określonego systemu społecznego. Ten kierunek refleksji umoŜliwia 
przy tym koncentrację na stosunku religii do struktur władzy. Religia staje się 
źródłem mobilizacji politycznej. Jest zasobem, dzięki któremu róŜne mniejszości 
społeczne mogą stawiać opór polityce prowadzonej przez większość. Na koniec, 
L. Woodhead zwróciła uwagę, Ŝe na gruncie kształtującego się paradygmatu 
zakres zjawisk religijnych poddawanych analizie jest znacznie szerszy niŜ 
w przypadku dwóch wcześniejszych podejść. Badacze związani z nurtem seku-
laryzacyjnym skupiali się w swych rozwaŜaniach na Kościołach. Zwolennicy 
paradygmatu ekonomicznego podejmowali się refleksji w odniesieniu do wy-
miaru kongregacji oraz indywidualnych praktyk religijnych. Oba podejścia oka-
zały się jednak niewystarczające. Nie uwzględniały one bowiem tych form po-
boŜności, które rozwijają się poza znanym światem instytucji kościelnych. 
W ramach nowego paradygmatu stwierdza się natomiast, iŜ religijność, czy sze-



 121

rzej – duchowość, stanowi rezultat interakcji zachodzących między wspólnotą 
religijną (duchową), jednostkami oraz ich świętymi symbolami. Przedmiotem 
samych praktyk stają się kwestie dotychczas pomijane w refleksji socjologicz-
nej, związane m. in. z ciałem oraz emocjami. Tworzący się paradygmat odrzuca 
takŜe metodologiczny nacjonalizm właściwy dla wcześniejszych podejść. 
W polu zainteresowania znalazły się bowiem zjawiska nie-chrześcijańskie, po-
zaeuropejskie, dotychczas marginalnie podejmowane przez socjologów religii. 
Tak zdefiniowane ramy paradygmatu mają swe metodologiczne reperkusje. Jak 
wskazała L. Woodhead, nowe podejście eliminuje bariery właściwe dla wcze-
śniejszych nurtów. Uwzględnia nie tylko rozwaŜania teoretyczne oraz badania 
ilościowe, ale takŜe metody jakościowe. Zdaniem autorki, stwarza to moŜliwość 
zastosowania triangulacji metodologicznej, pozwalającej spojrzeć na dane zja-
wisko z szerszej perspektywy.  

Fenomenem, na którym skupiła się uwaga formującego się podejścia, pozo-
staje m. in. nowa duchowość. Stała się ona przedmiotem zainteresowania wielu 
dyscyplin naukowych. Wyraźny zwrot ku duchowości daje się zaobserwować na 
gruncie psychologii. Badacze związani z tą dyscypliną skoncentrowali się na 
zagadnieniach związanych z kapitałem duchowym (Zohar, Marshall 2004) czy 
z duchową inteligencją (SQ) (Zohar, Marshall 2001). Wskazana problematyka 
duŜą popularnością cieszy się na gruncie literatury dotyczącej psychoterapii 
(Burkhardt, Nagai-Jacobson 1994; Enquist, Short-DeGraff, Gliner, Oltjenbruns 
1997; Ganje-Fling, McCarthy 1991; Prasinos 1992; Schermer 2003; Spezzano, 
Garguilo 1997). L. Sperry wskazał, Ŝe moŜna wyodrębnić kilka podejść, które 
w relacji terapeuta – pacjent uwzględniają wymiar Ŝycia duchowego (por. Sperry 
2003). WyróŜnił przy tym nurty: transpersonalny (Cortright 1977; Karasu 1999), 
teistyczny (Richards, Bergin 1999) oraz chrześcijański (Benner 2002; Propst 
1996; Sperry 1998, 2001; Steere 1997). Powstały takŜe pierwsze publikacje 
systematyzujące refleksję psychologiczną nad duchowością (Culliford 2011; 
Gorsuch 2002). Podobną tendencję moŜna zaobserwować na gruncie ekonomii 
i nauk o zarządzaniu (Abe, Bassey, Dempsey 1998; Giacalone, Jurkiewicz 2002; 
Grant, O’Neil, Stephen 2004; Pava, Primeaux 2004; Zsolnai 2004). P. R. Holmes 
w swym artykule Spirituality: Some Disciplinary Perspectives (2007) zwrócił 
uwagę, Ŝe trend ten pozostaje charakterystyczny takŜe dla innych dyscyplin na-
ukowych, w tym medycyny, pedagogiki oraz teologii. Nie ominął teŜ socjologii.  

 
3.2.  Socjologia duchowości 

 
Mimo, Ŝe duchowość stała się przedmiotem zainteresowania róŜnych dys-

cyplin naukowych, to znaczenie tego terminu nie jest w pełni klarowne. W lite-
raturze przedmiotu podkreśla się, Ŝe trudno jest zdefiniować te ludzkie doświad-
czenia, których w pełni nie moŜna oddać za pomocą języka. Takiej próby podjęli 



 122

się jednak P. Heelas oraz L. Woodhead. Dokonali rozróŜnienia pomiędzy trans-
cendentną religijnością a immanentną duchowością. Na wstępie skoncentrowali 
się na zdefiniowaniu pierwszego pojęcia. Stwierdzili, iŜ termin religia uŜywany 
jest do wyraŜania wiary w rzeczywistość nadprzyrodzoną, znajdującą się ponad 
tym, co świat ma do zaoferowania. Religia opiera się na świętych tekstach. Za-
wierają one dogmaty, odnoszące się zarówno do tego, jak i transcendentalnego 
świata. Religia zakłada takŜe istnienie określonych rytuałów. Tak zdefiniowana 
wiara umoŜliwia doświadczanie głębokich doznań. Na jej gruncie kształtuje się 
duchowość, którą autorzy nazwali mianem transcendentnej, związanej ze świa-
tem zewnętrznym wobec człowieka [life-as spirituality]. Jej obecność widoczna 
jest w ramach chrześcijaństwa. W tym przypadku, pojęcie to bywa uŜywane do 
wyraŜenia głębokich doznań religijnych, w których jednostka wprost została 
natchniona przez Ducha Świętego bądź szuka boskiej inspiracji w sposób po-
średni, podąŜając drogą wyznaczoną przez Pismo Święte lub tradycję. Nieco 
inny charakter mają natomiast te doznania, na których P. Heelas oraz L. Wood-
head skupili swą uwagę. Interesowała ich immanentna duchowość [subjective-
life spirituality], nie tyle zakotwiczona w religijnej wizji rzeczywistości nad-
przyrodzonej i wyrastających z niej dogmatach czy rytuałach, co raczej ugrun-
towana w subiektywnym, wewnętrznym świecie człowieka. Na jej określenie 
uŜywa się często terminów duchowość alternatywna czy holistyczna. Obejmuje 
praktyki angaŜujące zarówno umysł jak i ciało, w tym m. in.: jogę, reiki, medy-
tację, tai chi, aromaterapię, rebirthing oraz refleksologią (Heelas, Woodhead 
2005). W innym miejscu, P. Heelas dokonał rozróŜnienia na duchowość tei-
styczną oraz New Age. Typologia ta pozostaje komplementarna wobec tej, którą 
przedstawiłem powyŜej. Zdaniem autora, pierwsza z nich to duchowość, 
w której zasadniczą rolę odgrywa podporządkowywanie się woli boŜej czy do-
znawanie Ducha Świętego. Kluczowe pojęcia cechujące tę drugą to „doświad-
czanie” oraz „praktyka”. Duchowość New Age nie przywiązuje znaczenia do 
wierzeń, doktryn czy etycznych nakazów. Przykłada wagę do tego, co jest we-
wnątrz nas. Odpowiednie praktyki mają umoŜliwi ć proces zagłębiania się 
w sobie (Heelas 2006). Interesujący opis nieteistycznej duchowości P. Heelas 
zaprezentował w ksiąŜce zatytułowanej The New Age Movement: The Celebra-
tion of the Self and the Sacralization of Modernity (1996). Stwierdził w niej, iŜ 
polega ona na doznawaniu swej „jaźni”, a zwłaszcza tych obszarów, które funk-
cjonują poza tym, co określamy mianem świadomości, intelektu czy umysłu. 
Innymi słowy, chodzi o zagłębienie się w sferę poza-pojęciową, na której nie 
odcisnął swego piętna proces socjalizacji. Zanurzenie w głąb jaźni umoŜliwia 
nam bycie tym, kim jesteśmy z natury. To rozumienie duchowości nieteistycz-
nej, które przedstawił P. Heelas, sprowadza się zatem do pragnienia zrozumienia 
swej własnej istoty. Barierę w tym procesie stanowi zinternalizowana kultura, 
której treści narzucają nam pewne sposoby i formy, w jakich poznajemy siebie 
oraz otaczający nas świat.  



 123

 G. Giordan nawiązując do typologii przedstawionej przez P. Heelasa oraz 
L. Woodhead wskazał, iŜ róŜnicując terminy duchowości i religijności naleŜy 
odwołać się do refleksji teologicznej. Autor stwierdził, iŜ w czasach przednowo-
czesnych oba pojęcia były uŜywane zamiennie. Instytucje religijne określały 
wówczas granice manifestowania się duchowości oraz formy, w jakich mogła 
się ona przejawiać. Te ograniczenia nie były jednak nigdy skrupulatnie prze-
strzegane. Jak zauwaŜył autor, niektóre sposoby doświadczania religijności, 
stanowiące często punkt wyjścia dla formowania się zakonów chrześcijańskich, 
powstawały de facto w warunkach napięcia między doznawaniem duchowości 
a instytucjonalnymi ograniczeniami narzucanymi przez średniowieczny Kościół. 
G. Giordan przywołał postaci niektórych świętych, którzy początkowo byli trak-
towani jak heretycy. Dla przykładu, pewne obiekcje papieŜa Innocentego III 
budziła poboŜność św. Franciszka z AsyŜu. Propagowany przez niego kult ubó-
stwa kontrastował z dostatnim Ŝyciem duchowieństwa. Kościół z podejrzliwo-
ścią patrzył takŜe na działalność hiszpańskiego mistyka – św. Jana od KrzyŜa, 
który za głoszone przez siebie przesłanie musiał spędzić kilka miesięcy w wię-
zieniu. Zdaniem G. Giordana, współczesne rozumienie terminu duchowość wy-
wodzi się z teologii. Zostało zaadaptowane na uŜytek nauk społecznych. Daje się 
jednak zaobserwować pewne róŜnice pomiędzy przeszłym, teologicznym 
a obecnym, socjologicznym pojmowaniem duchowości. W tym pierwszym zna-
czeniu, termin ten oznaczał odrzucenie barier stawianych przez instytucje reli-
gijne. Mistycy podejmowali trud powrotu do źródeł. Na swej duchowej ścieŜce 
brali na siebie wysiłek związany z interpretacją tradycji oraz Pisma Świętego. 
Współczesna duchowość w większym natomiast stopniu odwołuje się do indy-
widualnych potrzeb człowieka niŜ do jakiejkolwiek doktryny religijnej. Prze-
miany społeczne spowodowały, Ŝe nastąpiła redefinicja relacji między religią 
a społeczeństwem. To napięcie pomiędzy instytucjonalnym wymiarem wiary 
a indywidualną poboŜnością stało się jeszcze bardziej widoczne. Zdaniem 
G. Giordana, obecnie moŜemy obserwować demokratyzację świętości [democra-
tization of sacred]. Proces ten skutkuje radykalną indywidualizacją sposobów, 
w jakich moŜna wyraŜać swą duchowość. Fundamentalną konsekwencją tej 
demokratyzacji jest fakt, Ŝe w swych duchowych poszukiwaniach jednostka nie 
musi juŜ odwoływać się do Ŝadnych zewnętrznych norm czy dogmatów (Gior-
dan 2007). 

Próby uporządkowania refleksji podjął się E. Pace. W moim odczuciu, za-
proponowana przez niego koncepcja łączy wnioski wyłaniające się z rozwaŜań 
podjętych przez P. Heelasa i L. Woodhead oraz G. Giordana. Zdaniem badacza, 
aby pojęcie duchowości mogło być poprawnie uŜywane na gruncie socjologii, 
muszą być spełnione przynajmniej trzy warunki. Termin ten powinien: a) być 
kategorią rezydualną; b) stanowić stosunkowo niezaleŜną koncepcję oraz 
c) dotyczyć rudymentarnej relacji między systemem wierzeń a jego środowi-
skiem (z definicji pozostającym bardziej zróŜnicowanym, złoŜonym i szerszym 



 124

niŜ system sam w sobie). Na wstępie autor postanowił zdefiniować, czym jest 
religia. Uznał, iŜ pod pojęciem tym naleŜy rozumieć złoŜony system wierzeń 
związany ze świętością. Sformułowana przez niego koncepcja religii korespon-
dowała z rozwaŜaniami G. Giordana. Stwierdził, iŜ: Systemy wierzeń ciągle de-
finiują granice świętości, skupiając dzięki temu wyspecjalizowaną wiedzę i róŜne 
formy władzy (począwszy od kontroli nad indywidualną świadomością, do bez-
pośredniego i pośredniego zarządzania władzą polityczną) (Pace 2008:22). Sys-
tem postrzega świętość w kategoriach przedmiotowych, przez co pozbawia jed-
nostki doświadczania sacrum w sposób bezpośredni bądź ogranicza moŜliwe 
znaczenie zawarte w samej świętości. Te uwagi pozwoliły E. Pace sformułować 
definicję duchowości. Autor rozumie przez nią nieredukowalną tendencję do 
(…) wyobraŜania sobie świętości w sposób inny niŜ wskazany przez system wie-
rzeń (Ibidem: 26). Nie chodzi przy tym o to, iŜ tak zdefiniowana duchowość 
pozostaje w kontradykcji do wskazanego systemu. Istnieje określona zaleŜność 
między nimi. Jak wskazał badacz: (…) system wierzeń moŜe istnieć tylko w rela-
cji z bardziej rozległym i złoŜonym środowiskiem społecznym i religijnym (…) 
(Ibidem: 26). Wskazana zaleŜność implikuje sam sposób rozumienia duchowo-
ści. Ta kategoria bądź pojęcie słuŜy bowiem do wyjaśniania nieredukowalnej 
natury znaczenia, istniejącej poza systemem. Religia narzuca ludziom to, w co ci 
powinni wierzyć. Sama wiara jednak dysponuje znacznie szerszym zakresem 
wolności, co sprawia, Ŝe czasami nie podąŜa za wymaganiami systemu. Ludzie 
nie zawsze zatem akceptują warunki, które są im stawiane. LekcewaŜą wówczas 
symboliczne granice, ramy ustanawiane przez system. E. Pace wskazał, iŜ taka 
sytuacja ma obecnie miejsce w społeczeństwach zachodnich. Znaczny odsetek 
populacji Ŝyje w nich poza dominującym porządkiem symbolicznym i religij-
nym. Zdaniem autora, sytuacja ta prowadzi do kryzysu współczesnego ładu. Jak 
stwierdził E. Pace: (…) istnieje coś, co jest „poza porządkiem”, coś, co nie ma  
zdolności przekształcenia zewnętrznego zróŜnicowania w wewnętrzne. Takie 
jednostki nie uznają juŜ siebie „za część systemu”, ale jednocześnie podchodzą 
z szacunkiem do wzorów wierzeń ustalonych przez system, który usiłuje zdefi-
niować granice wiary (Ibidem: 27). Te uwagi skłoniły autora do poparcia tezy, 
zgodnie z którą nowe formy duchowości stanowią przejaw współczesnego gno-
stycyzmu (por. Troeltsch 1912; Filoramo 1990; Hanegraaff 1996). Są dwa ele-
menty, które świadczą o tym podobieństwie. Po pierwsze, współczesną ducho-
wość i dawny gnostycyzm łączy załoŜenie, Ŝe zbawienie moŜe zostać osiągnięte 
jedynie poprzez wiedzę. Ma ona ezoteryczny charakter. Jest nieredukowalna do 
dychotomii prawdy i fałszu. Opiera się na intuicji, mistycznych doznaniach oraz 
ukrytym znaczeniu tekstów religijnych. Po drugie, ta wiedza to w rzeczywistości 
samowiedza. Jednostka podąŜając wyznaczoną przez gnostycyzm drogą do-
świadczenia odkrywa w sobie boŜą cząstkę. Dzięki niej ma moŜliwość odkry-
wania „prawdziwego” znaczenia oraz przekraczania granic poznania, a więc 
doznawania sytuacji, których nie przewidywały dominujące tradycje religijne. 



 125

E. Pace swą refleksję zakończył stwierdzeniem, iŜ tak zdefiniowana duchowość 
jest powszechna we współczesnych społeczeństwach. Nie odnosi się ona wy-
łącznie do fenomenu New Age. Pozostaje właściwa takŜe dla grup i wspólnot 
funkcjonujących na gruncie Kościoła katolickiego, czujących przynaleŜność do 
jego wielowiekowej tradycji. Zdaniem autora, ich indywidualna toŜsamość nie 
jest ani spójna, ani zintegrowana i uporządkowana. Ma wieloznaczny charakter. 
Przykładem tego pozostaje katolicki ruch neokatechumenalny.  

Fenomen nowej duchowości stał się takŜe przedmiotem rozwaŜań J. Ma-
riańskiego. Problematykę tę autor poddał pod rozwagę w pracy zatytułowanej 
Religia w społeczeństwie ponowoczesnym (2010). Zdaniem J. Mariańskiego, na 
zjawisko nowej duchowości naleŜy spojrzeć z nieco szerszej perspektywy. Po-
zostaje ona jedną z konsekwencji współcześnie zachodzących przemian. Wraz 
z ponowoczesnością wzrasta poziom zróŜnicowania społeczeństwa. Sam autor 
zwraca uwagę na rosnące znaczenie pluralizmu w dzisiejszym świecie. Jednost-
ka w coraz mniejszym stopniu zobowiązana jest do podąŜania drogami wyzna-
czonymi przez tradycję, takŜe religijną. Zostaje wykorzeniona ze stylów Ŝycia 
właściwych dla społeczeństwa przemysłowego. W tych nowych warunkach 
wzrasta znaczenie wolnego wyboru. Przed jednostką pojawia się wiele róŜnych 
opcji. Ona sama zaś zobowiązana jest do konstruowania własnego Ŝycia, kom-
ponowania swej toŜsamości. Ponowoczesność wzmacnia zatem tendencję do 
eksperymentowania. Biografia człowieka staje się biografią „majsterkowicza”. 
Zmiany te powodują subiektywizację stylów Ŝycia czy światopoglądów. Po-
wszechna staje się postawa sceptycyzmu. Dekonstrukcji ulegają wspólne ideały. 
Te przemiany nie pozostają bez wpływu na Ŝycie religijne. Na znaczeniu tracą 
tradycyjne Kościoły. Proces ten, wyraźnie widoczny na kontynencie europej-
skim, został określony w literaturze przedmiotu mianem „odkościelnienia”. Sam 
autor zadaje jednak istotne pytanie, czy proces ten prowadzi de facto do zaniku 
religijności? Poza strukturami tradycyjnych Kościołów rozwija się nowa du-
chowość. Fenomen ten świadczy o tym, Ŝe stwierdzenia badaczy sugerujących 
zanik sacrum w Europie mogą być przedwczesne. Sam termin „nowa ducho-
wość” jest trudny do zdefiniowana. Bywa on uŜywany na określenie takich zja-
wisk, jak New Age, ezoteryzm, niewidzialna religia, duchowość holistyczna, 
alternatywna, itd. J. Mariański opisując ten fenomen, będący według niego re-
zultatem ponowoczesnego pluralizmu i indywidualizacji, stwierdził, iŜ wychodzi 
on poza dotychczasowe próby definiowania religii. Pozbawiony jest struktury.  

Nowa duchowość pozostaje swego rodzaju patchworkiem, konstruowanym 
samodzielnie przez jednostki. Stanowi w związku z tym wyzwanie dla refleksji 
teologicznej. W przeszłości termin duchowość utoŜsamiano z pogłębionym 
przeŜywaniem religijności. Zamiennie stosowano z innym pojęciem – poboŜno-
ścią. Zdaniem J. Mariańskiego, obecnie mamy do czynienia z odmienną sytu-
acją. Duchowość staje się zjawiskiem szerszym, wykracza poza granice określo-
nych systemów wiary. Autor nie jest jednak skłonny do przeciwstawiania jej 



 126

religijności. Jego stanowisko pozostaje zatem bliskie poglądom formułowanym 
przez włoskich badaczy. Jak stwierdził bowiem: Ze względu na to, Ŝe nowa du-
chowość wykazuje wiele podobieństw do religijności pozainstytucjonalnej (po-
zakościelnej), nie wydaje się konieczne przeciwstawianie jej religijności, lecz 
raczej traktowanie jej jako poszerzanie czy dopełnienie dotychczasowych form 
i kształtów religijności (…) (Mariański 2010:205). Według J. Mariańskiego, 
pojawienie się nowej duchowości w Europie stanowi takŜe wyzwanie dla tezy 
sekularyzacyjnej, zwłaszcza zaś dla co bardziej stanowczych stanowisk z niej się 
wywodzących. Zdaniem autora, fenomen ten wyraźnie wskazuje, Ŝe istnieje 
pewna potrzeba Transcendencji takŜe w tych społeczeństwach, które wydawały 
się dotąd całkowicie zeświecczone. 

W swojej refleksji nad nową duchowością skoncentrowałem się na dwóch 
jej przejawach. Po pierwsze, interesowało mnie zjawisko określane mianem 
New Age. Po drugie, pod rozwagę poddałem duchowość kształtującą się na 
gruncie współczesnych wspólnot i Kościołów chrześcijańskich. Swoje rozwaŜa-
nia rozpocznę od tego pierwszego zagadnienia. W literaturze przedmiotu w co-
raz większym stopniu zwraca się uwagę na rozkwit tak definiowanej duchowo-
ści (Ammerman, Roof 1995; Granqvist, Hagekull 2001; Houtman, Mascini 
2002; Roof 1993, 1999; Wuthnow 2003; York 1995). J. Beckford wskazał, iŜ 
choć liczba osób praktykujących New Age pozostaje niewielka, to jednak holi-
styczna świadomość głoszona przez jej zwolenników głęboko wrosła w kulturę 
współczesnych społeczeństw zachodnich. Wątki związane z tą duchowością 
ujawniają się zwłaszcza w publicznych dyskusjach dotyczących ochrony środo-
wiska, inicjatyw pokojowych, spraw płci kulturowej oraz polityki zdrowotnej 
(Beckford 1992). New Age postrzega się najczęściej jako zbiór niespójnych idei 
i praktyk. Większość konsumentów duchowości holistycznej korzysta z róŜnych 
tradycji i doktryn religijnych jednocześnie, łącząc je w synkretyczną całość (Ho-
utman, Aupers 2007). S. Bruce stwierdził, iŜ New Age pozostaje eklektyczna 
w bezprecedensowym stopniu. Zdominowana jest przy tym przez zasadę, Ŝe 
jednostka sama decyduje, w co ma wierzyć. Badacz nie zakłada, aby z tego tygla 
wyłoniła się jakakolwiek wspólnota symboliczna na wzór tradycyjnych religii 
(Bruce 2002). Podobne poglądy formułowali inni autorzy. C. Baerveldt stwier-
dził, Ŝe w przypadku New Age mamy do czynienia z religią typu „zrób-to-sam” 
(Baerveldt 1996). Na kwestię wolnego wyboru w konstruowaniu własnego świa-
ta przeŜyć duchowych zwrócił  uwagę A. Hamilton. New Age określił mianem 
pick-and-mix religion (Hamilton 2000). Inni, chcąc podkreślić synkretyczny 
charakter duchowości holistycznej, stwierdzili, iŜ w jej przypadku naleŜy mówić 
o religijnej konsumpcji à la carte (por. Possamai 2003). To, co powtarza się 
w tych rozwaŜaniach, to koncentracja na zagadnieniach związanych z indywidu-
alizmem, wolnym wyborem oraz fragmentaryzacją, niespójnością wierzeń, ich 
synkretycznym charakterem. Czy New Age jest zatem przejem ponowoczesno-
ści? Czy moŜna określić ją mianem postmodernistycznej religii? Problem ten 



 127

rozwinął S. Hunt. Jak stwierdził badacz: Jedną z najbardziej niezwykłych cech 
ruchu New Age jest jego podejście do modernistycznego projektu Oświecenia. 
Sprawia on wraŜenie wyjątkowego zjawiska religijnego, które charakteryzuje się 
przeciwstawieniem wierze racjonalizmu i doświadczenia naukowego (Hunt 
2008:43). Ruch New Age moŜe być postrzegany jako wyraz odrzucenia para-
dygmatu właściwego dla nowoczesności. Stanowi wówczas znak formowania 
się nowego, postmodernistycznego ładu. Jak wskazał S. Hunt: New Age na nowo 
zaczarowuje świat i odchodzi od trendów sekularyzacyjnych, często uwaŜanych 
za wytwór racjonalno-naukowego światopoglądu (Ibidem: 43). Duchowość ta 
odrzuca racjonalizm jako jedyny sposób interpretacji świata. Odkrycia nie mu-
szą być ugruntowane w badaniach empirycznych ani spełniać rygorów nauko-
wości. Wręcz przeciwnie, mogą pochodzić z objawienia, subiektywnego do-
świadczenia bądź stanowić rezultat praktyk ezoterycznych. Mimo krytyki racjo-
nalizmu i nowoczesności w ogóle, S. Hunt zakwestionował jednak postmoderni-
styczny charakter zjawiska. Jak stwierdził: Mimo mistycznej, pseudonaukowej 
natury New Age i krytyki wąskich horyzontów racjonalnej nauki i jej światopo-
glądu, sami wyznawcy często wydają się zbyt pośpiesznie legitymizować swoje 
metody przez trzymanie się głównych uzgodnień nowoczesności (Ibidem: 49). Na 
gruncie New Age istnieją oczywiście wątki radykalnie odbiegające od konwen-
cjonalnej myśli. Najczęściej są one związane z astrologią czy okultyzmem. Mi-
mo tego, obrońcy New Age często odwołują się do takich argumentów, które są 
głęboko zakorzenione w nowoczesności. Duchowość holistyczna pozostaje za-
tem zracjonalizowanym sposobem doznawania rzeczywistości. Stanowi metodę, 
za pomocą której współcześni ludzie mogą rozwijać swój potencjał, doświad-
czać doczesności. New Age jest formą afirmacji samego siebie i otaczającego 
świata. Taki sposób definiowania zjawiska sprawia, Ŝe wydaje się ono znacznie 
mniej alternatywne czy postmodernistyczne niŜ wiele ruchów religijnych, które 
pojawiły się w społeczeństwach zachodnich w latach 60.  

Problematyka New Age rozwijana była takŜe przez P. Heelasa. W pracy za-
tytułowanej Spiritualities of Life: From the Romantics to Wellbeing Culture 
(2008) przedstawił on ewolucję form, w jakich manifestowała się duchowość 
alternatywna. Na wstępie wskazał na zjawiska prekursorskie względem New 
Age. Zwrócił uwagą na to, iŜ juŜ na przełomie XIX i XX stulecia w Europie oraz 
w Stanach Zjednoczonych pojawiały się osoby, których duchowość wykraczała 
poza ramy definiowane wówczas przez tradycje religijne. Za przykład moŜe 
posłuŜyć tutaj H. Bławatska, która na podstawie swych zainteresowań okulty-
stycznych i praktyki spirytystycznej opracowała doktrynę teozoficzną. Zdaniem 
P. Heelasa, te duchowe dąŜenia w jednej chwili rozwijały się by w następnej 
zupełnie zaniknąć. Przełomem okazały się lata 60 XX w. To wówczas duchowe 
oczekiwania społeczeństw zachodnich zbiegły się w czasie z powstaniem no-
wych ruchów religijnych. Obie tendencje miały kontrkulturowy charakter. Sta-
nowiły wyraz sprzeciwu wobec tradycyjnych struktur religijnych. Dalsze prze-



 128

miany następowały w latach 70. i 80. Ukształtowała się wówczas duchowość 
seminaryjna [seminar spirituality], o której P. Heelas wspominał juŜ w The New 
Age Movement: The Celebration of the Self and the Sacralization of Modernity 
(1996). Zdaniem autora, stanowiła ona rezultat treningów i warsztatów ukierun-
kowanych na zwiększenie ludzkiego potencjału. Uczestnicy tych seminariów 
spodziewali się określonych efektów zarówno w pracy zawodowej jak i Ŝyciu 
osobistym. Duchowość wkroczyła zatem w obszary psychologii społecznej 
i zarządzania. Zdaniem P. Heelasa, do następnej przemiany doszło w latach 90. 
Była ona związana z przejściem od kultury dobrobytu do kultury dobrostanu. 
New Age przestała być wówczas zjawiskiem alternatywnym i kontrkulturowym. 
Zaczęła funkcjonować jako fenomen powszechny.  

W świetle tezy sekularyzacyjnej, a takŜe danych sugerujących kryzys insty-
tucjonalnej religijności, zasadne staje się zatem pytanie, czy ta holistyczna du-
chowość zastąpi w mniej bądź bardziej odległej przyszłości tradycyjną poboŜ-
ność? Jeśli New Age nie jest juŜ dłuŜej marginalnym zjawiskiem społecznym, to 
kwestia ta wydaje się warta poruszenia. Odpowiedź na to pytanie spróbowali 
sformułować P. Heelas oraz L. Woodhead w ramach projektu badawczego zwa-
nego pod nazwą Kendal Project. Na jego gruncie przewidzieli wykonanie stu-
dium przypadku. Samo badanie zostało zrealizowane między 1 października 
2000 r. a 30 czerwca 2002 r. w mieście Kendal zlokalizowanym w Kumbrii 
(Północno-Zachodnia Anglia). W 1999 r. liczyło ono 27 610 mieszkańców. Na 
wstępie zidentyfikowano obszary, na gruncie których aktywność religijna 
i duchowa była w Kendal najbardziej widoczna. Autorzy wyróŜnili zatem śro-
dowisko kongregacji [congregational domain]. Był to obszar publicznego funk-
cjonowania Kościołów zlokalizowanych w analizowanym mieście. Oprócz tej 
sfery, autorzy rozpoznali środowisko, które nazwali holistic milieu. W ramach 
niego koncentrowała się aktywność związana z duchowością holistyczną, niete-
istyczną. W pierwszej sferze działało 25 kongregacji. P. Heelas oraz L. Wood-
head dokonali ich typologizacji. Wyodrębnili przy tym kongregacje: róŜnicy 
[congregation of difference], bliskości [congregation of humanity], doświad-
czania róŜnicy [congregation of experiential difference] oraz doświadczania 
bliskości [congregation of experiential humanity]. Pierwsze z nich podkreślały 
dystans, jaki dzieli Boga od ludzi oraz konieczność podporządkowania się pra-
wom ustanowionym przez Stwórcę. Kongregacje te znaczną wagę przywiązywa-
ły do indywidualnego zbawienia oraz do emocji przeŜywanych przez wiernych. 
Ten typ reprezentowany był m. in. przez Świadków Jehowy. Kongregacje bli-
skości natomiast redukowały dystans między Stwórcą a stworzeniem. Podkreśla-
ły, iŜ istnieje podobieństwo między istotą ludzką a Bogiem. Wiara propagowana 
przez te denominacje miała bardziej optymistyczny wydźwięk. Etykę stawiano 
ponad dogmatami wiary, miłość zaś ponad prawem religijnym. Kongregacje te 
kładły większy nacisk na rzeczywistość doczesną niŜ na zagadnienia eschatolo-
giczne. Taka perspektywa przyjmowana była przez liberalne denominacje głów-



 129

nego nurtu, w tym m. in. przez Kościół Anglii oraz Zjednoczony Kościół Re-
formowany. Oba typy kongregacji dysponowały ponadto odpowiednikami, które 
w większym stopniu podkreślały waŜność wewnętrznego doświadczania religii. 
Skupiały się one na osobistym doznawaniu obecności Ducha Świętego. Kongre-
gacje doświadczania róŜnicy reprezentowane były przez niezaleŜne Kościoły 
wywodzące się z nurtu zielonoświątkowego, neoewangelikalnego. Na drugi typ 
(kongregacje doświadczania bliskości) składały się podmioty prowadzone m. in. 
przez Unitarian oraz Kwakrów. W ramach holistic milieu wyodrębniono nato-
miast aktywność indywidualną oraz praktyki grupowe. W 2001 r. w Kendal oraz 
w okolicy działało ponad 100 osób oferujących usługi związane z duchowością 
holistyczną. Przekrój tych świadczeń był bardzo szeroki. Autorzy do najbardziej 
popularnych zaliczyli: jogę, róŜnego rodzaju masaŜe, aromaterapię, homeopatię, 
refleksologię, technikę Aleksandra (zwaną przez jej zwolenników metodą re-
edukacji psychofizycznej), tai chi, kręgarstwo oraz reiki.  

Przedmiotem zainteresowania P. Heelasa oraz L. Woodhead nie była jedy-
nie rekonstrukcja obu środowisk – kongregacji oraz holistic milieu. Chcieli uzy-
skać wiedzę, jak wiele osób korzysta z usług religijnych bądź duchowych. Jeśli 
chodzi o kongregacje, to okazało się, Ŝe w ciągu przeciętnego tygodnia w nabo-
Ŝeństwach uczestniczyło 7,9 proc. mieszkańców Kendal. Odsetek ten pozostawał 
komplementarny wobec danych empirycznych pochodzących z Wielkiej Bryta-
nii w ogóle. Wyniki Europejskiego Badania Wartości wskazywały bowiem, iŜ 
w omawianym społeczeństwie regularnie (co najmniej raz w tygodniu) w nabo-
Ŝeństwach bierze udział 8 proc. mieszkańców. Badaczom znacznie trudniej było 
określić poziom zaangaŜowania osób korzystających z usług oferowanych 
w ramach holistic milieu. W swoich wyliczeniach uwzględnili jedynie tych, 
którzy przypisywali tej aktywności duchową wartość. W ciągu przeciętnego 
tygodnia z usług tych korzystały 483 osoby, a więc 1,6 proc. mieszkańców Ken-
dal. Na tym jednak nie skończyły się wnioski pochodzące z projektu. P. Heelas 
oraz L. Woodhead zidentyfikowali te formy religijności oraz duchowości, które 
cechował rozwój. Przede wszystkim były to wszelkie aktywności związane 
z holistic milieu. Podobna tendencja pozostawała właściwa takŜe dla ekspresyj-
nych form religii kościelnej. W Kendal dało się bowiem zaobserwować wzrost 
liczby wiernych wśród kongregacji doświadczania róŜnicy oraz kongregacji 
doświadczania bliskości. Wyraźny spadek pozostawał natomiast charaktery-
styczny dla Kościołów głównego nurtu. Na podstawie tych danych, badacze 
formułowali róŜne prognozy. Ich zdaniem, istnieje duŜe prawdopodobieństwo, iŜ 
w Wielkiej Brytanii w ciągu kilku następnych dekad liczba osób zaangaŜowa-
nych w duchowość holistyczną zrówna się z liczbą wyznawców chrześcijaństwa. 

Oprócz New Age interesowały mnie inne przejawy duchowości. Pewnych 
wskazówek odnośnie nowych obszarów refleksji dostarczył projekt realizowany 
przez P. Heelasa oraz L. Woodhead. Z ich badania wynikało bowiem, iŜ współ-
cześnie daje się zaobserwować rozwój nie tylko duchowości holistycznej, ale 



 130

równieŜ tej, która wyrasta na gruncie określonych tradycji religijnych. Proble-
matyka związana z tym drugim zjawiskiem została podjęta przez P. Versteega. 
Autor zasugerował, iŜ zaproponowany przez P. Heelasa oraz L. Woodhead po-
dział na duchowość holistyczną oraz teistyczną jest sztuczny. Ludzie, którzy są 
zaangaŜowani w róŜne formy religijnej bądź duchowej aktywności nie stosują 
klasyfikacji przyjmowanych przez badaczy akademickich. W swych poszukiwa-
niach kierują się raczej praktycznym kryterium. Interesuje ich doskonalenie 
siebie, pogłębienie relacji z samym sobą oraz z otaczającym światem. Chcąc 
podkreślić podobieństwa między obiema formami duchowości, P. Versteeg 
skoncentrował się na aktywności centrów chrześcijańskich w Holandii. Stają się 
one coraz popularniejszymi podmiotami funkcjonującymi w tym kraju. Zdaniem 
autora, na ich gruncie kształtuje się to, co określił mianem marginalnej ducho-
wości [marginal spirituality]. Na wstępie konieczne wydaje się wyjaśnienie 
pewnych kwestii związanych z tym terminem. Jak stwierdził autor, marginalno-
ści nie naleŜy rozumieć w sensie ilościowym, lecz raczej w jakościowym. Cho-
dzi bowiem o zbiór praktyk i wierzeń, które konstytuują doktrynalne peryferia 
tradycji chrześcijańskiej. Termin marginalność wyraŜa takŜe pewien stosunek do 
hierarchii. Podkreśla dystans osób i grup zaangaŜowanych w róŜne formy ak-
tywności związane z tą duchowością wobec władz kościelnych. Pod pojęciem 
tym autor rozumiał ponadto sytuacją graniczną, swego rodzaju stan zawieszenia, 
w ramach którego ludzie zaczynają kwestionować to, co zostało im dane i two-
rzą coś nowego.  

Aby lepiej zrozumieć tę marginalną duchowość P. Versteeg uczestniczył 
przez dwanaście miesięcy w Ŝyciu róŜnych centrów chrześcijańskich, głównie 
katolickiej proweniencji. Oprócz tego zrealizował 22 wywiady tematyczne 
i biograficzne. Respondentami były osoby korzystające z usług centrów oraz 
liderzy tych podmiotów. Niewielka część przedsięwzięcia autora miała charakter 
ilościowy. We współpracy z franciszkańskim centrum La Verna w Amsterdamie 
zrealizował badanie ankietowe, w którym wzięła udział większość osób uczest-
niczących w kursach organizowanych przez ten podmiot w drugiej połowie 
2003 r. Ogółem zostały rozdane 332 kwestionariusze, z czego 188 wróciło do 
autora. Do jakich wniosków doszedł P. Versteeg na podstawie zrealizowanego 
badania? Autor w swojej analizie wyszedł od przedstawienia sytuacji, w jakiej 
znajdują się Kościoły chrześcijańskie w Holandii. Okazuje się, Ŝe w coraz więk-
szym stopniu widoczny staje się ich kryzys. Następuje spadek osób uczestniczą-
cych w naboŜeństwach. W ostatnich dekadach zmniejszyła się liczba powołań 
do seminariów katolickich oraz zakonów. Zdaniem autora, daje się takŜe zaob-
serwować pewne pozytywne tendencje. Odnoszą się one głównie do Kościoła 
katolickiego. Dzięki aggiornamento niektóre zakony, w tym przede wszystkim 
franciszkanie oraz jezuici, w większym stopniu otworzyły się na nowe idee. Za 
swój cel uznały demokratyzację struktur kościelnych oraz emancypację wier-
nych. To właśnie z inicjatywy tych zakonów zaczęły powstawać pierwsze centra 



 131

chrześcijańskie. Zdaniem autora, tworzone w ten sposób podmioty stanowią 
wyraz progresywizmu funkcjonującego na gruncie Kościoła. Sytuują się one na 
liberalnym krańcu katolickiego spektrum. Jak wskazał P. Versteeg, centra chrze-
ścijańskie działają na rynku wiar. Przyjmują określoną strategię zorientowaną na 
konsumenta religijnego. Ich klientami stają się „duchowi poszukiwacze”. Na 
podstawie zebranych danych autor sprecyzował, kto przede wszystkim korzysta 
z usług centrów. W większości są to kobiety (75 proc.), osoby mające od 50 do 
70 lat (drugą istotną kohortą wiekową pozostają uczestnicy w wieku od 40 do 50 
lat), katolicy (34 proc.; jedna trzecia badanych deklarowała, Ŝe nie przynaleŜy 
do Ŝadnej denominacji). Wskazani klienci byli zainteresowani angaŜowaniem się 
w róŜne praktyki, które umoŜliwiłyby im pogłębienie swej duchowości. Nie 
zniechęcały ich do tego opłaty pobierane przez centra. P. Versteeg wymienił 
pewne cechy charakterystyczne dla aktywności tych podmiotów. Stwierdził, iŜ 
chrześcijańskie centra opierają się na indywidualizmie w kwestiach wiary. 
Uczestnikom nie narzuca się dogmatów religijnych. Tradycja traktowana jest 
raczej jako pewien zasób, z którego moŜna czerpać czy źródło inspiracji niŜ 
doktryna, której naleŜy się podporządkować. W programach centrów widnieją 
sesje medytacyjne, zajęcia artystyczne, pielgrzymki oraz wyjazdy wypoczynko-
we. W analizowanych instytucjach popularnością cieszą się warsztaty, na któ-
rych uczestnicy malują mandale, uczą się róŜnych sposobów wyciszania umysłu 
oraz tworzą swe duchowe autobiografie. Zdaniem P. Versteega, istnieje wyraźne 
podobieństwo między centrami chrześcijańskimi oraz podmiotami związanymi 
z New Age, a takŜe między marginalną i holistyczną duchowością. W obu przy-
padkach istotną rolę przypisuje się indywidualizmowi, wolnemu wyborowi 
w kwestiach wiary. Nacisk kładzie się na doświadczanie duchowości. Jak wska-
zał, klienci centrów chrześcijańskich mogą być zarazem osobami, które korzy-
stają z usług podmiotów związanych z New Age. Obserwacje oraz wyniki bada-
nia doprowadziły autora do sformułowania określonych konkluzji. Jego zda-
niem, opisana duchowość pokazuje, iŜ detradycjonalizacja nie oznacza wcale, iŜ 
ma miejsce zanik tradycji. W rzeczywistości ulega ona wpierw dekonstrukcji, 
a następnie rekonstrukcji. W wyniku tego procesu, tradycja staje się źródłem 
inspiracji dla nowych poszukiwań duchowych (Versteeg 2007).  

Problematyka ta stała się takŜe przedmiotem zainteresowania badaczy ame-
rykańskich. R. W. Flory oraz D. E. Miller skupili się na poszukiwaniach ducho-
wych podejmowanych przez przedstawicieli pokolenia Post-Boomersów. Dla 
ich rodziców, którzy na świat przyszli w czasach powojennego wyŜu demogra-
ficznego, najwaŜniejszym wydarzeniem kształtującym toŜsamość generacyjną 
stały się lata 60. Było to pokolenie kontestacyjnie nastawione do porządku spo-
łecznego. Właściwość ta przejawiała się takŜe w sferze religijnej. To na lata 60. 
przypada bowiem rozkwit kontrkulturowych ruchów religijnych. Badacze zadali 
istotne pytanie: jak dzieci tych osób ustosunkowują się do wiary? Na wstępie 
zwrócili uwagę na pewne napięcie, jakie istnieje między współczesną kulturą, 



 132

w której wychowują się Post-Boomersi a funkcjonowaniem instytucji religij-
nych. Młodzi ludzie dorastają w świecie nowoczesnych technologii. Komputery, 
aparaty fotograficzne czy telefony komórkowe są względnie tanie, co sprawiło, 
Ŝe stały się urządzeniami powszechnie stosowanymi w codziennym Ŝyciu. Dzię-
ki tym rozwiązaniom technologicznym, ludzie pozostają nie tylko odbiorcami 
kultury, jej pasywnymi obserwatorami, ale aktywnie się w nią włączają. Sami 
zaczynają być twórcami. Ta rzeczywistość kontrastuje z funkcjonowaniem 
większości kościołów w Stanach Zjednoczonych. Zdaniem autorów, wyglądają 
one raczej jak wielkie magazyny. Pozbawione są symboliki religijnej. NaboŜeń-
stwa opierają się na pasywnym udziale wiernych. Prowadzący je duchowni nie 
odwołują się w swoich kazaniach do nowoczesnych rozwiązań technologicz-
nych. Autorom udało się zidentyfikować wiele róŜnych reakcji młodych ludzi na 
opisane wcześniej napięcie. Swoją uwagę poświęcili jednak dwóm z nich. Obie 
zyskują coraz większą liczbę naśladowców w amerykańskim społeczeństwie. 
Pierwsza reakcja właściwa jest dla zbiorowości, którą badacze określili mianem 
Odzyskujących [Reclaimers]. Pojęcie to znalazło zastosowanie wobec osób od-
krywających i zagłębiających się w tradycję liturgiczną typową dla Kościołów 
anglikańskiego, katolickiego oraz denominacji prawosławnych. W swoich du-
chowych poszukiwaniach ci młodzi ludzie „odzyskują” dawne rytuały i symbo-
le. Z badania wynikało, Ŝe przedstawiciele tej zbiorowości są konwertytami. 
Wcześniej nie naleŜeli do Ŝadnego Kościoła bądź ich denominacje pozbawione 
były obrzędów liturgicznych. Badacze wyróŜnili pięć cech charakteryzujących 
ten segment generacji Post-Boomersów. Po pierwsze, przywiązywali oni duŜą 
wagę do wizualnego i rytualnego charakteru Kościołów, do których przystępo-
wali. W wywiadach podkreślali, Ŝe duŜe znaczenie ma dla nich obecność 
w świątyni witraŜy, ikon czy kadzideł. Istotną rolę odgrywają takŜe określone 
obrzędy, w tym klękanie czy ucałowanie krzyŜa. Jak stwierdził jeden z rozmów-
ców, z którym autorzy przeprowadzili wywiad, atmosfera właściwa dla tych 
tradycyjnych Kościołów sprawia, Ŝe w naboŜeństwo angaŜuje się on całym sobą, 
zarówno ciałem jak i duchem. Po drugie, przedstawiciele tej zbiorowości byli 
zainteresowani funkcjonowaniem w strukturach wprost nawiązujących do wcze-
śniejszej historii chrześcijaństwa. To pragnienie podkreślali zwłaszcza konwer-
tyci na katolicyzm i prawosławie. Jedna z badanych osób wskazała, iŜ doświad-
cza głębokich doznań duchowych uczestnicząc w obrzędach, które od wieków 
nie podlegały znaczącym zmianom. Ma wówczas poczucie, Ŝe staje się częścią 
czegoś znacznie większego od niej samej. Po trzecie, dla  młodych ludzi atrak-
cyjna wydała się przynaleŜność do małych wspólnot. Taki charakter miały bo-
wiem instytucje religijne, do których przystępowali. Ich struktura kontrastowała 
z typowymi dla Stanów Zjednoczonych mega-kościołami. Po czwarte, przed-
stawiciele tej zbiorowości byli zainteresowani podporządkowywaniem się ści-
słemu reŜimowi duchowemu. Szczególny charakter poświęcenie to nabierało na 
gruncie prawosławia. Młodym ludziom nie przeszkadzały wielogodzinne nabo-



 133

Ŝeństwa, w trakcie których trzeba cały czas stać. Nie zniechęcały ich takŜe dłu-
gie i częste okresy postów. Po piąte, młodzi reprezentanci tej zbiorowości 
stwierdzali, iŜ na swej duchowej ścieŜce poszukują jasnych wskazówek doty-
czących Ŝycia. Stwierdzali, Ŝe chcą prawdy, wyzwań moralnych i religijnych.  

Konserwatywna reakcja nie byłą jedyną, jaką udało się zidentyfikować ba-
daczom. W generacji Post-Boomersów wyróŜnili bowiem zbiorowość, którą 
określili mianem Innowatorów. Termin ten odnosi się do młodych ludzi funk-
cjonujących zarówno w słabo zorganizowanych grupach, przyjmujących postać 
chrześcijańskich ruchów religijnych, jak i w ustabilizowanych Kościołach. Wła-
ściwe im podejście pozostaje w opozycji do tradycjonalizmu cechującego Odzy-
skujących. Innowacyjność tej zbiorowości polega na ich relacji ze współczesną 
kulturą. Podobnie, jak w przypadku Odzyskujących, autorzy zidentyfikowali 
cztery cechy charakteryzujące ten typ reakcji młodych ludzi na napięcia istnieją-
ce między strukturą Kościołów a otaczającym ich społeczeństwem. Po pierwsze, 
reprezentanci tej zbiorowości byli zainteresowani uwzględnianiem w naboŜeń-
stwach nowoczesnych rozwiązań technologicznych. Stąd, we wspólnotach 
i Kościołach, do których przynaleŜeli Innowatorzy, stosowano efekty wizualne 
generowane komputerowo, grafikę trójwymiarową. Ich uŜycie na pierwszy rzut 
oka mogło wydawać się niestosowne w odniesieniu do sacrum. Sami badani 
zwracali jednak uwagę, Ŝe efekty te pozwalają im głębiej doświadczać religię, 
rozumieć jej przekaz. Po drugie, denominacje, w ramach których funkcjonowali 
Innowatorzy były stosunkowo niewielkie. Pozostawały w kontradykcji do du-
Ŝych, zbiurokratyzowanych Kościołów amerykańskich. Denominacje te wyma-
gały jednak od swych wiernych pełnego zaangaŜowania. Ten warunek wydał się 
atrakcyjny dla młodych ludzi z tej zbiorowości. Jak stwierdził jeden z badanych 
Innowatorów, osobom takim jak on często zaleŜy na bezpośrednich więziach 
z innymi. W duŜych Kościołach zaś to oczekiwanie nie moŜe być zrealizowane. 
Trzecia cecha stanowi de facto rozwinięcie drugiej. Innowatorzy z dystansem 
podchodzili bowiem do instytucjonalnego wymiaru religii. Ich denominacje 
często pozbawione były własnego miejsca. Spotkania wiernych odbywały się 
w wynajmowanych budynkach bądź pokojach, a nawet w lokalnych kawiar-
niach. Po czwarte, aktywność religijna była ukierunkowana na pogłębianie wła-
snej duchowości oraz przeŜywanie jej w relacji ze społecznością, w której dana 
denominacja działała. Innowatorzy skupiali się na praktykach interakcyjnych. 
W formowaniu swej poboŜności wykorzystywali śpiew, taniec czy dyskusje 
w małych grupach nad Pismem Świętym. Nie ograniczali się jednak do swojej 
wspólnoty. Udzielali się na rzecz społeczności lokalnej. Traktowali to jako swe-
go rodzaju powinność wynikającą z własnego rozwoju duchowego (Flory, Mil-
ler 2007).  

Zjawiska opisane zarówno przez P. Versteega jak i amerykańskich badaczy 
pokazały, iŜ ramy teoretyczne ustanowione przez P. Heelasa oraz L. Woodhead 
mogą być zbyt wąskie. Analizując ich punkt widzenia, wyłoŜony w The Spiritu-



 134

al Revolution (2005), moŜna dojść do wniosku, iŜ sami badacze nie byli w pełni 
pewni podejścia, jakie przyjęli. Zgadzam się zatem z P. Versteegiem, Ŝe 
w punkcie wyjścia nie ma znaczenia, czy duchowość ma holistyczny czy te-
istyczny charakter29. Głównym celem osoby staje się bowiem doświadczanie 
siebie i otaczającego świata. W przypadku współczesnej duchowości teistycznej, 
przedstawionej w powyŜszych przypadkach, tradycja religijna pozostaje przede 
wszystkim źródłem inspiracji. Zdaje się bowiem, Ŝe zarówno uczestnicy centrów 
chrześcijańskich jak i opisani młodzi ludzie ze Stanów Zjednoczonych (zwłasz-
cza Innowatorzy) nie traktowali wiary jako pewnych ram ograniczających ich 
duchowe poszukiwania. Tradycja religijna była przez nich przetwarzana, dosto-
sowywana do głosu serca. W wyniku tej rekonstrukcji zinstytucjonalizowany 
świat wiary ponownie zyskiwał głęboko osobiste znaczenie. W tym sensie, do-
świadczenia wynikające z praktykowania duchowości holistycznej i teistycznej 
są porównywalne. Być moŜe w ogóle powinniśmy spojrzeć na całe zjawisko 
z innej perspektywy. Nowoczesność okazała się niedokończonym projektem. 
Koncentracja na materialnym aspekcie Ŝycia wzbudziła w społeczeństwach za-
chodnich potrzebę duchowości. To pragnienie manifestuje się w róŜnych for-
mach. Przejawia się zarówno w duchowości holistycznej i teistycznej. Co wię-
cej, sami ludzie są skłonni angaŜować się w obie formy doświadczania siebie 
i świata jednocześnie. Dowodów w tym względzie dostarczyły badania P. Ver-
steega, gdzie uczestnicy kursów organizowanych przez centra chrześcijańskie 
z ochotą korzystali z oferty podmiotów związanych z New Age. Bardziej niŜ 
kwestie terminologiczne, interesuje mnie to, w jakim stopniu ta koncentracja na 
duchowości zmieni podmioty funkcjonujące na rynku wiar. Czy tradycyjne in-
stytucje religijne, aby przetrwać w większym stopniu będę uwzględniać tę pro-
blematykę w swoich działaniach? Czy raczej zepchnie się ją na margines i do-
piero tam zostanie ona zagospodarowana przez peryferyjne wspólnoty bądź róŜ-
ne centra chrześcijańskie? W jakim kierunku następować będzie instytucjonali-
zacja duchowości holistycznej? Pytania te pozostają dziś bez odpowiedzi.  

Na gruncie socjologii duchowości wyłoniły się ponadto inne zagadnienia, 
które powinny zostać poddane pod refleksję. Jedno z nich wydaje się szczegól-
nie interesujące. JuŜ w swym artykule postulującym utworzenie nowego para-
dygmatu L. Woodhead zwróciła uwagę, Ŝe nowe podejście powinno uwzględ-
niać kobiecą perspektywę w rozwaŜaniach. Problematyka ta stała się wyjątkowo 
waŜna w kontekście badania nowych form, w jakich przejawia się duchowość. 
Innymi słowy, nowa subdyscyplina socjologii powinna kształtować się w relacji 
z gender studies. Paradoksalnie, na zagadnieniu tym skoncentrowali się krytycy 
podejścia. D. Voas oraz S. Bruce poddając pod analizę wyniki Kendal Project 
zakwestionowali część załoŜeń, do których doszli P. Heelas oraz L. Woodhead. 
                                        

29 NaleŜy jednak pamiętać, Ŝe celem Kendal Project była próba zdefiniowania tempa rozwoju 
duchowości nieteistycznej, pozainstytucjonalnej jako nowej społecznej formy religii (w sensie, 
jaki temu terminowi nadał T. Luckmann).  



 135

Stwierdzili, iŜ nie moŜna mówić o rewolucji i całkowitym zanegowaniu tezy 
sekularyzacyjnej, skoro większość osób angaŜujących się w róŜne formy holi-
stycznej aktywności duchowej to kobiety (80 proc.) w określonym wieku (mię-
dzy 40 a 60 rokiem Ŝycia). Zdaniem  badaczy, mamy do czynienia w tym przy-
padku z pewnym doświadczeniem pokoleniowym. Większość tych kobiet dora-
stała w latach 60. i 70. XX w., a więc w okresie rozwoju nowych ruchów religij-
nych. Ich obecne zaangaŜowanie wynika z pewnej próby kontynuacji tamtych 
doświadczeń, choć juŜ w mniej radykalnej formule. Pogląd ten potwierdza tylko 
nieznaczna obecność młodych osób w strukturze zbiorowości związanej 
z holistic milieu (Voas, Bruce 2007). Z krytyką tą nie zgodziła się L. Woodhead. 
Jak wskazała, koncepcje socjologiczne wyraŜają głównie męski punkt widzenia. 
Widoczne jest to zwłaszcza w odniesieniu do teorii modernizacji, w ramach 
której narodziła się refleksja nad sekularyzacją. Na dyskurs ten znaczący wpływ 
wywarła „niemiecka narracja”, na którą składają się wybrane poglądy formuło-
wane przez K. Marksa, M. Webera, F. Tönniesa oraz G. Simmela. Głównym jej 
motywem było przeświadczenie, Ŝe ma miejsce tragiczny marsz, w którym 
ludzkość porzuciła uroki Ŝycia przednowoczesnych społeczności na rzecz „złotej 
klatki” społeczeństwa przemysłowego. Modernizacja doprowadziła do odczaro-
wania i demistyfikacji świata. Sam człowiek natomiast podporządkowany został 
bezosobowym siłom kapitalistycznej produkcji. Zdaniem L. Woodhead, ta 
„niemiecka narracja” oddaje tylko połowę opowieści. Jeśli bowiem industriali-
zacja wypchnęła męŜczyznę ze sfery prywatnej, rodzinnej do świata produkcji, 
to dla kobiet miała odwrotny efekt. Wyłączyła je z aktywności publicznej. Po-
wiązała ich obowiązki z domem. L. Woodhead próbując przybliŜyć ówczesne 
połoŜenie kobiet sięgnęła do terminu „miejskiego chłopstwa” [urban peasants] 
zaproponowanego przez A. R. Hochschild (Hochschild 2003:254). Mimo bo-
wiem, iŜ przedstawicielki tej płci Ŝyły w społeczeństwie przemysłowym, to de 
facto dalej utrzymywały i kultywowały tradycje właściwe dla przednowocze-
snych wspólnot. Zdaniem L. Woodhead, w literaturze przedmiotu poświęcono 
wiele miejsca na opis tego, jak męŜczyźni próbują wydostać się z „Ŝelaznej klat-
ki”. Schronieniem dla nich stała się sfera rodzinna. W mniejszym stopniu roz-
waŜano natomiast to, jakie działania podejmowały kobiety, aby uwolnić się 
z „Ŝelaznej klatki” Ŝycia rodzinnego. Pierwsze próby wydostania się z niej po-
jawiły się pod koniec XIX w. Kobiety zaczęły buntować się przeciw nałoŜonym 
na nie restrykcjom. Uzyskały ograniczony dostęp do sfery publicznej. Diame-
tralna zmiana w społeczeństwach zachodnich nastąpiła dopiero w latach 60. 
XX w. Kobiety w pełni wywalczyły wówczas moŜliwość kształcenia się i po-
dejmowana pracy zawodowej. Zmiana ta okazała się mało satysfakcjonująca 
z co najmniej dwóch powodów. Po pierwsze, nie udało się zlikwidować dys-
kryminacji płciowej na rynku pracy. WyŜsze stanowiska dalej zajmowane są 
przez męŜczyzn. Zawody wykonywane głównie przez kobiety cieszą się mniej-
szym prestiŜem. Prace te są takŜe słabiej opłacane. Po drugie, włączanie się ko-



 136

biet w sferę zawodową nie pociągnęło za sobą większego zaangaŜowania męŜ-
czyzn w domu i rodzinie. W opinii L. Woodhead, sytuacja ta implikuje określo-
ne konsekwencje. Kobiety chcąc uzyskać wysoką pozycję zawodową muszą 
przyjmować specyficzne role społeczne. Wymaga się od nich bycia męskim. Na 
pierwszym miejscu powinny stawiać pracę. Nie wszystkie kobiety się z tym 
godzą. Część z nich dalej poświęca się rodzinie. MoŜliwość włączenia się 
w Ŝycie publiczne i wyjścia z „Ŝelaznej klatki” Ŝycia domowego uzyskują dopie-
ro, gdy ich dzieci wyprowadzają się z domu. Mają wówczas okazję w pełni ko-
rzystać z czasu wolnego. Oferta infrastrukturalna w tym zakresie jest jednak 
niewystarczająca. W większości skierowana pozostaje do męŜczyzn. Stąd, ko-
biety angaŜują się w tych obszarach, które juŜ w przeszłości były w większym 
stopniu na nie otwarte. Chodzi m. in. o obszar zdrowia i opieki czy aktywność 
religijną. Zdaniem L. Woodhead, szczególnie atrakcyjne dla współczesnych 
kobiet okazuje się środowisko związane z duchowością holistyczną. Tradycyjne 
Kościoły większą rolę przypisują męŜczyznom. W sztywny sposób postrzegają 
role płciowe. Podmioty ukierunkowane na rozwój duchowości holistycznej wy-
dają się zatem miejscem, gdzie kobiety mogą kształtować swoją toŜsamość 
w sposób, w jaki pragną. Miejsca te stają się dla nich azylem przed „Ŝelazną 
klatką” Ŝycia domowego (Woodhead 2007).  

Moim zdaniem, L. Woodhead implicite uwzględniła w swoim tekście roz-
waŜania odnoszące się do róŜnych obszarów dyskusji. Sama autorka skupiła się 
na kwestii kobiecej. UwaŜam jednak, Ŝe przedstawione przez nią stanowisko 
ogranicza się do określonego przypadku. Badaczka zresztą wskazała, iŜ to wyj-
ście poza „Ŝelazną klatkę” obowiązków domowych odnosi się przede wszystkim 
do kobiet z warstwy średniej. Mniej szczęścia w tym względzie mają reprezen-
tantki klasy robotniczej. Historia, którą nakreśliła L. Woodhead, nie jest zatem 
pełna. Kobiety z klasy robotniczej od początku włączone zostały w proces kapi-
talistycznej produkcji. Odwołując się do metafory L. Woodhead, funkcjonowały 
one w dwóch „Ŝelaznych klatkach”, w tej dotyczącej pracy zawodowej oraz 
w tej związanej z obowiązkami domowymi. Z refleksji podjętej przez L. Wood-
head wynika jeszcze inny wniosek. Badanie wykazało bowiem, iŜ zaangaŜowa-
nie w praktyki duchowe zaleŜy od wieku. Zdecydowana większość korzystają-
cych z usług oferowanych w ramach holistic milieu stanowiły osoby po 40 roku 
Ŝycia. Korespondują z tym dane z badania zrealizowanego przez P. Versteega. 
Z usług centrów chrześcijańskich korzystali przede wszystkim ludzie po 50 roku 
Ŝycia. L. Woodhead i P. Versteeg nie docenili w swych rozwaŜaniach duchowo-
ści młodych osób. Uczciwie trzeba jednak przyznać, Ŝe wyniki badań nie pozwa-
lały im na formułowanie Ŝadnych wniosków w tym względzie. W literaturze 
przedmiotu zwraca się natomiast uwagę m. in. na duchowość młodych muzuł-
manek, które dzięki wierze próbują radzić sobie z kryzysem toŜsamości do-
świadczanym przez zachodnie środowiska islamskie (Andrews 1994; Doomer-
nik 2003; Knott 1994). W tym nurcie refleksji mieści się takŜe religijność Odzy-



 137

skujących i Innowatorów, opisana przez badaczy amerykańskich. Być moŜe 
mamy zatem do czynienia z szerszym zjawiskiem. Praktyki duchowe warto po-
wiązać z dostępnością czasu wolnego. W największym stopniu pozostają one 
popularne wśród tych osób, które nie pracują (bądź są zatrudnione na niepełnym 
etacie). Chodzi zatem o ludzi w wieku przed- i poprodukcyjnym oraz kobiety, 
które opisała L. Woodhead, zajmujące się wcześniej domem. Dysponując więk-
szą ilością czasu mają oni moŜliwość konstruowania swych własnych narracji 
duchowych.  

 
3.3. Przemiany religijności w Polsce po 1989 r. 

 
Przemiany religijności następują takŜe w społeczeństwie polskim. Na ile 

przypominają one jednak te, które pozostają charakterystyczne dla Europy Za-
chodniej i Stanów Zjednoczonych? W tej części rozdziału skupiłem się na prze-
obraŜeniach dokonujących się w Ŝyciu religijnym w Polsce po 1989 r. Wątek ten 
podjęty został po części juŜ wcześniej, gdy przedmiotem rozwaŜań uczyniłem 
paradygmat ekonomiczny. Dane dotyczące spadku udziału wiernych w naboŜeń-
stwach zinterpretowałem przez pryzmat załoŜeń właściwych dla tej perspektywy 
badawczej. W podsumowaniu do rozdziału II zwróciłem jednak uwagę, Ŝe 
wskazany  paradygmat cechują pewne ograniczenia. Te bariery powodują, Ŝe 
obraz krajobrazu religijnego staje się uproszczony, samą religijność zaś niejed-
nokrotnie sprowadza się do wymiaru rytualnego. Konieczne wydało mi się za-
tem uwzględnienie szerszego stanowiska. Przyjąłem, iŜ przemiany religijności 
naleŜy rozpatrywać na trzech poziomach: autoidentyfikacji, ideologicznym 
(doktrynalnym) oraz praktykowania wiary. Na wstępie skoncentrowałem się na 
tym pierwszym aspekcie. Zdaniem T. Szawiela, upadek systemu komunistycz-
nego okazał się wielką szansą dla religii. Jak stwierdził badacz: (…) jeŜeli za-
chodzące po 1989 roku zmiany określimy mianem przyspieszonej modernizacji 
(…), to musimy dostrzec, Ŝe procesy te nie prowadzą do spadku religijności 
i odchodzenia od Kościołów. Potwierdza to raz jeszcze, Ŝe nie istnieje Ŝaden 
prosty związek między róŜnymi procesami rozwoju i zmian a laicyzacją (Szawiel 
2003:31). Na poparcie tej tezy autor przywołał dane pochodzące z dwóch sonda-
Ŝy przeprowadzonych w 1991 i 1998 r. w ramach Europejskiego Badania War-
tości. Wynikało z nich, Ŝe odsetek Polaków deklarujących się jako osoby religij-
ne tylko nieznacznie się zmniejszył w omawianym okresie (o 4 punkty proc., 
z 96 proc. do 92). Nadal pozostawał jednak wysoki. W innych krajach postko-
munistycznych dało się zaobserwować wzrost poziomu religijności. Jedynym 
wyjątkiem, na który zwrócił uwagę T. Szawiel były wschodnie landy Niemiec. 
Problematyka ta została takŜe podjęta w ramach projektu badawczego realizo-
wanego w Europie Środkowej w latach 1997–1998, kierowanego przez 
M. Tomka oraz P. M. Zulehnera. Autorzy ci zwrócili uwagę na dwa istotne zja-



 138

wiska. Po pierwsze, odsetek osób określających się mianem religijnych pozo-
stawał zróŜnicowany w poszczególnych państwach regionu. NajwyŜszy był 
w Chorwacji (75,4 proc.), Polsce (73,0 proc.), na Litwie (66,1 proc.) oraz 
w zachodniej części Rumunii (61,6 proc.), najniŜszy zaś w Niemczech (24,1 
proc.) oraz w Czechach (26,8 proc.). Po drugie, odsetek osób, które określały 
siebie mianem religijnych pozostawał znacznie wyŜszy aniŜeli tych, którzy de-
klarowali przynaleŜność do Kościołów (Tomka 1999; Tomka, Zulehner 1999). 
Interesujących danych dostarczyły równieŜ polskie opracowania. Z badań reali-
zowanych przez Instytut Statystyki Kościoła Katolickiego w drugiej połowie lat 
90. wynikało, Ŝe pod koniec tej dekady liczba osób deklarujących się jako wie-
rzących zmalała. W 1998 r. wskaźnik ten kształtował się na poziomie 68,6 proc. 
i był o 11,2 punktów procentowych niŜszy niŜ w 1991 r. W tym samym okresie 
dało się jednak zaobserwować wzrost odsetka osób określających siebie mianem 
głęboko religijnych (o 6,7 punktów proc. w porównaniu do 1991 r.) (Jarmoch 
2001). Nieco inne wyniki uzyskał J. Baniak. Swe rozwaŜania oparł na badaniach 
zrealizowanych w Kaliszu w latach 1987 oraz 1997. Uzyskane dane wskazywały 
na spadek odsetka osób określających się mianem wierzących (o 6 punktów 
proc. z 75,1 proc. w 1987 r.) oraz głęboko wierzących (o 2,6 punktów proc. 
z 18,5 proc. w 1987 r.) (Baniak 2007). Interesujących informacji we wskazanym 
obszarze dostarczyło badanie zrealizowane w latach 1997–1999 w ramach pro-
jektu RAMP (Religious and Moral Pluralism). Jego wyniki sugerowały, iŜ 
świadoma areligijność bądź niereligijność naleŜą w polskim społeczeństwie do 
rzadkości. Takie deklaracje odnośnie wiary właściwe były bowiem dla 9 proc. 
respondentów. Rezultaty badania uwydatniły ponadto pewne zaleŜności istnieją-
ce między areligijnością czy niereligijnością a określonymi cechami społeczno-
demograficznymi. Okazało się bowiem, Ŝe deklaracje te pozostawały właściwe 
przede wszystkim dla przedsiębiorców, osób z wyŜszym wykształceniem, re-
spondentów mieszczących się w wyŜszych przedziałach dochodowych i o libe-
ralnej orientacji politycznej. Jak wskazała I. Borowik: (…) religijna autoidenty-
fikacja kształtującej się klasy średniej, awangardy przemian transformacyjnych 
jest zdecydowanie niŜsza w porównaniu z ogółem społeczeństwa (Borowik 
2001a:93). Jeśli zatem dla przedstawicieli warstwy społecznej będącej forpocztą 
modernizacji typowy jest niski poziom religijności, to tezę T. Szawiela, sugeru-
jącego związek między następowaniem nowoczesności w Polsce a brakiem wy-
raźnych sygnałów wskazujących na odchodzenie ludzi od wiary, naleŜy na nowo 
przemyśleć. Nie ułatwiają tego dane pochodzące z CBOS. Z raportu badawcze-
go, w którym przedstawiono przemiany religijności w perspektywie dwudziestu 
lat, wynikało bowiem, Ŝe przybywa w Polsce osób określających się mianem 
religijnych i niereligijnych, zmniejsza się natomiast populacja religijne obojęt-
nych (Boguszewski  2007, 2009b). 

Kolejny wymiar uwzględniony przeze mnie w rozwaŜaniach dotyczył ob-
szaru ideologicznego, doktrynalnego. Jak stwierdziła I. Borowik, w sferze tej 



 139

istotna jest (…) relacja pomiędzy Ŝywionymi przez kogoś przekonaniami religij-
nymi i wiedzą religijną, wynikająca z socjalizacji w określonej tradycji religij-
nej, a stopniem internalizacji tejŜe doktryny lub jej interpretacją czy reinterpre-
tacją przez współczesnego człowieka (Borowik 2001b:95). W 1998 r. Instytut 
Statystyki Kościoła Katolickiego zadał respondentom pytania dotyczące znajo-
mości dekalogu, akceptacji wybranych norm (zachowań moralnych) oraz miło-
ści bliźniego. Wiedza w zakresie przykazań kształtowała się na poziomie 63,9–
77,3 proc. badanych. Polacy przywiązywali szczególną wagę do tych, które mają 
społeczny charakter (przykazanie V, VI oraz VII) a ich łamanie wiąŜe się ze 
znacznymi sankcjami negatywnymi. Zdaniem W. Zdaniewicza: MoŜna jednak 
ogólnie stwierdzić, Ŝe w świadomości respondentów na ogół funkcjonuje model 
moralności zawarty w ramach Dziesięciu przykazań. Zaraz jednak badacz dodał: 
Byłoby ciekawe poznanie, jak respondenci rozumieją poszczególne przykazania, 
co pozwoliło by ocenić, na ile zwarty i konsekwentny jest ten model religijności 
(Zdaniewicz 2001:71). Mniejszą wiedzą respondenci wykazywali się natomiast 
w odniesieniu do przykazań kościelnych. Tylko prawie połowa badanych (42,4 
proc.) potrafiła wymienić część z nich, a 37,4 proc. nie pamiętała ich wcale. Jeśli 
chodzi o przestrzeganie katolickich norm moralnych, to respondentów cechowa-
ła pewna selektywność w tym względzie. Między 1991 a 1998 dało się zaobser-
wować wzrost akceptacji dla współŜycia seksualnego przed ślubem czy rozwo-
dów. Wzrost rygoryzmu moralnego badacze dostrzegli w sprawach związanych 
ze stosowaniem środków antykoncepcyjnych oraz przerywaniem ciąŜy. Podsu-
mowując te wyniki, W. Zdaniewicz stwierdził: Wyrazem niekonsekwencji są 
deklarowane postawy wobec wiary i praktyk religijnych, a jednocześnie brak 
pełnej akceptacji norm moralnych (…). Respondenci wierzący i praktykujący 
deklarują jednocześnie „dopuszczalność” zachowań moralnych niezgodnych 
z modelem etyki katolickiej (Ibidem: 75). Największy rozdźwięk między doktry-
ną moralną Kościoła a rzeczywistymi zachowaniami katolików pozostawał wła-
ściwy przede wszystkim dla osób młodych, Ŝyjących w związkach partnerskich, 
rozwiedzionych, przedsiębiorców, mieszkańców duŜych miast oraz bezrobot-
nych. W analizie wymiaru ideologicznego warto odwołać się takŜe do danych 
uzyskanych w ramach projektu RAMP. Jego rezultaty wykazały, Ŝe większość 
Polaków wierzy w osobowego Boga (61,4 proc.). Odsetek ateistów był nie-
znaczny (0,9 proc.). Pozostałe osoby nie miały zdania w tym względzie bądź 
przyjmowały istnienie nieosobowej siły rządzącej wszechświatem. Jak wskazała 
I. Borowik: Wiara w Boga osobowego rośnie wraz ze wzrostem deklaracji reli-
gijności, zaś wiara w nieosobowego ducha rośnie wraz ze spadkiem deklaracji 
religijności (Borowik 2001b:99). W kwestionariuszu zostało takŜe uwzględnio-
ne pytanie dotyczące Jezusa. Większość respondentów (58,5 proc.) zgadzała się 
ze stwierdzeniem, iŜ był on zarówno Bogiem jak i człowiekiem. Odmienną opi-
nię wyraŜali nieliczni badani (6,3 proc.). Jak wskazała I. Borowik, wyniki 
świadczyły ponadto o tym, Ŝe wśród (…) osób deklarujących  najwyŜszą inten-



 140

sywność własnej religijności mamy do czynienia z duŜą konsekwencją i spójno-
ścią w obrębie wiary tak w Boga jak i w boskość oraz człowieczeństwo Jezusa, 
podczas gdy deklarowana niereligijność – jest niespójna i niekonsekwentna (Ibi-
dem: 108). Jedna trzecia niereligijnych respondentów odrzucała istnienie Boga 
w jakiejkolwiek postaci. Pozostali wyraŜali niepewność w tym względzie. Nieco 
inna sytuacja miała miejsce w przypadku boskości Chrystusa. Pogląd ten odrzu-
cało 70 proc. niereligijnych respondentów. Badanych pytano takŜe o stosunek do 
Biblii, śmierci oraz zbawienia. Uzyskane wyniki świadczyły o tym, Ŝe procesy 
racjonalizacji oraz sekularyzacji odcisnęły swe piętno na poglądach Polaków. 
Biblię postrzegano przede wszystkim jako księgę spisaną przez ludzi natchnio-
nych Duchem Świętym a nie jako rzeczywiste Słowo Boga. Respondenci wyka-
zywali takŜe wątpliwości, co do istnienia i charakteru Ŝycia pozagrobowego. 
Dominowało przekonanie, Ŝe po śmierci coś jest, lecz nie wiadomo co. Badani 
zgadzali się natomiast ze stanowiskiem Kościoła w kwestii zbawienia. W więk-
szości uwaŜali bowiem, Ŝe dotyczyć będzie ono tych, którzy w swym Ŝyciu god-
nie się zachowywali. Bardziej współczesnych danych w omawianym względzie 
dostarczył sondaŜ CBOS z 2009 r. Wynikało z niego, Ŝe większość Polaków 
najczęściej wierzy w Sąd Ostateczny, nieśmiertelność, w niebo oraz w to, Ŝe 
dobro zwycięŜa nad światem. Najrzadziej natomiast w reinkarnację, piekło oraz 
w to, Ŝe zwierzęta posiadają duszę (Boguszewski 2009b). SondaŜ CBOS 
z 2009 r. dostarczył takŜe informacji na temat stosunku Polaków do niektórych 
zachowań. Okazało się, Ŝe w zdecydowanej większości dopuszczają oni stoso-
wanie środków antykoncepcyjnych oraz współŜycie seksualne przed ślubem. 
Największe kontrowersje budziła kwestia przerywania ciąŜy (Boguszewski 
2009a). Jak widać zatem, w wymiarze doktrynalnym religijność Polaków miała 
dyfuzyjny charakter. Mimo, Ŝe w większości zgadzali się z istnieniem Boga, to 
zarazem ich wiedza religijna nie była pogłębiona. Dało się takŜe zaobserwować 
swego rodzaju przepaść i brak konsekwencji między wiarą a stosunkiem do za-
chowań negatywnie sankcjonowanych przez instytucje religijne.  

Ostatni wymiar, który włączyłem do swych rozwaŜań dotyczył aspektu ry-
tualnego. W rozdziale II stwierdziłem, iŜ wartość wskaźnika dominicantes spa-
dła w ostatnich dwudziestu latach. Podobną tendencję moŜna było zaobserwo-
wać analizując wyniki Europejskiego Badania Wartości. Tam, spadek uczestnic-
twa w praktykach religijnych, wydawał się jeszcze bardziej wyraźny niŜ w przy-
padku wskaźnika dominicantes. Rezultaty innych badań często jednak pozostają 
w opozycji do wniosków przedstawionych przeze mnie w rozdziale II. Jak wy-
nika z danych Instytut Statystyki Kościoła Katolickiego, w 1998 r. 64,0 proc. 
respondentów wskazało, iŜ bierze udział w mszy świętej w kaŜdą (42,0 proc.) 
bądź prawie kaŜdą (22,9 proc.) niedzielę. Tylko 4,8 proc. badanych w ogóle nie 
uczestniczyło w naboŜeństwach, a 4,5 proc. – jedynie kilka razy w ciągu roku. 
Analizując dane uzyskane przez Instytut Statystyki Kościoła Katolickiego 
J. Mariański zwrócił uwagę, iŜ w latach 1991–1998 wzrosła liczba osób regular-



 141

nie praktykujących w naboŜeństwach oraz nie uczestniczących w nich wcale. 
Jak stwierdził badacz: Jeśli więc w skali globalnej nie zaznaczyły się wyraźne 
zmiany w zbiorowości praktykujących katolików polskich, to w ich strukturze 
nastąpiły lekkie przesunięcia systematycznie i w ogóle niepraktykujących, kosz-
tem zbiorowości katolików praktykujących nieregularnie. Następne lata pokaŜą, 
na ile ta tendencja ma cechy trwałości (Mariański 2001:88). Z danych Instytut 
Statystyki Kościoła Katolickiego wynikało ponadto, iŜ w praktykach religijnych 
najczęściej uczestniczyły kobiety, osoby najmłodsze (do 20 roku Ŝycia) oraz 
najstarsze (powyŜej 50 roku Ŝycia), respondenci legitymujący się wykształce-
niem podstawowym, mieszkańcy wsi, osoby bierne zawodowe (emeryci, renci-
ści oraz gospodynie domowe) (Mariański 2001). Pewnych informacji interesują-
cych w kontekście rozwaŜań nad rytualnym wymiarem wiary Polaków dostar-
czył projekt RAMP. Jego rezultaty wskazywały, iŜ we mszy świętej co najmniej 
raz w tygodniu uczestniczyło 43,8 proc. respondentów. Raz do roku bądź rza-
dziej brało w niej udział 5,9 proc. badanych. Kategorię „nigdy” wskazało 2,7 
proc. respondentów. Przedmiotem zainteresowania badaczy stała się takŜe czę-
stotliwość, z jaką odmawiano modlitwy. Wyniki wskazywały, Ŝe ponad połowa 
Polaków (56,3 proc.) odprawia je codziennie, a 4 proc. nigdy. Pod koniec lat 90. 
w praktykach religijnych częściej brały udział kobiety. Jak wynika z RAMP, 
istniała takŜe określona zaleŜność między wykształceniem a omawianym wy-
miarem religijności. Jak stwierdziła I. Borowik: (…) zdobycie wykształcenia, 
szczególnie wyŜszego, predysponuje do dystansowania się do rytuału, tak 
uczestnictwa w naboŜeństwach, jak i podejmowania modlitwy (Borowik 
2001c:137). Bardziej aktualnych danych w tym względzie dostarczyły sondaŜe 
CBOS. RozwaŜający ich wyniki R. Boguszewski doszedł do następującego 
wniosku: Charakterystycznym elementem wiary polskiego społeczeństwa jest 
towarzyszące jej równie trwałe i stosunkowo silne, zwłaszcza w porównaniu 
z innymi krajami, przywiązanie do praktyk religijnych, takich, jak msze, nabo-
Ŝeństwa czy spotkania religijne (Boguszewski 2007:241). Biorąc za punkt wyj-
ścia deklaracje respondentów, naleŜy zdaniem R. Boguszewskiego stwierdzić, iŜ 
poziom uczestnictwa w naboŜeństwach od dwudziestu lat nie uległ znaczącej 
zmianie.  

Dotychczasowa refleksja nie przyniosła jednoznacznych odpowiedzi na py-
tanie, w jakim kierunku zmienia się polska religijność. Na ich podstawie daje się 
jednak sformułować pewne ogólne wnioski. Po pierwsze, biorąc pod uwagę 
wymiar autoidentyfikacji naleŜy stwierdzić, Ŝe poziom religijności nie uległ 
znaczącym zmianom w ciągu ostatnich dwudziestu lat. Po drugie, istnieje pewna 
przepaść między deklaracjami religijnymi Polaków a posiadaną przez nich wie-
dzą. Poglądy katolików na temat niektórych zachowań społecznych pozostają 
w sprzeczności ze stanowiskiem Kościoła. Po trzecie, niejednoznaczne są dane 
dotyczące praktykowania wiary. Większą wagę przypisuję wskaźnikowi domini-
cantes, którego wartość w ostatnich latach spadła. Jeśli jednak za punkt wyjścia 



 142

przyjmiemy deklaracje respondentów, to rzeczywiście od 1989 r. nie nastąpiła 
większa zmiana w zakresie uczestnictwa w naboŜeństwach. Na uwagę zasługują 
ponadto dwie tendencje. Wyniki badań potwierdziły występowanie trendów 
właściwych dla innych społeczeństw europejskich. Okazało się bowiem, Ŝe licz-
ba badanych określających siebie mianem wierzących przewyŜszyła ilość re-
spondentów deklarujących przynaleŜność do instytucji religijnych. Za G. Davie 
moŜna zatem stwierdzić, iŜ w Polsce mamy do czynienia ze zjawiskiem wiary 
bez przynaleŜności. Rezultaty prezentowanych badań wskazywały ponadto na 
istnienie innej tendencji. Poziom religijności na kaŜdym z analizowanych wy-
miarów pozostawał niŜszy wśród osób stanowiących ten segment społeczeństwa, 
który I. Borowik nazwała mianem awangardy modernizacji, a więc wśród ludzi 
wykształconych, zamoŜnych, zamieszkujących duŜe miasta. Wyniki te stanowią 
swego rodzaju dowód dla zwolenników tezy sekularyzacyjnej. Z drugiej strony, 
mogą świadczyć o istnieniu religijności pozainstytucjonalnej, rozpowszechnia-
niu się w polskim społeczeństwie pewnych form duchowości holistycznej. Aby 
zrozumieć zachodzące przemiany, naleŜy zatem zagłębić się w specyfikę wiary 
Polaków.  

W rozdziale II zwróciłem uwagę, Ŝe polski rynek religijny ma quasi-
-monopolistyczny charakter. Wynika to nie tyle z faktu, Ŝe istnieją bariery, które 
uniemoŜliwiają nowym podmiotom wejście, co raczej stanowi konsekwencję 
dominującej pozycji na nim Kościoła katolickiego. Wskazałem przy tym, Ŝe 
zarówno sama instytucja jak i środowisko polskich katolików pozostają zróŜni-
cowane. Ten heterogeniczny charakter Kościoła i samej religijności uwydatniły 
zmiany następując po 1989 r. Współcześnie moŜna być człowiekiem wierzącym 
na wiele sposobów, w tym takŜe w ramach samych instytucji religijnych. Roz-
waŜania nad tym fenomenem podjął J. Mariański. Badacz stwierdził, iŜ 
w dzisiejszym świecie (…) jednostki nie tyle przyjmują pewien obowiązujący 
bezwzględnie model religijności, oferowany przez „monopolistyczne” Kościoły, 
ile raczej konstruują własną strukturę pola religijnego, aŜ po swoistą religijność 
eremitów. I dalej: Ponowoczesność niszcząc wszystkie systemy religijne oparte 
na heteronomicznym autorytecie pewnej tradycji, powoduje pojawienie się reli-
gii posttradycyjnej, konstruowanej (Mariański 2008:97). Zmiany te nie pozostają 
bez wpływu na same jednostki. W przeszłości dominowała toŜsamość przeka-
zywana. W jej formowaniu istotną rolę odgrywały instytucje religijne. Stąd, 
autor określił j ą mianem religijności kościelnej. Obecnie natomiast dominują 
toŜsamości konstruowane. Występują one w dwóch postaciach: religijności se-
lektywnej (wybiórczej) oraz pozakościelnej (sprywatyzowanej). Na wstępie 
badacz skupił się na wierze kościelnej. Religijność ta kształtowana jest w społe-
czeństwach tradycyjnych, przednowoczesnych. Jak stwierdził J. Mariański, po-
zostaje (…) rezultatem zorientowanych instytucjonalnie procesów socjalizacji 
w środowisku rodzinnym, a utrwala się ją w ramach katechezy, liturgii, kazań, 
katechizacji dorosłych (Ibidem: 98). Wskazana religijność traci obecnie na zna-



 143

czeniu. Współcześni chrześcijanie, zwłaszcza młodzi, nie chcą być przymuszani 
do przyjmowania obowiązujących modeli wiary. Wolą sami podejmować decy-
zje w tym względzie. Na popularności zyskała natomiast religijność selektywna, 
którą autor określał takŜe mianem wybiórczej. Opisując jej specyfikę J. Mariań-
ski stwierdził: Wielu katolików wybiera z depozytu wiary to, co odpowiada im 
z subiektywnego punktu widzenia. Kwestionowanie lub negacja określonych 
treści wiary, będące kiedyś domeną systemów ideologicznych wrogich chrześci-
jaństwu, staje się dzisiaj po części udziałem wielu wierzących podejmujących te 
problemy niejako na własny rachunek (Ibidem: 100). Na gruncie tak zdefinio-
wanej religijności postawy względem wiary nie są dostatecznie koherentne. Nie 
mają one wyraźnie skrystalizowanego charakteru. Jeśli nawet istnieje związek 
między religijnością selektywną a tą właściwą dla Kościoła, to nie jest to zwią-
zek spójny. Ten model wiary jest niekiedy przejawem procesów indywidualiza-
cji. Często pozostaje jednak deficytem religijności kościelnej. Nie stanowi wów-
czas alternatywy względem instytucjonalnie definiowanej wiary. Jak wskazał 
J. Mariański: ZaangaŜowany katolik i katolik „wybiórczy” naleŜą do Kościoła, 
chociaŜ identyfikują się z nim w róŜny sposób. (…). Obydwa typy katolików róŜni 
bliskość lub dystans wobec oficjalnego Kościoła i tego, co on głosi (zróŜnicowa-
ny stopień identyfikacji z oficjalnym Kościołem) (Ibidem: 101). Upowszechnia-
niu się postaw selektywnych sprzyja pluralizm wartości jak i proces dezinstytu-
cjonalizacji religijności kościelnej. Jeśli chodzi o ostatni model wiary, to J. Ma-
riański sformułował dwie definicje w tym względzie. W szerokim rozumieniu 
przez religijność pozakościelną naleŜy rozumieć wszelkie formy Ŝycia religijne-
go, kształtujące się poza wielkimi tradycjami chrześcijańskimi. Chodzi zatem 
o to, co w dyskursie socjologicznym określa się mianem sekt, nowych ruchów 
religijnych. W ścisłym rozumieniu pod pojęciem religijności pozakościelnej 
naleŜy rozumieć wszelkie formy wiary kształtujące się poza wymiarem instytu-
cjonalnym. Jak stwierdził badacz, powszechne pozostaje tutaj przekonanie, Ŝe 
(…) drogę do Boga (…) odnajduje się nie poprzez społecznie uznane formy reli-
gii, lecz dzięki osobistej wierze (Ibidem: 102). Zdaniem J. Mariańskiego, prze-
miany w społeczeństwie polskim przebiegają nieco inaczej niŜ w Europie Za-
chodniej. Jak wskazał, religijność jest tutaj (…) w dalszym ciągu związana 
z konkretnymi Kościołami, chociaŜ nieco słabnie w warunkach modernizacji 
społecznej, tak ze względu na rosnący pluralizm wewnątrz Kościoła, jak i poza 
nim. I dalej: Indywidualne i instytucjonalne wymiary religijności nie stanowią 
u większości Polaków przeciwstawnych biegunów. Religijność w społeczeństwie 
polskim jest w dalszym ciągu określana przede wszystkim przez instytucje ko-
ścielne (Ibidem: 107). Zdaniem J. Mariańskiego, nie naleŜy wykluczać upo-
wszechnienia się róŜnych form poboŜności pozakościelnej, w tym duchowości 
holistycznej. Jak wskazał bowiem: JeŜeli nawet obecnie moŜna by przypisać 
religijności pozakościelnej (szczególnie zaś religijności postmodernistycznej) 
status intruza, to niebawem moŜe uzyskać status prawowitego mieszkańca reli-



 144

gijnego kosmosu, nawet jeŜeli te zjawiska w Polsce nie będą mieć masowego 
charakteru (Ibidem: 107). 

Współczesność odciska swe piętno na instytucjach religijnych. Zdaniem 
J. Mariańskiego, rezultatem tej sytuacji jest upowszechniająca się w coraz więk-
szym stopniu religijność selektywna i pozakościelna. Proces ten dotyczy głów-
nie społeczeństw Europy Zachodniej, choć takŜe w Polsce daje się zaobserwo-
wać pewne tendencje w tym kierunku. Moim zdaniem, późna nowoczesność 
implikuje pewne przemiany, których rezultatem jest indywidualizacja wiary oraz 
akcentowanie w niej aspektu duchowego. Zjawisko to przejawia się zarówno 
w procesie dekonstrukcji, który skutkuje rozproszeniem religijności oraz jej 
fragmentaryzacją,  jak i rekonstrukcji, a więc dostosowywania wiary do potrzeb 
współczesnego człowieka. Fenomen ten prześledziłem na trzech przypadkach 
wprost związanych z Kościołem katolickim. W moim odczuciu, niektóre z nich 
dowodzą, Ŝe we współczesnym świecie zanik instytucji religijnych nie jest prze-
sądzony. Niezbędna natomiast wydaje się ich transformacja. Sam ten proces nie 
jest jednak czymś niezwykłym. Przemiany społeczne zawsze implikują prze-
kształcenia instytucjonalnie. Obecnie mamy do czynienia z kolejnym ich eta-
pem. Na wstępie zatem pod rozwagę poddałem religijno ść ludową. W literatu-
rze przedmiotu wyraźnie dowodzi się, Ŝe pozostaje ona czymś charakterystycz-
nym dla polskiego katolicyzmu (Adamski 2006; Casanova 2005; Ciupak 1973; 
Zieliński 2004). Zdaniem I. Bukraby-Rylskiej, genezy religijności ludowej nale-
Ŝy szukać w średniowieczu, kiedy społeczeństwo stało się przedmiotem misyjnej 
działalności Kościoła, zachowując przy tym pewne obrzędy typowe dla wierzeń 
pogańskich (Bukraba-Rylska 2008:12; zob. Wiślicz 2001). Jakie elementy skła-
dają się na ten model poboŜności? Które z nich przetrwały do dziś? Na gruncie 
religijności ludowej zasadniczą rolę odgrywa wspólne przeŜywanie wiary. 
Współcześnie przejawia się to m. in. w uczestnictwie w pielgrzymkach. W prze-
szłości duŜe znaczenie przywiązywano do wspólnego odmawiania modlitw. 
Rzeczą powszednią było wówczas wzajemne kontrolowanie gorliwości w speł-
nianiu praktyk religijnych, a (…) obserwatorem zachowań jednostek i egzekuto-
rem zbiorowych sankcji za nieprzestrzeganie wymaganych czynności była cała 
lokalna społeczność (Bukraba-Rylska 2008:13). Religijność ludową cechuje 
ponadto sensualizm. DuŜe znaczenie przypisuje się zmysłowemu kontaktowi 
z przedmiotem kultu. Zakłada się przy tym, Ŝe stanowi on nie tylko symbol 
świętości, lecz zawiera ją w sobie realnie. Religijność ludowa ma partykularny 
charakter, który przejawia się w tym, Ŝe udział w kulcie jest zapośredniczony 
przez przynaleŜność do określonej rodziny czy wspólnoty parafialnej (Czarnow-
ski 1956). Do dalszych cech tej formy poboŜności naleŜy zaliczyć: rytualizm 
(przejawiający się w skrupulatnym, a zarazem powierzchownym wypełnianiu 
praktyk religijnych), sentymentalizm, gorliwość i ostentacyjne uczestnictwo 
w zbiorowych formach kultu, nieznajomość dogmatów i treści wiary, tradycjo-
nalizm postaw i niechęć do zmian (Bukraba-Rylska 2008a:15). Interesującą 



 145

definicję zjawiska sformułował H. Muszyński. Stwierdził, Ŝe poboŜność ludową, 
stanowiącą typowy przejaw Kościoła masowego, cechują dwa elementy: we-
wnętrzny, składający się z róŜnorodnych, przewaŜnie własnych form ludowych 
wierzeń oraz zewnętrzny, przejawiający się w praktykach i obyczajach religij-
nych zakorzenionych w polskiej kulturze i tradycji ludowej (Muszyński 1998). 
Na obecną formę zjawiska wskazał R. Jusiak. Badacz ten stwierdził: Do najbar-
dziej charakterystycznych elementów polskiej religijności ludowej naleŜą: ma-
ryjny charakter, rozwój sanktuariów i ruch pielgrzymkowy, malownicze uroczy-
stości i odpusty, narodowo-społeczny charakter religijności, barwne zwyczaje 
i obrzędy religijne oraz zbiorowa realizacja praktyk (masowość) (Jusiak 
2009:135). R. Jusiak zwrócił przy tym uwagę, Ŝe dwie cechy wydają się szcze-
gólnie istotne. Pierwszą z nich jest kult maryjny, drugą zaś narodowy, eksklu-
zywny charakter tej religijności. RozwaŜając tę formę poboŜności naleŜy zadać 
istotne pytanie: czy jest dla niej miejsce w dzisiejszym świecie? UwaŜam, Ŝe 
religijność ludowa stanowi swego rodzaju rezerwuar praktyk, które mogą zna-
leźć zastosowanie w przeŜywaniu wiary przez współczesnego człowieka. Nie-
zbędne wydają się jednak pewne przeobraŜenia tej formy poboŜności. W przyto-
czonych przeze mnie opisach religijności ludowej, pojawiało się przekonanie, Ŝe 
ma ona charakter powierzchowny. Aby zatem niektóre zjawiska właściwe dla tej 
formy poboŜności mogły dalej istnieć, konieczna wydaje się rekonstrukcja przy-
pisywanego im znaczenia. Nie wszystkie jednak elementy, które konstytuowały 
ją w przeszłości, będą uŜyteczne w perspektywie współczesnej religijności. Pro-
blem ten warto rozwaŜyć na przykładzie pielgrzymek. Stanowią one jeden 
z przejawów poboŜności ludowej. Dysponują zarazem cechami, które mogą 
obecnie wydawać się atrakcyjne. UmoŜliwiają bowiem tymczasowe zawieszenie 
ról pełnionych w społeczeństwie oraz koncentrację na duchowym aspekcie rze-
czywistości. Pozwalają na doświadczanie wspólnotowości. Stanowią wyzwanie 
zarówno fizyczne jak i duchowe. Mimo, Ŝe fenomen pielgrzymowania daje się 
pogodzić ze zmianami zachodzącymi w społeczeństwie, to nie jest jasna rola, 
jaką miałby spełniać Kościół w organizacji tego zjawiska. Interesująca w tym 
względzie pozostaje refleksja podjęta przez S. Burdzieja. Autor dokonał porów-
nania dwóch pielgrzymek: hiszpańskiej do Santiago de Compostela oraz polskiej 
na Jasną Górę. Zwrócił uwagę, Ŝe w Europie Zachodniej moŜna zaobserwować 
renesans omawianego zjawiska. To pielgrzymowanie ma jednak specyficzny 
charakter. Pątnicy, których badacz miał okazję obserwować, akcentowali osobi-
sty charakter doświadczenia religijnego. Cechował ich indywidualizm i plura-
lizm w kwestiach wiary. Wiele osób nie przypisywało pielgrzymce religijnego 
charakteru. Było to dla nich wydarzenie kulturowe, z pogranicza turystyki. Inny 
charakter miała pielgrzymka na Jasną Górę, w której autor takŜe uczestniczył. 
Było to wydarzenie kolektywne, zachodzące w ramach ściśle określonych przez 
Kościół katolicki. Dało się zaobserwować wysoki status duchowieństwa w gru-
pie pątników. Panowała ponadto pewna dyscyplina organizacyjna. W swoich 



 146

rozwaŜaniach S. Burdziej zdecydowanie opowiedział się za drugim typem piel-
grzymowania. Uznał, Ŝe uda się go zachować, o ile społeczeństwo pozostanie 
względnie homogeniczne religijnie i kulturowo (Burdziej 2008). Ta konkluzja 
wydaje się interesująca. Nie mogę się z nią jednak w pełni zgodzić. UwaŜam, Ŝe 
nie da się powstrzymać procesu indywidualizacji wiary. MoŜe natomiast 
ukształtować się nowy model pielgrzymowania, łączący ze sobą doświadczanie 
wspólnotowości, o którym wspomniał S. Burdziej, oraz jednostkowości (tak 
typowe dla modelu hiszpańskiego). Kościół zaś, na wzór holenderskich centrów 
chrześcijańskich, których funkcjonowanie analizował P. Versteeg, mógłby peł-
nić rolę organizatora. Jego wpływ na uczestników pozostawałby jednak ograni-
czony.  

Innym przejawem przeobraŜeń następujących w obrębie wiary pozostają 
nowe ruchy religijne rozwijające się takŜe na gruncie polskiego Kościoła. Bada-
cze zajmujący się tym zjawiskiem koncentrowali się przede wszystkim na kwe-
stii ich nowości (Barker 1997a, 1997b; Doktór 1999, 2000). Najczęściej pojęcie 
to definiowano w kontekście innowacyjności tych ruchów. Innowacyjność ta 
miała przejawiać się w ich praktyce wiary, doktrynie, organizacji wspólnoty, itd. 
Pierwotnie termin nowe ruchy religijne uŜywano w odniesieniu do wspólnot 
i grup powstających na fali kontrkulturowej rewolty, która dotknęła Zachód 
w latach 60. Innowacyjne zjawiska dało się takŜe zaobserwować na gruncie 
tradycyjnych Kościołów. Nastąpił m. in. rozwój katolickich ruchów kościelnych, 
który zdaniem A. Zielińskiego (…) był wynikiem oddolnej inicjatywy katolików 
– tak świeckich jak i „niŜszych” duchownych – którzy zaczęli zakładać świeckie 
wspólnoty. Z drugiej strony rozwój ten był wynikiem polityki hierarchii kościel-
nej, która zaczęła dostrzegać w ruchach osób świeckich sposób na przełamanie 
kryzysu uczestnictwa w Ŝyciu kościelnym (Zieliński 2008:163). Zdaniem J. Ma-
riańskiego, nowe formy religijności wyłoniły się w Polsce stosunkowo wcześnie, 
bo juŜ w latach 70. Jak stwierdził: Obok tradycyjnych grup, istniejących przy 
parafiach pojawiły się nowe w ramach aktywności liturgicznej, katechetycznej, 
formacyjnej, wspólnotowej, itp., mające na celu aktywny udział w Ŝyciu wspól-
noty Kościoła (Mariański 2004:384). Przed 1989 r. istnienie tych nowych form 
religijności miało pewien aspekt polityczny. Ich członkowie starali się Ŝyć we-
dług zasad, które podzielali, przez co często wchodzili w konflikty z reŜimem 
komunistycznym (Ibidem: 384). Niektóre z tych ruchów były wówczas wspiera-
ne przez hierarchię kościelną. Ich funkcjonowanie stało się elementem obrony 
wierzących przed ateistycznymi działaniami władz (Mucha, śaba 1992). Po-
wstające wówczas wspólnoty, w tym m. in. Neokatechumenat czy Odnowa 
w Duchu Świętym, miały zagraniczny rodowód. Wyjątek stanowił Ruch Świa-
tło–śycie, którego załoŜycielem był ks. F. Blachnicki. Wspólnoty te juŜ w latach 
80. stały się trwałym elementem polskiego krajobrazu religijnego. Trudno jest 
wskazać liczbę osób w nich uczestniczących. T. Szawiel stwierdził, Ŝe jest ich 
około miliona (Szawiel 2001:157). W literaturze przedmiotu wspólnoty te okre-



 147

śla się często mianem ruchów charyzmatycznych. Kładą bowiem nacisk na te 
formy religijności, które głęboko oddziałują na wiernych. Chodzi przede 
wszystkim o tzw. charyzmaty otrzymane rzekomo od samego Boga, w tym 
m. in. mówienie językami, umiejętności związane z uzdrawianiem czy przewi-
dywaniem przyszłości. Ruchy te stanowią polski odpowiednik tego, co P. Heelas 
oraz L. Woodhead nazwali mianem kongregacji doświadczania bliskości. Bada-
cze zwrócili uwagę, Ŝe wskazane wspólnoty wychodzą naprzeciw duchowym 
potrzebom współczesnego człowieka. Kładą nacisk na emocjonalną stronę reli-
gijności. Są stosunkowo niewielkie, dzięki czemu dają poczucie wspólnotowo-
ści. Stają się dzisiejszym odpowiednikiem dawnych rodzin. Podkreślają indywi-
dualny stosunek do wiary. P. Heelas oraz L. Woodhead zwrócili uwagę, Ŝe tego 
typu wspólnoty cechuje dynamiczny rozwój. Ich rola powinna zatem wzrastać 
(Heelas, Woodhead 2005). Paradoksalnie jednak, te czynniki, które decydują 
o ich sukcesie, rodzą niepokój, zwłaszcza wśród hierarchii kościelnej. Biskup 
B. Dembowski wskazał, Ŝe ich działalność budzi w niektórych aspektach kon-
trowersje. Chodzi zwłaszcza o: tendencje separatystyczne wobec Ŝycia parafii; 
brak odpowiedniego zainteresowania sprawami społecznymi, zbyt duŜa nato-
miast koncentracja na przeŜyciach osobistych i wspólnotowych; brak właściwe-
go przygotowania liderów tych ruchów w zakresie doktryny katolickiej czy 
umiejętności kierowania grupą; trudności wynikające z niezrozumienia nauk 
Kościoła; róŜnicowanie religijności na lepszą i gorszą, przy czym ta pierwsza 
ma być właściwa dla wspólnot charyzmatycznych; wzbudzanie poczucia winy 
w członkach opuszczających ruch (Dembowski 1998:127–130, za: Zieliński 
2008). Niektórzy badacze zwracali uwagę, Ŝe nowe formy aktywności na grun-
cie katolicyzmu prowadzą w pewnych przypadkach do religijności pozakościel-
nej bądź przekształcają się w ruchy schizmatyckie (Mariański 2004; Libiszow-
ska-śółtkowska 2003). A. Zieliński stwierdził natomiast, Ŝe wspólnoty te zbliŜa-
ją się w swym działaniu do aktywności podejmowanej przez neoewangelikal-
nych protestantów (Zieliński 2009). Sami badacze zajmujący się tym zjawiskiem 
podkreślają jednak, Ŝe te kontrowersje nie mogą przekreślać pozytywnego wkła-
du katolickich ruchów religijnych w upowszechnianie wartości chrześcijańskich 
czy ich realizowanie w praktyce. Jak stwierdził J. Mariański: Konsekwencją 
uczestnictwa w małych, lokalnych wspólnotach jest (…) umocnienie duchowe, 
uzyskanie emocjonalnego wsparcia i pomocy w radzeniu sobie z kryzysami Ŝy-
ciowymi oraz innymi trudnymi wydarzeniami dnia codziennego. PrzynaleŜność 
do ruchów i wspólnot religijnych ułatwia członkom osiąganie waŜnych celów 
Ŝyciowych i prowadzenie chrześcijańskiego Ŝycia w zsekularyzowanym świecie 
(Mariański 2004:388).  

Ostatnim zjawiskiem, powiązanym z Kościołem katolickim, na które zwró-
ciłem uwagę pozostaje pokolenie JPII. Samo pojęcie uŜywane do opisania tego 
fenomenu jest niejasne, słabo sprecyzowane. Zdaniem P. Ruszkowskiego, poko-
lenie JPII stanowi (…) swoistą metaforę odzwierciedlającą tęsknoty Polaków 



 148

wywołane i uświadomione przez śmierć Ojca Świętego (Ruszkowski i in. 
2006:17). Według T. Szawiela, termin ten funkcjonuje w co najmniej trzech 
znaczeniach. W pierwszym dotyczy pokolenia w ściśle socjologicznym rozu-
mieniu. Dyskusja toczy się wówczas wokół czynników determinujących po-
wstanie tej generacji, cech ją wyróŜniających oraz ram wiekowych uczestników 
tego zjawiska. W drugim znaczeniu termin ten odnosi się do ekspresji społecz-
nych właściwych dla omawianego pokolenia. Trzecie rozumienie tego pojęcia 
dotyczy zjawiska medialnego, stanowiącego produkt instytucjonalnych potrzeb 
mediów, nie mającego istotnego odpowiednika w rzeczywistości społecznej 
(Szawiel 2008b:70). W. Szumilas stwierdziła natomiast, Ŝe wskazane pokolenie 
to (…) osoby, które przeŜywając swoją młodość, zetknęły się (mniej lub bardziej 
bezpośrednio) z postacią i nauką Sługi BoŜego Ojca Świętego Jana Pawła II. 
Owo zetknięcie się było na tyle silne, Ŝe wywarło wpływ na ich stosunek do Ŝy-
cia, hierarchię wartości, rozumienie własnego miejsca w Kościele i świecie 
(Szumilas 2007:259). W moim odczuciu, mamy natomiast do czynienia ze zja-
wiskiem, które nazwałem tymczasową eksterioryzacją religijności. UŜycie 
przymiotnika tymczasowy nie sugeruje przy tym, iŜ moja ocena pokolenia JPII 
jest negatywna. Wskazuje raczej na to, Ŝe w okresie późnej nowoczesności 
w przestrzeni publicznej moŜna spodziewać się społecznej ekspresji emocji. 
Współczesność, której nieodłączną cechą jest indywidualizm, przyczynia się 
zarazem do upublicznienia tego, co najbardziej prywatne. Tymczasowe eksterio-
ryzacje religijności nie są jednak czymś historycznie wyjątkowym. W przeszło-
ści dało się zaobserwować podobne zjawiska. Dla przykładu, w Stanach Zjedno-
czonych miały miejsce okresy przebudzenia religijnego.  

W swojej refleksji nad zjawiskiem skupiłem się na dwóch kwestiach. Na 
tymczasowym charakterze pokolenia JPII oraz na formach ekspresji emocji. 
Interesujących informacji w tym względzie przyniosło badanie K. Koseły zreali-
zowane na przełomie kwietnia i maja 2005 r. wśród studentów UKSW. Mimo, 
Ŝe znaczna część tych osób uczestniczyła w uroczystościach związanych ze 
śmiercią Jana Pawła II, to niemal połowa z nich wskazywała na krótkotrwałość 
działań stanowiących konsekwencję tego wydarzenia. Zdaniem K. Koseły, nie 
widać w tym przypadku entuzjazmu młodych znanego z przeszłości, wynoszenia 
własnej grupy ponad grupy starsze, przekonania o wyjątkowości misji realizo-
wanej przez pokolenie. Gdy w odniesieniu do studentów padało pytanie o poten-
cjalne konsekwencje kwietniowej Ŝałoby, to wymieniali oni przede wszystkim 
skutki o charakterze religijnym, w tym: większe zainteresowanie sprawami Ko-
ścioła czy wzrost znaczenia cnót rodzinnych. Sami nie spodziewali się jednak 
jakiegoś znaczącego wpływu tych wydarzeń na Ŝycie publiczne (Koseła 2008). 
Te wnioski sformułowane przez badacza zdają się potwierdzać kolejne miesiące 
oraz lata po śmierci papieŜa. W moim odczuciu, stały się one dowodem na to, Ŝe 
wyzwolone wówczas emocje nie przerodziły się w Ŝadne doświadczenie pokole-
niowe. Miały w większości krótkotrwały oddźwięk. Interesujące okazały się 



 149

jednak same reakcje młodych ludzi. Brali oni udział w specjalnie organizowa-
nych mszach i modlitwach, w oknach umieszczali świeczki na znak Ŝałoby 
i wywieszali flagi. Najbardziej ciekawa okazała się jednak aktywność interneto-
wa. Powstało wiele stron i forów internetowych koncentrujących się na tematyce 
religijnej, dla utworzenia których bodźcem była śmierć Jana Pawła II. Analizę 
wpisów przeprowadziła J. Wójtowicz. Z jej badania wyłonił się pewien obraz 
religijności przedstawicieli tego pokolenia. Autorka stwierdziła, Ŝe ich wiara 
miała zindywidualizowany charakter. Wydarzenie, jakim była śmierć papieŜa, 
rozpatrywano przede wszystkim w kontekście własnego rozwoju (niekoniecznie 
nawet duchowego). Wypowiedzi uczestników forów internetowych wskazywały 
równieŜ na ich niejednolity system odniesienia. Religia dla tych młodych ludzi 
nie była spójnym światopoglądem przekazywanym z pokolenia na pokolenie. 
Pozostawała raczej jedną z wielu dostępnych współczesnemu człowiekowi ofert. 
Swoje rozwaŜania J. Wójtowicz zakończyła następującą konkluzją: Religia sta-
nowi dla wspólnoty pokolenia JPII moralny drogowskaz, ale niekoniecznie wy-
znacza normy, którymi badani kierują się w Ŝyciu codziennym. Religia i dogmaty 
są relatywne, aplikowane lub nie w zaleŜności od sytuacji społecznej (Wójtowicz 
2007:87). Tymczasowe eksterioryzacje religijności pozostają częstym zjawi-
skiem we współczesnym świecie. Dostępność masowych środków komunikacji 
stwarza wraŜanie „bliskości” względem innych. To sprawia, Ŝe niektóre wyda-
rzenia społeczne wyzwalają publiczną ekspresję uczuć. Z taką eksterioryzacją 
mieliśmy do czynienia takŜe po katastrofie smoleńskiej. Mimo, Ŝe wskazane 
zrywy koncentrują się w Polsce wokół instytucji Kościoła, to często angaŜują się 
w nie ludzie, których wiara ma zindywidualizowany charakter. Traumatyczne 
wydarzenia społeczne wyzwalają potrzebę wspólnoty oraz ich religijnej interpre-
tacji. 

Na koniec swoich rozwaŜań skupiłem się na nieco innym zagadnieniu. Pod 
rozwagę poddałem problematykę związaną z duchowością alternatywną, holi-
styczną. Duchowość ta pozostaje jednym z desygnatów tego, co J. Mariański 
określił mianem religijności pozakościelnej. Staje się zarazem coraz częstszym 
przedmiotem zainteresowania socjologów. Istotny wpływ na upowszechnianie 
się tej duchowości ma sama globalizacja. Jak wskazała M. Libiszowska-
-śółtkowska, w niespotykanej dotąd skali odbywa się obecnie migracja syste-
mów i wierzeń religijnych. Asymilują się one w nowym środowisku i współist-
nieją z tradycyjnymi formami Ŝycia religijnego. Następuje proces (…) przenika-
nia i akceptacji zapoŜyczonych elementów, co hasłowo określić moŜna jako 
okcydentalizację religii Wschodu, orientalizację oraz afrykanizację chrześcijań-
stwa (Libiszowska-śółtkowska 2007:200). Dochodzi do osłabienia funkcji 
i publicznej roli religii. Wiara staje się kwestią prywatnego wyboru. Pojawiają 
się charyzmatyczni przywódcy religijni, guru, którzy szczycą się tym, iŜ potrafią 
czynić cuda. Gwarantują szczęście tym, którzy będą za nimi podąŜać. Środki 
masowej komunikacji znajdują nowe zastosowanie dla praktyk religijnych. Po-



 150

wstają kanały telewizyjne i radiowe ukierunkowane na ewangelizację. Dzięki 
Internetowi zwiększa się dostępność do literatury religijnej. Pojawia się ponadto 
tęsknota za wiarą uniwersalną, ogólnoświatową, która potrafiłaby odpowiedzieć 
na nurtujące współczesnego człowieka pytania egzystencjalne i eschatologiczne. 
Nowa duchowość, mająca alternatywny i synkretyczny charakter, pozostaje 
jedną z konsekwencji tych procesów. Nie jest jednak zjawiskiem całkowicie 
nowym. Historię duchowości alternatywnej w Polsce prześledziła D. Hall. Jak 
wskazała, juŜ w (…) okresie międzywojennym wizje millenarystyczne bliskie były 
elitarnym środowiskom zainspirowanym tradycją teozoficzną. Posiadały lokalne 
zabarwienie, które nieodłącznie wiązało się z silnym elementem katolickim 
w polskiej kulturze (Hall 2008:94). Ich rozwój powstrzymał komunizm, który 
negatywnie postrzegał wszelkie formy religijności czy duchowości. Pewne zain-
teresowanie tą problematyką nastąpiło w latach 70. To wówczas kontrola ideo-
logiczna władz komunistycznych stała się słabsza. Szansę rozwoju miały jednak 
tylko te nurty, które pozostawały bliskie naukom przyrodniczym. W wyniku 
bowiem Międzynarodowego Kongresu Badań Psychicznych w Pradze w 1973 r., 
na którym parapsychologię przemianowano na psychotronikę, duchowość alter-
natywna znalazła się w kręgu zainteresowania inŜynierów i cybernetyków. Nur-
ty, które dystansowały się od tego scjentystycznego dyskursu skazane były na 
niszowość. Przełom nastąpił dopiero w latach 80. i 90. To wówczas gwałtownie 
zaczęły powstawać wydawnictwa oferujące tematykę ezoteryczną, parapsycho-
logiczną. Pojawiły się takŜe nowe ruchy religijne. Zdaniem  D. Hall, rozwój 
duchowości alternatywnej wyglądał w Polsce i w Europie Wschodniej inaczej 
niŜ na Zachodzie. Istotnym punktem zwrotnym były tam lata 60. Duchowość 
alternatywna kształtowała się w ramach ruchu hipisowskiego. Stanowiła element 
kontrkulturowej rewolty młodych ludzi. Była przy tym wyraźnie zorientowana 
psychologicznie.  

Na podstawie niektórych badań moŜna próbować określić, jaką popularno-
ścią cieszy się w Polsce duchowość alternatywna. Interesujący w tym względzie 
okazał się projekt Political Culture in Central and Eastern Europe (2000) reali-
zowany w jedenastu krajach30 pod kierownictwem D. Pollacka oraz O. Müllera. 
Jego wyniki umoŜliwiły porównanie sytuacji właściwej dla Polski z innymi pań-
stwami regionu. Na potrzeby badania wyróŜniono religijność tradycyjną oraz 
nie-tradycyjną (duchowość alternatywną). W swoich rozwaŜaniach skupiłem się 
na wynikach odnoszących się do tej drugiej. Przez religijność alternatywną auto-
rzy rozumieli wiarę w reinkarnację, astrologię, horoskopy, kabałę, sufizm, okul-
tyzm oraz spirytualizm. RóŜne jej formy były rozpowszechnione głównie 
w Rosji, Albanii oraz Estonii. Dla przykładu, w reinkarnację wierzyło 33 proc. 
respondentów z Albanii, 31 proc. z Estonii, 27 proc. z Rosji. Małą popularnością 

                                        
30 Badanie zrealizowano jesienią 2000 r. w następujących  krajach: Rosji,  Bułgarii, Rumunii, 

Estonii, Polsce, Czechach, Słowacji, Słowenii, Niemczech Wschodnich (na terenach dawnego  
NRD), na Węgrzech oraz w Albanii.  



 151

duchowość alternatywna cieszyła się w Polsce oraz we wschodnich landach 
Niemiec. Powracając do wspomnianego przykładu, wiarę w reinkarnację dekla-
rowało 11 proc. badanych z Polski oraz 8 proc. z Niemiec Wschodnich. Rozwa-
Ŝając uzyskane przez autorów wyniki doszedłem do wniosku, Ŝe wraz z upad-
kiem dawnego systemu wyłoniła się niewykorzystana przestrzeń religijna, po-
woli odzyskiwana przez tradycyjne Kościoły, zagospodarowywana jednocześnie 
przez róŜne alternatywne formy religijności. Przestrzeń ta pozostawała charakte-
rystyczna przede wszystkim dla tych społeczeństw, w których religia poddawana 
była największym represjom w czasach reŜimu komunistycznego. Interesujące 
jest to, Ŝe typowa dla nich duchowość alternatywna często łączona jest z trady-
cyjną poboŜnością. Jak wskazała I. Borowik: (…) wiara w Boga zlewa się z wia-
rą w talizmany, przepowiadanie przyszłości i moŜliwość cudownych uzdrowień 
(Borowik 2009:25). T. Szyszlak stwierdził natomiast, Ŝe cechą charakterystycz-
ną religijności alternatywnej pozostaje (…) synkretyzm, często skrajnie spolary-
zowany. Postradzieckie ruchy religijne nawiązują zazwyczaj do prawosławia, 
wzbogacając je o elementy zaczerpnięte z innych systemów wyznaniowych (Szy-
szlak 2009:148). Polska na tym tle stanowi wyjątkowy przypadek. Wyniki bada-
nia realizowanego przez D. Pollacka oraz O. Müllera wskazywały, Ŝe poziom 
duchowości alternatywnej jest tutaj na niskim poziomie. Nie do końca potwier-
dzają ten wniosek sondaŜe CBOS. Wynika z nich, Ŝe w 2011 r. Polacy w więk-
szości stwierdzali, iŜ wybrani ludzie mają zdolność jasnowidzenia (59 proc. 
respondentów). Niemal połowa (48 proc.) wskazywała, Ŝe niektórzy potrafią 
przewidywać przyszłość. Powszechna była takŜe wiara w pozaziemskie cywili-
zacje, telepatię oraz istnienie „złego uroku” (po 39 proc. respondentów). Co 
ciekawe, między 1997 a 2011 r., odsetek badanych, którzy wskazywali te kate-
gorie, nieznacznie się zmniejszył. Wyjątkiem była jedynie wiara w istnienie 
„złego uroku” oraz w moŜliwość kontaktowania się ze zmarłymi (Boguszewski 
2011). Dane statystyczne, które tutaj przedstawiłem, sprawiły, iŜ konieczne stało 
się postawienie dwóch  pytań. Czy ta duchowość, która była analizowana na 
gruncie wskazanych badań, jest toŜsama z duchowością holistyczną, stanowiącą 
przedmiot zainteresowania P. Heelasa oraz L. Woodhead? Czy obserwowany 
spadek popularności tej duchowości (w sondaŜach CBOS) świadczy o tym, Ŝe ta 
forma religijności nie rozwija się tak dobrze, jak niektórzy socjologowie sądzą? 
Na pierwsze z tych pytań odpowiedziałem przecząco. Inne badania pokazały 
bowiem, Ŝe niektóre alternatywne poglądy i praktyki przyswajane są przez kato-
lików. Mamy wówczas do czynienia z tym, co J. Mariański określił mianem 
religijności selektywnej. Uwagę na to zjawisko zwróciła E. Kubiak, która 
w latach 1998–2000 przeprowadziła badanie wśród uczestników warsztatów, 
wykładów i spotkań poświęconych ezoteryzmowi, praktykom holistycznym. 
Okazało się, Ŝe ponad 40 proc. osób angaŜujących się w działania New Age 
stanowili katolicy (Kubiak 2005). Wniosek ten okazał się o tyle ciekawy, Ŝe 
Kościół pozostaje negatywnie ustosunkowany zarówno do nie-katolickich no-



 152

wych ruchów religijnych, jak i do praktyk właściwych dla duchowości alterna-
tywnej (Olechnicki 2008). Pewnych informacji w tym względzie dostarczyło 
takŜe badanie realizowane w ramach projektu RAMP. T. Doktór, analizujący 
pochodzące z niego wyniki, stwierdził, Ŝe: Ideologia New Age jest najbardziej 
popularna wśród osób okazjonalnie praktykujących (przynajmniej raz w miesią-
cu), a najmniej wśród osób praktykujących codziennie i w ogóle niepraktykują-
cych. Ma więc charakter wyraźnie krzywoliniowy i akceptowana jest przez tzw. 
„letnich katolików”, a więc osoby o dość swobodnym stosunku do wymogów 
w zakresie praktyk religijnych (Doktór 2001:212). Duchowość holistyczna, sta-
nowiąca przedmiot rozwaŜań P. Heelasa oraz L. Woodhead, cechowała się bra-
kiem związku z religijnością teistyczną. Jedynie część z tych, którzy w opisa-
nych badaniach deklarowali praktykowanie alternatywnych form Ŝycia religijne-
go, stanowili ludzie związani z tak definiowaną duchowością. W zbiorowości tej 
istotny był odsetek katolików wybiórczo podchodzących do swej wiary. Badanie 
realizowane w ramach projektu RAMP wykazało ponadto, Ŝe zwolennikami 
nurtu New Age pozostawały osoby sytuujące się w bardziej „rozwojowych”, 
zmodernizowanych segmentach społeczeństwa. Zbiorowość tę stanowili przede 
wszystkim młodzi ludzie, legitymujący się wykształceniem wyŜszym, miesz-
kańcy duŜych miast. T. Doktór w innych badaniach przedstawił takŜe ich psy-
chologiczną charakterystykę. Stwierdził, Ŝe dało się zaobserwować związek 
światopoglądu New Age z wyŜszym poziomem niepokoju i poczucia własnej 
wartości. Wyniki te zinterpretował odwołując się do koncepcji narcyzmu (Do-
któr 1996). Odnosząc się do drugiego pytania, trudno obecnie stwierdzić, czy 
w przyszłych latach będzie następować rozwój duchowości alternatywnej 
w Polsce, tak jak ma to obecnie miejsce w społeczeństwach zachodnich. Warto 
przywołać stanowisko T. Doktóra w tym względzie. Autor stwierdził, Ŝe: Naj-
większe rozpowszechnienie tej formy światopoglądu wśród młodych badanych 
zdaje się świadczyć o tym, Ŝe New Age moŜe zyskiwać jeszcze więcej zwolenni-
ków w przyszłości. ZaleŜność ta moŜe jednak wynikać równieŜ z innych przyczyn, 
np. z pewnych cech, takich jak poczucie niepewności, mijających wraz z wiekiem 
(Doktór 2001:213).  

Przedstawione w tej części rozdziału rozwaŜania pozwoliły na opisanie roli, 
jaką religijność pełni we współczesnym społeczeństwie polskim. Na wstępie 
muszę wskazać, Ŝe niektóre stanowiska sformułowane na gruncie literatury 
przedmiotu warto poddać pod rozwagę. NaleŜy się zastanowić chociaŜby, czy 
religijność kościelna dalej posiadała pozycję dominującą? Wydaje się, Ŝe proces 
indywidualizacji w coraz większym stopniu odciska swe piętno na wierze. 
Świadczą o tym trzy zjawiska. Po pierwsze, liczba osób deklarujących wiarę 
w Boga czy przynaleŜność do Kościoła katolickiego pozostaje wyŜsza od odset-
ka osób uczestniczących w praktykach religijnych. Istnieje zbiorowość ludzi, 
którzy budują swe własne narracje religijne, w mniejszym bądź większym stop-
niu sięgając do tradycji. Po drugie, poziom wiedzy części katolików nie jest 



 153

wysoki. Daje się ponadto zaobserwować pewną przepaść między nauczaniem 
Kościoła a społecznym przyzwoleniem na niektóre zachowania. Po trzecie, na-
stępuje spadek udziału wiernych w naboŜeństwach. Mimo, Ŝe dyskusyjna pozo-
staje kwestia pomiaru uczestnictwa w praktykach religijnych, to osobiście więk-
szą wagę przykładam do wskaźnika dominicantes aniŜeli do deklaracji respon-
dentów. Sądzę, Ŝe te zjawiska sugerują upowszechnianie się w Polsce religijno-
ści, którą J. Mariański określił mianem selektywnej, choć w swej skali zjawisko 
to nie przypomina jeszcze sytuacji właściwej dla Europy Zachodniej. Ta indywi-
dualizacja wiary nie przekreśla poczucia przynaleŜności, co najwyŜej je osłabia. 
Dowodem na to są wybuchy entuzjazmu religijnego, które określiłem mianem 
tymczasowych eksterioryzacji religijności. Stanowią one wyraz potrzeby przyna-
leŜności do większej wspólnoty oraz duchowej interpretacji traumatycznych dla 
społeczeństwa wydarzeń bądź sytuacji. Wskazane eksterioryzacje mają jednak 
przejściowy charakter. Emocje mijają, a działania i inicjatywy, które w trakcie 
tych wybuchów religijnego entuzjazmu mają miejsce, rzadko przyjmują postać 
zinstytucjonalizowaną. Czy tendencje te świadczą zatem o tym, iŜ w kolejnych 
latach nastąpi spadek znaczenia Kościoła katolickiego porównywalny do tego, 
jaki cechował Kościoły w Europie Zachodniej? Odpowiedź na to pytanie nie jest 
jednoznaczna. Wiele w tym przypadku zaleŜy od tego, czy zaistnieje pewna 
komplementarność między działaniami Kościoła a oczekiwaniami wiernych. 
W tym procesie w coraz większym stopniu będą liczyć się zjawiska, które pozo-
stają charakterystyczne dla późnej nowoczesności. W sferze religijnej pojawiają 
się potrzeby związane z doświadczaniem duchowości, wspólnotowości, wyraŜa-
niem emocji. Pewnym źródłem dla nich moŜe być tradycja gwarantowana przez 
Kościół, choć rozumiana w określony sposób. Pojmowana jako zasób, który po-
zwoli na rekonstrukcję znaczenia przypisywanego praktykom i przyczyni się do 
odbudowania pamięci. Wydaje się, Ŝe takie zjawisko następuje w ramach niektó-
rych katolickich ruchów religijnych. Wychodzą one naprzeciw wskazanym ocze-
kiwaniom duchowym. Odtwarzają przy tym model wiary typowy ich zdaniem dla 
pierwotnych chrześcijan. Dostosowują go do współczesności. Dzięki temu, wiara 
nabiera nowego znaczenia.  

 
Podsumowanie 

 
Podstawową rolę we współczesnych przemianach religijności odgrywa pro-

ces indywidualizacji. Powoduje, iŜ wiara staje się kwestią wolnego wyboru, nie 
jest juŜ dłuŜej bezwarunkowo internalizowana w procesie socjalizacji religijnej. 
Taka sytuacja prowadzi oczywiście do określonych konsekwencji. W literaturze 
przedmiotu wielu badaczy wskazuje, Ŝe proces indywidualizacji przyczynia się 
do kryzysu Kościołów. Następuje zjawisko nazwane mianem dezinstytucjonali-
zacji. Nie przeczę, Ŝe taki proces nie zachodzi we współczesnych społeczeń-



 154

stwach. Nie mogę jednak w pełni zgodzić się z tym stanowiskiem. W niniejszym 
rozdziale przedstawiłem wyniki badań, które wskazywały na to, Ŝe zanik insty-
tucji religijnych nie jest przesądzony. W ramach holenderskiego społeczeństwa 
coraz większą popularnością cieszą się centra chrześcijańskie, których oferta 
wydaje się dostosowana do oczekiwań „religijnych poszukiwaczy”. Na gruncie 
protestantyzmu i katolicyzmu następuje rozwój nowych ruchów religijnych, kła-
dących nacisk na ekspresję emocji, pogłębianie wiary oraz doświadczanie wspól-
notowości. Nawet w ramach duchowości holistycznej, która pozostaje najbardziej 
wyrazistym przejawem procesu indywidualizacji, daje się zaobserwować tenden-
cję do instytucjonalizacji działań. Holistic milieu, środowisko opisane przez 
P. Heelasa oraz L. Woodhead jest niczym innym jak swego rodzaju siecią pod-
miotów dysponujących określoną ofertą. UwaŜam zatem, Ŝe proces indywiduali-
zacji prowadzi de facto do kryzysu instytucji religijnych, choć nie przekreśla 
zupełnie ich funkcjonowania w społeczeństwie. Na przemianach tracą przede 
wszystkim tradycyjne Kościoły, których aktywność nie wydaje się w pełni dosto-
sowana do potrzeb religijnych konsumentów. Proces indywidualizacji sprawia 
bowiem, Ŝe jednostka ma wpływ na formowanie własnego Ŝycia duchowego. Nie 
musi juŜ dłuŜej przyjmować narracji przekazywanych w autorytatywny sposób 
przez instytucje religijne. W okresie późnej nowoczesności na znaczeniu zyskują 
zatem te podmioty, które stwarzają przestrzeń dla samodzielnych poszukiwań 
jednostek. W przeszłości oczekiwania religijnych konsumentów mogły być za-
spokajane przez tradycyjne Kościoły. Obecnie, stały się one zbiurokratyzowany-
mi podmiotami, upodobniły się do innych rozbudowanych organizacji. Utraciły 
przy tym elastyczność, zdolność wychodzenia naprzeciw potrzebom wiernych. 

Na interesujący przypadek zwrócili uwagę przedstawiciele paradygmatu 
ekonomicznego. W swej refleksji na temat współczesnej religijności skupili się 
na społeczeństwach Dalekiego Wschodu, wśród których coraz większą popular-
nością cieszy się chrześcijaństwo. Na Tajwanie tradycyjna chińska duchowość, 
pozbawiona zaplecza instytucjonalnego, przegrywa konkurencję z Kościołami 
protestanckimi (Lu, Johnson, Stark 2008). Podobną sytuację daje się zaobserwo-
wać w Korei Południowej. Tam chrześcijaństwo jest obecnie największym wy-
znaniem. PrzynaleŜność do niego deklaruje niemal co trzeci mieszkaniec kraju 
(29,3 proc.). Obecność Kościołów chrześcijańskich, głównie neoewangelikal-
nych, odciska swe piętno na koreańskim rynku religijnym. Konkurencja wymu-
sza instytucjonalizację tradycyjnych form religijności oraz wzrost aktywności 
buddyjskich związków wyznaniowych. Zdaniem przedstawicieli paradygmatu 
ekonomicznego, religijność czy duchowość pozakościelna wynika z faktu, Ŝe 
dany rynek religijny ma (bądź miał w przeszłości) strukturę (quasi) monopoli-
styczną. Brak konkurencji sprawia, Ŝe nie funkcjonuje na nim wystarczająca licz-
ba podmiotów, które mogłyby spełnić oczekiwania konsumentów. W moim od-
czuciu sytuacja jest jednak bardziej skomplikowana. Rezultatem indywidualizacji 
jest wielość strategii przyjmowanych przez religijnych konsumentów. Jedni będą 



 155

poszukiwali zaspokojenia swych oczekiwań w ramach instytucji religijnych. Wy-
biorą te, które w największym stopniu im odpowiadają. Tak, jak wspominałem 
wcześniej, główną rolę w tym procesie odegrają podmioty gwarantujące głębokie 
doznania duchowe, wspólnotowość oraz ekspresję emocji. MoŜliwa jest jednak 
inna strategia. Korzystające z niej jednostki realizują swe potrzeby duchowe poza 
światem instytucji. Dzieje się tak z dwóch powodów. Po pierwsze, nie mogą zna-
leźć instytucji, której oferta pozwoliłaby zaspokoić ich oczekiwania. Na taką sytu-
ację zwrócili uwagę przedstawiciele paradygmatu ekonomicznego. Po drugie, 
przyjmują skrajnie indywidualną perspektywę. Budują własną narrację religijną, 
nie potrzebują przy tym dialogu z innymi, ugruntowania swej duchowości w okre-
ślonych ramach instytucjonalnych. NaleŜy teŜ mieć świadomość, Ŝe istnieją lu-
dzie, których działania nie wpisują się w tę dychotomię (instytucjonal-
ny/pozainstytucjonalny wymiar wiary). Będą oni korzystać z obu wskazanych 
przeze mnie strategii. W ich poszukiwaniach duchowych mniej bądź bardziej in-
cydentalną rolę odegrają Kościoły bądź inne podmioty religijne i quasi-religijne. 

Na uwagę zasługuje takŜe duchowość New Age, której poświeciłem w roz-
dziale trochę miejsca. Zasadne staje się pytanie postawione przez P. Heelasa 
oraz L. Woodhead, na ile wzrost jej popularności jest stały? Tak zdefiniowana 
duchowość dobrze adaptuje się we współczesnym świecie. Jest rozpowszech-
niona przede wszystkim w najbardziej „zmodernizowanych” segmentach społe-
czeństwa, co mogłoby sugerować, Ŝe w przyszłości będzie dominującą formą 
„niewidzialnej” religii. Duchowość alternatywna stanowi takŜe konsekwencję 
globalizacji, przenikania się róŜnych systemów wierzeń. Jej rozwój determino-
wany jest ponadto postępem cywilizacyjnym. Wraz z upowszechnianiem się 
środków komunikacji, a zwłaszcza Internetu, dostęp do odmiennych tradycji 
religijnych, nauczycieli (guru) czy praktyk staje się prostszy. New Age pozostaje 
równieŜ swego rodzaju projektem, którego zasadniczym celem jest przywróce-
nie spójności normatywnej systemowi społecznemu. To sprawia, Ŝe niektórzy 
badacze z entuzjazmem wypowiadają się o przyszłości zjawiska. P. Heelas oraz 
L. Woodhead stwierdzili, Ŝe za dwie, trzy dekady liczba „wyznawców” New 
Age powinna zrównać się w Wielkiej Brytanii z liczbą chrześcijan. Moim zda-
niem, trudno jest snuć jakiekolwiek prognozy w tym względzie. Mam pewne 
wątpliwości wobec rozwoju New Age. Po pierwsze, mimo, Ŝe tak zdefiniowana 
duchowości alternatywna wpływa na kulturę całego społeczeństwa, odzwiercie-
dla w pewnym stopniu jego potrzeby duchowe (zwłaszcza wiarę w jakąś siłę 
rządzącą wszechświatem), to jednak odsetek osób praktykujących New Age 
w sposób bezpośredni pozostaje nieznaczący. Odwołując się do danych z Kendal 
Project, w aktywności typowej dla holistic milieu uczestniczyło 1,6 proc. miesz-
kańców miasta i okolic. Po drugie, praktyki i wierzenia typowe dla New Age nie 
są zarezerwowane wyłącznie dla zbiorowości, która odrzuca wyjaśnienia religij-
ne. RóŜne badania pokazują bowiem, Ŝe w praktykach tych biorą często udział 
wyznawcy tradycyjnych Kościołów, selektywnie podchodzący do swej wiary. 



 156

W tej sytuacji kultura New Age stanowi uzupełnienie duchowości teistycznej. 
Czas pokaŜe, czy wskazane zjawisko jest jedynie kolejną efemerydą, która 
przeminie, tak jak niegdyś przeminęła fascynacja orientalizmem, czy raczej po-
zostanie trwałym elementem zróŜnicowanego społeczeństwa globalnego.  



 
 
 
 
 
 

Rozdział 4 
 

 RELIGIA W PRZESTRZENI PUBLICZNEJ  
 
 

Wprowadzenie 
 
W poprzednim rozdziale zwróciłem uwagę na rozkwit duchowości następu-

jący we współczesnych społeczeństwach. W niektórych przypadkach zjawisko 
to powiązane jest z przenikaniem religii do sfery publicznej. Taka sytuacja miała 
miejsce w przypadku sprawy chust, która zapoczątkowała waŜną dyskusję 
w laickiej Francji. Zakładały je muzułmańskie dziewczęta, zainteresowane 
kształtowaniem i pogłębianiem swej własnej duchowości. Podjęta przez nie 
decyzja nie miała wyłącznie wymiaru religijnego. Manifestacja swej wiary 
w przestrzeni publicznej zsekularyzowanego społeczeństwa sprawiła, Ŝe nosze-
nie chust stało się de facto kwestią polityczną (Chambers 2007). Rozdział ten 
zamierzam poświęcić zagadnieniu deprywatyzacji religii. Pojęcie to wprowadził 
do socjologii J. Casanova. Samo zjawisko stanowi powaŜne wyzwanie dla para-
dygmatu sekularyzacyjnego. Jego zwolennicy formułowali róŜne poglądy na 
temat przyszłości religii. Zakładano, Ŝe ulegnie ona prywatyzacji, osłabieniu. 
Ponowne pojawienie się religii w przestrzeni publicznej stoi zatem w kontradyk-
cji do stanowisk funkcjonujących w ramach wskazanego paradygmatu. 

Sam proces deprywatyzacji stanowi zarazem wyzwanie metodologiczne. 
W moim przekonaniu zjawisko to odsłania pewne słabości socjologii, a być 
moŜe nauk społecznych w ogóle. U podstaw paradygmatu sekularyzacyjnego 
leŜały dwie istotne przesłanki. Po pierwsze, uznano, Ŝe Europa jako kontynent 
w największym stopniu zmodernizowany wyznacza kierunek rozwoju dla bar-
dziej zacofanych części świata. Po drugie, przyjęto, Ŝe wszelkie procesy identy-
fikowane przez nauki społeczne mają linearny, nieodwracalny charakter. Skoro 
zatem, następowało zjawisko zeświecczenia społeczeństw europejskich, to ta-
kiego trendu naleŜało spodziewać się w innych, słabiej rozwiniętych krajach. 
Proces sekularyzacji miał ponadto nieodwracalny charakter. Raz zeświecczona 
świadomość nie mogła ulec ponownie uduchowieniu. Moim zdaniem, obie prze-
słanki były błędne. Nie oznacza to bynajmniej, Ŝe identyfikacja pewnych prawi-
dłowości trwale zmieniających rzeczywistość społeczną nie jest moŜliwa. 
W moim przekonaniu jednak, w przypadku tezy sekularyzacyjnej zbyt szybko 



 158

sformułowano wnioski, nie zwracając przy tym uwagi na istnienie powaŜnych 
anomalii podwaŜających zasadność stanowisk kształtowanych w ramach wska-
zanego paradygmatu. Obecnie, w sytuacji globalnego oŜywienia religijności 
(Thomas 2005), dyskusja zmierza niejednokrotnie w drugim kierunku. Pojawie-
nie się religii w przestrzeni publicznej prowadzi niektórych badaczy do wniosku 
o całkowitej bezzasadności tezy sekularyzacyjnej. Czy taki pogląd jest jednak 
właściwy? Czy nie mamy w tym przypadku do czynienia z tą samą pułapką, co 
w przypadku paradygmatu sekularyzacyjnego? 

Oprócz problemów teoretycznych i metodologicznych proces deprywatyza-
cji rodzi pytania natury politycznej. Relacje między religią a władzą świecką nie 
zawsze miały pokojowy charakter, czasami prowokowały wręcz napięcia. Jak 
wskazałem w rozdziale pierwszym, poglądy filozofów Oświecenia na miejsce 
wiary w przestrzeni publicznej kształtowały się pod wpływem wojen religijnych 
wstrząsających siedemnastowieczną Europą. Współczesny proces deprywatyza-
cji religii sprawia, Ŝe niektórzy przypomnieli ówczesne obawy i niepokoje. Inni, 
nie kwestionując konfliktu mającego miejsce między religią a świeckim pań-
stwem i jego elitami, zwrócili uwagę, Ŝe wiara powinna przyczynić się do odbu-
dowy ducha cywilizacji zachodniej. G. Himmelfarb koncentrując się na konflik-
cie między religijnymi a liberalnymi obywatelami Stanów Zjednoczonych, na-
zwanym przez nią wojną kulturową, wskazała, Ŝe zwycięstwo tych pierwszych 
spowoduje odnowę amerykańskiego społeczeństwa (Himmelfarb 2007). Pogląd 
ten cechował takŜe innych neokonserwatystów. S. Huntington stwierdził, Ŝe po 
zakończeniu zimnej wojny coraz wyraźniejszy staje się konflikt pomiędzy cywi-
lizacjami, definiowanymi przez autora na podstawie właściwych im tradycji 
religijnych. Ta globalna próba sił powinna mieć jednak pozytywne konsekwen-
cje dla Europy i Stanów Zjednoczonych. Zdaniem autora, przyczyni się do od-
świeŜenia kultury zachodniej (Huntington 2007). Jaką rolę zatem religia powin-
na zajmować w przestrzeni publicznej współczesnych społeczeństw demokra-
tycznych? 

W niniejszym rozdziale skupiłem się na kilku zagadnieniach. Po pierwsze, 
przedstawiłem rozwaŜania teoretyczne nad deprywatyzacją religii. Uwzględni-
łem przede wszystkim te koncepcje, które wydają się istotne w dyskusji nad 
wskazanym zjawiskiem. W swych refleksjach poszczególni autorzy brali pod 
uwagę nie tylko aspekt teoretyczny. WyraŜali takŜe swój pogląd na temat funk-
cjonowania religii w Ŝyciu publicznym. W rozdziale przedstawiłem zróŜnicowa-
ne stanowiska w tym względzie. Po drugie, podjąłem się analizy zjawiska zwią-
zanego ze współcześnie obserwowanym odrodzeniem religijności. Przedmiotem 
mojego zainteresowania stał się fundamentalizm religijny. W tej części rozdziału 
zaprezentowałem pewne problemy związane z definiowaniem tego zjawiska. 
Próbowałem takŜe dokonać identyfikacji przyczyn leŜących u podstaw powsta-
wania i rozwoju ruchów fundamentalistycznych. Po trzecie, skoncentrowałem 
się na procesie deprywatyzacji w warunkach polskich. Moje refleksje dotyczyły 



 159

polityzacji Kościoła katolickiego. Przedmiotem analizy stał się ponadto ruch 
religijno-polityczny, który powstał przy Radiu Maryja. Oba zjawiska wydają się 
odzwierciedlać pewne dylematy teoretyczne i ustrojowe właściwe dla problema-
tyki zapoczątkowanej procesem deprywatyzacji.  

 
4.1. Religijne odrodzenie. Deprywatyzacja religii 

 
W literaturze przedmiotu za punkt wyjścia do refleksji nad deprywatyzacją 

uznaje się często zjawisko religijnego odrodzenia, którego początki sięgają lat 
70. XX w. Na tę dekadę wskazali w swoich rozwaŜaniach francuscy badacze, 
G. Kepel oraz G. Corm. Pierwszy z nich podjął refleksję nad religijnym odro-
dzeniem następującym na gruncie judaizmu, zachodniego chrześcijaństwa oraz 
islamu. Wskazał przy tym na symboliczne punkty zwrotne, które miały sygnali-
zować o przemianach religijności. W przypadku judaizmu takim momentem 
przełomowym były przegrane przez izraelską Partię Pracy wybory parlamentar-
ne w 1977 r. Miejsce socjalistów zajęli w Knesecie prawicowi syjoniści pod 
przywództwem M. Begina. Ich polityczne zwycięstwo nie byłoby jednak moŜli-
we bez wsparcia ortodoksyjnych ugrupowań religijnych. Na gruncie katolicy-
zmu punktem zwrotnym okazał się wybór K. Wojtyły na papieŜa. Jego pontyfi-
kat zakończył okres wahań stanowiących konsekwencję II Soboru Watykańskie-
go. Jan Paweł II sprzyjał ponadto ruchom charyzmatycznym, powstającym po-
czątkowo w ramach amerykańskiego katolicyzmu. Tworzone w Stanach Zjedno-
czonych wspólnoty inspirowały się protestanckimi grupami wyrastającymi 
z neoewangelikalizmu. Budziły tym samym podejrzliwość europejskiego du-
chowieństwa. Nie ulega jednak wątpliwości, Ŝe ruchom odnowy udało się pozy-
skać wielu zwolenników, przede wszystkim wśród młodzieŜy oraz osób wy-
kształconych. W przypadku protestantyzmu natomiast symbolicznym punktem 
zwrotnym były wybory prezydenckie w Stanach Zjednoczonych. Urząd objęli 
kandydaci, którzy w swych kampaniach duŜe znaczenie przypisywali religii. 
W 1976 r. władzę w Stanach Zjednoczonych przejął J. Carter, baptysta publicz-
nie eksponujący swą wiarę. W 1980 r. najwyŜsze stanowisko w kraju przypadło 
R. Reaganowi popieranemu przez fundamentalistów religijnych oraz ewangeli-
kalnych chrześcijan. Na gruncie islamu momentem przełomowym był rok 1979. 
Doszło wówczas do dwóch istotnych wydarzeń w świecie muzułmańskim. 
Pierwszym z nich była rewolucja islamska w Iranie. Obalony został reŜim sza-
cha M. R. Pahlawiego. Do kraju powrócił z wygnania ajatollah R. Chomeini, 
który proklamował powstanie republiki islamskiej. Drugim wydarzeniem był 
atak na Wielki Meczet w Mekce przeprowadzony przez ugrupowanie religijne 
sprzeciwiające się saudyjskiej kontroli nad świętym miejscem (Kepel 2010). Na 
podobne punkty zwrotne, stanowiące limes oddzielający świecką, zsekularyzo-
waną historię nowoczesności od okresu religijnego odrodzenia zwrócił uwagę 



 160

G. Corm. Zdaniem tego badacza, mamy do czynienia ze zjawiskiem wtargnięcia 
religii w obszar Ŝycia publicznego. Jest to skutek podwaŜenia dominującego 
dotychczas projektu oświeceniowego. G. Corm stwierdził, Ŝe w latach 70. 
XX w. coraz częściej do głosu zaczęli dochodzić przeciwnicy egalitaryzmu, 
emancypacji oraz postępu. Odrodzenie religijności jest zatem przejawem szer-
szego procesu prowadzącego do zakwestionowania dziedzictwa Oświecenia 
(Corm 2007).  

Podjęte przez badaczy próby zdefiniowania symbolicznych punktów zwrot-
nych mogą oczywiście budzić pewne kontrowersje. Moim zdaniem, proces reli-
gijnego odrodzenia zaczął się dekadę wcześniej. Argumentów na rzecz tej tezy 
dostarczyli izraelscy badacze Ŝydowskiego (Shahak, Mezvinsky 1999) oraz is-
lamskiego (Sivan 2005) fundamentalizmu. Z ich rozwaŜań wynika, Ŝe religijna 
argumentacja zyskała na znaczeniu na Bliskim Wschodzie juŜ w 1966 r., tuŜ po 
Wojnie Sześciodniowej. Obie strony konfliktu wpisały to wydarzenie w okre-
ślony kontekst. Dla śydów militarny sukces Izraela jawił się jako znak boŜy, 
uprawomocnienie obecności na tych terenach. Arabowie natomiast postrzegali 
swą klęskę jako karę za odejście świeckich przywódców od koranicznych zasad. 
Wśród społeczności muzułmańskich i Ŝydowskich nastąpił gwałtowny rozwój 
organizacji religijnych. Tendencji tej towarzyszył kryzys popularnych dotych-
czas świeckich ideologii: socjalistycznego syjonizmu oraz arabskiego nacjonali-
zmu. W Stanach Zjednoczonych oraz w Europie Zachodniej lata 60. to natomiast 
okres duchowych eksperymentów. Nastąpił rozwój nowych ruchów religijnych 
oraz kultury New Age. Przy uwzględnieniu tych zjawisk, wydarzenia z drugiej 
połowy lat 70. XX w. stanowiły tylko artykulację religijnego wrzenia obecnego 
w społeczeństwach od dłuŜszego czasu.  

Religijne odrodzenie było wyzwaniem przede wszystkim dla badaczy zwią-
zanych z paradygmatem sekularyzacyjnym. Kwestionowało bowiem jego zasad-
nicze załoŜenie, zgodnie z którym religia we współczesnych społeczeństwach 
powinna tracić na znaczeniu. Jak wskazałem w rozdziale pierwszym, niektórzy 
dalej bronią tej tezy, sugerując, Ŝe wraz z upowszechnieniem się nowoczesności 
kwestie wiary powinny stać się mniej istotne. Inny punkt widzenia przyjął 
P. Berger, niegdyś jeden z głównych przedstawicieli paradygmatu sekularyza-
cyjnego. Badacz ten odwołał znaczną część swoich poglądów sformułowanych 
w latach 60. i 70. XX w. W swoim tekście zatytułowanym The Desecularization 
of the Word: A Global Overview (1999) stwierdził, Ŝe współczesny świat jest 
być moŜe bardziej religijny niŜ był w przeszłości. To sprawia, Ŝe wszelkie prze-
widywania przedstawicieli nauk społecznych, wieszczące sekularyzację społe-
czeństw, okazały się zasadniczo nietrafione. Sam proces zeświecczenia powo-
dował bowiem zjawiska mu przeciwstawne. P. Berger określił je mianem kontr-
sekularyzacji [counter-secularization]. Na gruncie paradygmatu sekularyzacyj-
nego przyjmowano, Ŝe zeświecczeniu na poziomie makrostrukturalnym powinna 
towarzyszyć sekularyzacja struktur świadomości. P. Berger zgodził się, Ŝe do-



 161

minujące Kościoły rzeczywiście traciły na znaczeniu wraz z następowaniem 
nowoczesności. Wierzenia religijne trwały jednak dalej w Ŝyciu jednostek. 
Z czasem zaczęły przyjmować nowe formy instytucjonalne, prowadząc tym 
samym do zjawiska religijnego odrodzenia. Relacje między wiarą a nowocze-
snością okazały się zatem bardziej skomplikowane aniŜeli wcześniej zakładano. 
P. Bergera jednak interesowało przede wszystkim to, w jaki sposób religii udaje 
się przetrwać tę konfrontację. Zwrócił uwagę, Ŝe zarówno organizacje religijne, 
jak i poszczególni ludzie, korzystają z dwóch strategii w tym względzie. Pierw-
sza z nich polega na odrzuceniu nowoczesnego świata. Zdaniem badacza, stra-
tegia ta moŜe się materializować m. in. w formie religijnych rewolucji. W takim 
przypadku antynowoczesna interpretacja religii zostaje narzucona wszystkim 
członkom danego społeczeństwa. Jak jednak pokazuje historia, tego rodzaju 
rewolucje stwarzają dodatkowe trudności, nie są przy tym w stanie powstrzymać 
procesu dyferencjacji strukturalnej. Próbą restauracji przednowoczesnego po-
rządku była m. in. frankistowska Hiszpania. Innym rozwiązaniem pozostaje 
tworzenie religijnych subkultur funkcjonujących w zmodernizowanym społe-
czeństwie, lecz jednocześnie broniących się przed jego wpływami. Nowoczesna 
kultura jest jednak potęŜną siłą. Potrzeba wiele wysiłku, aby utrzymać grupę we 
względnej izolacji przed światem zewnętrznym. W Stanach Zjednoczonych 
rozwiązanie to znalazło zastosowanie m.in. wśród Amiszów oraz Chasydów. 
Drugą strategią pozostaje adaptacja do współczesnego świata. Koresponduje 
ona z wnioskami przedstawicieli paradygmatu sekularyzacyjnego, sugerującymi, 
Ŝe największe szanse na przetrwanie mają te wyznania, które dostosują się do 
wymogów nowoczesności. P. Berger wskazał jednak, Ŝe załoŜenie to okazało się 
fałszywe. Zdecydowana większość zjawisk, które składają się na religijne odro-
dzenie ma bowiem konserwatywny charakter. Jego zdaniem, te zmagania religii 
z nowoczesnością najlepiej odzwierciedla dziewiętnasto- i dwudziestowieczna 
historia Kościoła katolickiego. Instytucja ta początkowo przyjmowała (w dość 
trudnych dla niej okolicznościach włoskiego risorgimento) strategię bliską izo-
lacjonizmowi. Z kolei po drugiej wojnie światowej Kościół coraz wyraźniej 
zaczął uwzględniać postawę adaptacyjną. Ta strategia znana pod hasłem aggior-
namento została zaakceptowana podczas II Soboru Watykańskiego. W trakcie 
pontyfikatu Jana Pawła II dało się zaobserwować próbę znalezienia drogi środ-
ka, podejścia gwarantującego pewien dystans zarówno od izolacjonizmu i prób 
restauracji przednowoczesnego porządku jak i pełnej adaptacji do współczesne-
go świata. 

Nie mniej istotne okazały się inne zagadnienia poruszone przez P. Bergera 
w jego fundamentalnym dla socjologii religii tekście. Zwrócił on uwagę na glo-
balny charakter religijnego odrodzenia. Wskazał na te same zjawiska, które wy-
mienili francuscy badacze. Stwierdził ponadto, Ŝe podobna tendencja pozostaje 
charakterystyczna takŜe dla mniejszych tradycji religijnych, w tym dla japoń-
skiego szintoizmu czy sikhizmu. Zdaniem badacza, w literaturze przedmiotu 



 162

identyfikuje się dwa wyjątki od tego procesu. Po pierwsze, wskazuje się, Ŝe reli-
gijne odrodzenie nie następuje w Europie Zachodniej. P. Berger zasugerował 
jednak, aby lepiej zdiagnozować sytuację w tym względzie. Istnieją bowiem 
przesłanki, które dekonstruują obraz zsekularyzowanego kontynentu. Badacz 
wskazał na fenomen nowej duchowości, rozwaŜany przeze mnie w rozdziale 
trzecim, oraz na zjawisko religijnego odrodzenia następującego w społeczno-
ściach imigranckich. Interesujące jest to, Ŝe wbrew tezie sekularyzacyjnej, te 
duchowe poszukiwania podejmowane są często przez osoby legitymujące się 
wyŜszym wykształceniem, Ŝyjące w wielkomiejskich aglomeracjach. Drugi wy-
jątek od tak zdefiniowanego procesu wydaje się mniej oczywisty. Dalej funkcjo-
nuje bowiem kosmopolityczna subkultura złoŜona z intelektualnych elit, wy-
kształconych głównie w zakresie nauk humanistycznych i społecznych, która 
stanowi swego rodzaju awangardę sekularyzacji. Ta grupa buduje swą toŜsa-
mość poprzez odwoływanie się do tradycji Oświecenia. Mimo, Ŝe zdaniem 
P. Bergera wskazana subkultura nie jest w skali globalnej znacząca liczebnie, to 
posiada jednak kontrolę nad instytucjami dostarczającymi poszczególnym społe-
czeństwom „oficjalnych” definicji rzeczywistości. Ludzie ci nadzorują system 
edukacji, kierują środkami masowego komunikowania. Te dwa zdefiniowane 
wyjątki nie podwaŜają jednak zwrotu ku wierze, jaki dokonał się we współcze-
snym świecie. Zdaniem P. Bergera, u podstaw tego religijnego odrodzenia mogą 
leŜeć dwie przyczyny. Z jednej strony, ta tendencja desekularyzacyjna wynika 
z faktu, Ŝe nowoczesność powodując wykorzenienie ludzi wzbudziła w nich lęk 
i chęć odzyskania punktów oparcia w gwałtownie zmieniającym się świecie. 
Z drugiej zaś, zjawisko moŜe mieć całkowicie świeckie przyczyny. P. Berger 
zwrócił uwagę, Ŝe niechęć do nowoczesności łączy się z gniewem wobec zseku-
laryzowanych elit. Być moŜe zatem, za religijnym charakterem odrodzenia kryją 
się strukturalne napięcia dotykające społeczeństwa. Badacz nie odpowiedział 
jednak, dlaczego akurat konflikty te miałyby się manifestować w religijnej a nie 
świeckiej formie (Berger 1999). 

RozwaŜania P. Bergera pokazały, Ŝe zasadniczym grzechem tezy sekulary-
zacyjnej był jej europocentryzm. Refleksję ograniczono do społeczeństw Europy 
Zachodniej. Religijnych Amerykanów traktowano jako odstępstwo od reguły. 
Ponowne pojawienie się religii w przestrzeni publicznej w latach 70. XX w. 
uświadomiło wielu badaczom, Ŝe na zjawisko naleŜy spojrzeć z perspektywy 
globalnej. Interesującą refleksję w tym względzie podjął R. Robertson. Badacz 
ten skoncentrował się na procesie globalizacji oraz sytuacji religii we współcze-
snym świecie. W swoich rozwaŜaniach uwzględnił typologię zbiorowości spo-
łecznych zaproponowaną przez F. Tönniesa. Zgodnie z tą koncepcją, w warun-
kach nowoczesności jednostka zostaje wykorzeniona z sieci więzi właściwych 
dla Gemeinschaft, opartych na pokrewieństwie i lokalności. Następuje zanik 
bezpośrednich, osobowych i bliskich relacji z innymi. Ich miejsce zajmują po-
średnie, bezosobowe i instrumentalne więzi charakterystyczne dla Gesellschaft. 



 163

Konsekwencją tych zmian jest autonomizacja jednostki i społeczeństwa. R. Ro-
bertson zwrócił uwagę, Ŝe proces globalizacji ponawia napięcia właściwe dla 
Gemeinschaft i Gesellschaft, uwzględniając przy tym nie tylko sprzeczności 
występujące wewnątrz samych społeczeństw, ale takŜe wynikające z relacji 
między nimi w ramach systemu globalnego. Następuje zjawisko relatywizacji, 
zarówno na poziomie makrostrukturalnym jak i jednostkowym. Normy i warto-
ści zinstytucjonalizowane w jednym społeczeństwie zderzają się z wyobraŜe-
niami ładu społecznego funkcjonującymi w innych zbiorowościach. Jednostka 
natomiast budując swoją toŜsamość ma świadomość, Ŝe proponowany jej 
w ramach społeczeństwa model jest jednym z wielu istniejących. W coraz więk-
szym stopniu zaczyna odnosić siebie do kategorii rodzaju ludzkiego. Te sprzecz-
ności i napięcia rodzą obawy związane z toŜsamością. W jej poszukiwaniu istot-
ną rolę odgrywają opozycyjne a zarazem oddziaływujące na siebie procesy par-
tykularyzacji oraz uniwersalizacji. Społeczeństwo definiując toŜsamość odwołu-
je się do własnej historii, kultury i tradycji. To dziedzictwo zyskuje jednak wła-
ściwą postać dopiero w perspektywie globalnej.  

Robertson wyróŜnił po dwa typy globalnego Gemeinschaft oraz Gesell-
schaft. Pierwsza wizja w największym stopniu jest antyglobalistyczna. W tym 
przypadku, Gemeinschaft stanowią niezaleŜne od siebie, zamknięte wspólnoty. 
Nieco inny charakter ma druga wizja. Ta koncepcja globalnego Gemeinschaft 
zakłada jako warunek wstępny ukonstytuowania się ogólnoświatowego porząd-
ku wcześniejsze istnienie „globalnej wioski”. R. Robertson przyjął, Ŝe istotną 
rolę w tej wizji odgrywają strategie przyswajania róŜnic oraz ich akceptowania. 
Badacz opisał takŜe dwa typy globalnego Gesellschaft. W pierwszej wizji po-
rządek światowy opiera się na stowarzyszeniu otwartych społeczeństw, pomię-
dzy którymi zachodzi komunikacja i wymiana dziedzictwa kulturowego. Ostatni 
typ natomiast w największym stopniu odpowiada koncepcji rządu światowego. 
Kwestia integralności społeczeństw narodowych nie odgrywa tutaj istotnej roli. 
Wizja ta zakłada, Ŝe utworzenie globalnego porządku wymaga unifikacji państw 
oraz ustanowienia zamierzonej i systematycznej organizacji świata. R. Robert-
son zauwaŜył, Ŝe istnieje pewna zgodność pomiędzy religijnymi wyobra Ŝe-
niami ładu globalnego a sformułowanymi przez niego dwiema koncepcjami 
Gemeinschaft. Kształtowane wizje stanowią konsekwencję religijnych reakcji 
na globalizację. Pierwsza z zaproponowanych przez R. Robertsona koncepcji 
Gemeinschaft typowa jest dla fundamentalistów. Zdaniem badacza, bliskie 
związki jakie istnieją między religią a kulturą narodową sprawiają, Ŝe czasami 
formuje się tendencja do budowania zbiorowych i jednostkowych toŜsamości 
w kategoriach religii partykularnych. Druga wizja Gemeinschaft właściwa jest 
m. in. dla Kościoła katolickiego, róŜnych teologii wyzwolenia czy nowych ru-
chów religijnych. Te organizacje kształtują światowe teologie, będące konse-
kwencją obaw stwarzanych przez globalizację, a zarazem pozostające próbą 
rozwiązania niektórych globalnych problemów. R. Robertson zauwaŜył, Ŝe 



 164

większość tych podmiotów, opowiadających się za pierwszą bądź drugą wizją 
Gemeinschaft, posiada zarówno religijny jak i polityczny charakter. Globalny 
porządek „domaga się” jednak świeckości państwa. To z kolei rodzi napięcie. 
Tworzą się konflikty na linii państwo–organizacje religijne. Zdaniem R. Robert-
sona, stanowią one empiryczne świadectwo globalizacji (Beyer 2005; Borowik 
2007; Robertson, Chirico 1985). 

RozwaŜania zapoczątkowane przez badacza kontynuował P. Beyer. Autor 
ten zwrócił uwagę na dwie tendencje właściwe dla globalizacji. Mimo, iŜ proces 
ten strukturalnie faworyzuje prywatyzację religii, to zarazem stanowi Ŝyzny 
grunt dla jej odnowionego publicznego znaczenia. Zdaniem P. Beyera: (…) pod-
stawowe struktury nowoczesnego zglobalizowanego społeczeństwa zachęcają do 
prywatyzacji rozumianej jako wzrost pluralizmu i indywidualizmu religijnego 
jednostek. Te same struktury nie podwaŜają jednak moŜliwości istnienia wpły-
wowej społecznie religii (Beyer 2005:129). Badacz skoncentrował się w swych 
rozwaŜaniach na tym drugim przypadku. Poddając pod rozwagę fenomen religii 
publicznych odwołał się do teorii sformułowanej przez N. Luhmanna. Jak 
wspominałem w rozdziale pierwszym, niemiecki socjolog zakładał, Ŝe analiza 
funkcjonalna przeobraŜeń zachodzących w ramach kaŜdego podsystemu powin-
na skupiać się na zmianach w obszarze orientacji. Wniosek ten stanowił punkt 
wyjścia dla refleksji podjętej przez P. Beyera. Badacz ten skupił się na dwóch 
orientacjach: funkcji współczesnej religii oraz na jej świadczeniu, które nazwał 
działaniem [performance]. Za N. Luhmannem, funkcję określił mianem „czystej 
komunikacji”, odnoszącej się do transcendencji oraz tych zjawisk, które instytu-
cje religijne zastrzegają wyłącznie dla siebie i które decydują o ich autonomii 
w nowoczesnym społeczeństwie. Przez działanie natomiast rozumiał „uŜywa-
nie” religii do rozwiązywania problemów społecznych, zwłaszcza tych, które nie 
są podejmowane przez inne podsystemy bądź są ignorowane przez wszystkie 
pozostałe obszary funkcjonalne. Te problemy to przede wszystkim: ubóstwo 
ekonomiczne, ucisk polityczny, rozpad rodziny, degradacja środowisk natural-
nego czy indywidualna toŜsamość. Pomiędzy funkcją a działaniem ma miejsce 
nieustanne napięcie. Jak stwierdził jednak P. Beyer: (…) funkcjonalny problem 
religii w nowoczesnym świecie jest w gruncie rzeczy problemem dotyczącym 
działania. I dalej: Dlatego teŜ, jeśli nowoczesne społeczeństwo globalne nie 
sprzyja „czystej” religii i kładzie nacisk na stopniową prywatyzację religii, to 
wyjście z tej sytuacji leŜy nie w gorliwszych praktykach i większym zaangaŜowa-
niu religijnym, ale w znalezieniu skutecznych „zastosowań” dla religii (Ibidem: 
144). Konsekwencją tej sytuacji jest konieczność przekraczania przez religię 
granic sfery prywatnej i funkcjonowania w obszarze publicznym. Przed przy-
wódcami, specjalistami religijnymi pojawia się zatem dylemat: (…) czy  zabie-
gać dzisiaj o wpływ religii na Ŝycie publiczne, trwając przy dawnych rozwiąza-
niach czy teŜ odstępując od nich? (Ibidem: 152).  



 165

W zglobalizowanym świecie działanie religijne najczęściej obiektywizuje 
się w formie ruchów religijno-społecznych bądź religijno-politycznych. Zda-
niem P. Beyera, w zaleŜności od odpowiedzi formułowanej przez nie na powyŜ-
sze pytanie moŜna wyróŜnić dwie strategie działania: liberalną oraz konser-
watywną. Ta pierwsza zakłada, Ŝe (…) zło w świecie istnieje, lecz nie da się go 
konsekwentnie i jasno zlokalizować i spersonalizować (Ibidem: 152–153). Źró-
dłem zła jest nietolerancja i partykularyzm. Przyjmuje się tutaj moŜliwość zba-
wienia w ramach własnych jak i innych tradycji religijnych. Strategia ta stawia 
niewiele wymagań zarówno przed samym człowiekiem jak i organizacją religij-
ną. Ta druga ma koncentrować się na świadczeniu usług, uświetniać waŜne mo-
menty ludzkiego Ŝycia oraz zapewnić opiekę duszpasterską tym, którzy jej po-
trzebują. Strategia liberalna stara się równieŜ dostosować do funkcjonalnego 
podziału systemu społecznego. Zdaniem P. Beyera, jej przedstawiciele są (…) 
przekonani, Ŝe rozwiązanie problemów edukacyjnych nie polega na manifesto-
waniu przywiązania do tradycyjnej wiary, Ŝe problemów zdrowotnych nie roz-
wiązuje się za pomocą medytacji, a problemów politycznych za pomocą właści-
wie odprawianych obrzędów (Ibidem: 154). Zamiast tego na gruncie strategii 
liberalnej kładzie się nacisk na kolektywne korzenie religii. Podkreśla się troskę 
o całą wspólnotę a nie o partykularną zbiorowość. P. Beyer stwierdził, iŜ: Dzia-
łalność ta, w połączeniu z poszanowaniem niezaleŜności innych systemów, 
zwłaszcza systemu politycznego, moŜe jednak w oczach wielu osób zatracić cha-
rakter komunikacji typowo religijnej (Ibidem: 155). Wyrazem tak zdefiniowanej 
strategii liberalnej pozostają m. in. teologie wyzwolenia. Krytyce rozwiązań 
ekonomicznych towarzyszy tutaj troska o inkluzję społeczną tych, którzy dotąd 
nie uzyskali Ŝadnych korzyści płynących z istnienia nowoczesnych instytucji. 

Druga strategia – konserwatywna – koncentruje się na tradycyjnej wizji 
transcendencji, co zazwyczaj przyjmuje postać normatywnej odpowiedzi danej 
społeczeństwu, zmierzającemu jakoby w niewłaściwym kierunku. Zdaniem 
P. Beyera: Opór wobec globalizacji, czy moŜe raczej uświadomienie sobie jej 
skutków, przyczyniły się do powstania w róŜnych częściach współczesnego świa-
ta ruchów odwołujących się do konserwatywnej opcji religijnej. Skupiły się one 
przede wszystkim na mobilizacji politycznej, będącej formą działania w imię 
wiary religijnej (Ibidem: 159). Dla tej strategii charakterystyczny jest dychoto-
miczny podział świata, przy czym polaryzacja dokonuje się w oparciu o takie 
kategorie jak: „czysty–nieczysty” oraz „my–oni”. Przyjmuje się, Ŝe wpływ reli-
gii na Ŝycie społeczne powinien zostać ugruntowany prawnie. Jak wskazał autor: 
Upolitycznienie dokonane na bazie religii staje się (…) sposobem zamanifesto-
wania własnej regionalnej toŜsamości w obliczu globalizacji i jej skutków (Ibi-
dem: 161).  

RozwaŜania P. Beyera pokazały, iŜ proces globalizacji prowadzi do dwóch 
sprzecznych tendencji dotyczących religii. Z jednej strony sprawia, Ŝe kwestie 
wiary ulegają prywatyzacji. Z drugiej jednak, religia w pewnych sytuacjach 



 166

zyskuje społeczne znaczenie. Wyrazem tej drugiej tendencji są ruchy religijne, 
liberalnej bądź konserwatywnej proweniencji, stanowiące swego rodzaju wy-
zwanie dla nowoczesnych państw. Ich pojawienie się wyzwoliło debatę nad 
funkcjonowaniem religii w przestrzeni publicznej. W tej dyskusji interesujące 
stanowisko sformułował J. Casanova. Swe rozwaŜania rozpoczął od krytycznej 
dekonstrukcji niektórych załoŜeń właściwych dla paradygmatu sekularyzacyjne-
go. Jego przedstawiciele zakładali, Ŝe zeświecczenie społeczeństw jest skutkiem 
dyferencjacji strukturalnej. W wyniku tego procesu następuje emancypacja sfer 
świeckich, w tym przede wszystkim państwa, gospodarki oraz nauki, uniezaleŜ-
niania się ich od Kościoła i religii. Odnosząc się do tej zasadniczej tezy para-
dygmatu sekularyzacyjnego J. Casanova stwierdził, Ŝe:  

a) uzyskanie satysfakcjonujących dowodów w tym względzie jest niemoŜ-
liwe w wymiarze globalnym (a otrzymywane dane empiryczne wskazujące na 
powolny zanik religii prezentują rozmaitą wartość i są nieporównywalne);  

b) na gruncie socjologii nie ma konsensusu definicyjnego dotyczącego poj-
mowania religii – powoduje to określone reperkusje metodologiczne, prowadzą-
ce w konsekwencji do pytania: co jest przedmiotem badań empirycznych?;  

c) dotychczasowe badania cechuje podejście europocentryczne (dla przy-
kładu, uŜywa się miar stosowanych w odniesieniu do religijności europejskiej, 
protestanckiej bądź katolickiej) (Casanova 2005:59).  

Ta krytyka stała się punktem wyjścia dla koncepcji deprywatyzacji, próbu-
jącej wyjaśnić a takŜe uzasadnić w pewnych przypadkach obecność religii 
w przestrzeni publicznej. Zgodnie z paradygmatem sekularyzacyjnym, laicka 
Europa Zachodnia stanowi swego rodzaju horyzont dla innych regionów świata 
wchodzących dopiero na drogę przeobraŜeń gospodarczych i społecznych. 
J. Casanova pozostał jednak sceptyczny w tym względzie. Zwrócił uwagę, Ŝe 
tendencja do prywatyzacji religii w Europie Zachodniej stanowi tylko jedną 
z wielu moŜliwości. Sekularyzacja kontynentu jest uwarunkowana rodzajem 
dominującej na nim tradycji politycznej. Aby zrozumieć ideę zeświecczenia 
a zarazem pojąć współcześnie następujące zjawisko przenikania religii do sfery 
publicznej trzeba zatem poddać analizie sam proces zeświecczenia. Zdaniem 
badacza, istotny wpływ na sekularyzację miały: protestantyzm, kapitalizm, świa-
topogląd naukowy oraz powstanie nowoczesnego państwa. Protestantyzm ataku-
jąc dawny hierarchiczny Kościół katolicki pośrednio przyczynił się do emancy-
pacji sfer świeckich spod religijnej kontroli. Kapitalizm, który w swych począt-
kach opierał się na wartościach religijnych, w kolejnych fazach juŜ ich nie po-
trzebował. Co więcej, sam zaczął przenikać w obszar religijny i podporządko-
wywać go logice rynkowej. Nauka przybrała postać scjentystycznego światopo-
glądu, którego celem było zastąpienie irracjonalnych wierzeń. Nowoczesne pań-
stwo natomiast wspierało separację sfery religijnej i świeckiej. W większości 
zachodnich społeczeństw konsekwencje zeświecczenia są podobne. Następuje 
w nich prywatyzacja religijności oraz osłabienie instytucji religijnych. Istnieją 



 167

jednak pewne wyjątki. Chodzi przede wszystkim o Stany Zjednoczone, trakto-
wane przez przedstawicieli paradygmatu sekularyzacyjnego jako swego rodzaju 
anomalię, oraz o przypadki znajdujące się dotychczas na peryferiach dyskusji 
(Irlandię, Polskę). Zdaniem J. Casanovy, to zróŜnicowanie jest konsekwencją 
odmiennych doświadczeń historycznych. Tradycja oświeceniowa właściwa dla 
kontynentalnej Europy opierała się na antyklerykalizmie oraz specyficznie ro-
zumianym światopoglądzie naukowym, stawianym w opozycji do religii. Ta 
wrogość wobec wiary wynikała z aliansu tronu i ołtarza, charakterystycznego 
dla europejskiego absolutyzmu XVII w. Społeczeństwa pozbawione doświad-
czeń z cezaropapizmem (Irlandia, Polska oraz Stany Zjednoczone) wytworzyły 
całkowicie inny, bardziej pozytywny stosunek do religii. Na przypadek amery-
kański miała ponadto wpływ odmienna niŜ na kontynencie specyfika światopo-
glądu naukowego, rozumianego nie tyle w kategoriach scjentystycznej ideologii, 
co raczej perspektywy komplementarnej wobec religii.  

Przy załoŜeniu, Ŝe prywatyzacja religii jest tylko opcją historyczną, uwagę 
naleŜy skoncentrować na procesie jej przeciwstawnym, czyli deprywatyzacji. 
Zdaniem J. Casanovy, u podstaw porządku liberalnego leŜą dwie zasady: wolno-
ści religijnej oraz konstytucyjnego rozdziału Kościoła od państwa. Obie reguły 
stanowią konsekwencję dyferencjacji strukturalnej społeczeństwa. W tak zdefi-
niowanym porządku moŜe istnieć nacisk na ograniczanie religii do sfery pry-
watnej. Jak jednak zauwaŜył J. Casanova, te normatywne przesłanki nowocze-
snego społeczeństwa nie wykluczają całkowicie funkcjonowania religii w obsza-
rze publicznym. Jego zdaniem: (…) religia moŜe wkroczyć do sfery publicznej 
i przybrać publiczną formę tylko wówczas, kiedy uznaje nienaruszalne prawo do 
prywatności i świętości zasady wolności sumienia (Ibidem: 111). Na gruncie 
porządku liberalnego deprywatyzację moŜna zatem uzasadnić w co najmniej 
trzech przypadkach. Chodzi tu o sytuacje, gdy religia wkracza do sfery publicz-
nej, aby: a) bronić nie tylko własnej wolności, ale wszystkich nowoczesnych 
swobód i praw obywatelskich (przykładem pozostaje aktywna rola Kościoła 
katolickiego w procesach demokratyzacji w Hiszpanii, Polsce oraz Brazylii); 
b) (…) zakwestionować i podwaŜyć całkowitą, gwarantowaną prawem autono-
mię sfer świeckich do dąŜenia oraz do zorganizowania ich działań w zgodzie 
z zasadami zróŜnicowania funkcjonalnego, bez oglądania się na względy etyczne 
lub moralne (Ibidem: 111) (za przykład mogą posłuŜyć listy pasterskie amery-
kańskich biskupów katolickich kwestionujących „moralność” nuklearnej polity-
ki państwa bądź „sprawiedliwość” systemu kapitalistycznego); c) bronić trady-
cyjnego porządku świata przed prawną bądź administracyjną ingerencją pań-
stwa, skłaniając tym samym społeczeństwo do publicznego namysłu nad etycz-
nymi podstawami kształtowania norm i postaw Ŝyciowych (przykładem są 
w tym przypadku róŜne publiczne mobilizacje w rodzaju Moral Majority czy 
antyaborcyjne wystąpienia katolików) (Ibidem: 112). Konkludując, J. Casanova 
stwierdził, iŜ (…) ostatecznie tylko religie publiczne na poziomie społeczeństwa 



 168

obywatelskiego są zgodne ze współczesnymi uniwersalistycznymi zasadami i ze 
współczesnymi zróŜnicowanymi strukturami (Ibidem: 362). Wykluczył  tym sa-
mym  funkcjonowanie religii publicznych na poziomie państwa oraz społeczeń-
stwa politycznego.  

Moim zdaniem, J. Casanova koncentrując się w swoich rozwaŜaniach na 
deprywatyzacji religii nie przekreślił całkowicie niektórych załoŜeń paradygma-
tu sekularyzacyjnego. Po pierwsze zwrócił uwagę, Ŝe makrostrukturalne prze-
miany skutkujące rozdziałem Kościoła od państwa stanowią konsekwencję dyfe-
rencjacji strukturalnej i są wpisane w przeobraŜenia związane z procesem mo-
dernizacji. Stąd, wszelkie próby powrotu do stanu przednowoczesnego wydają 
się niemoŜliwe. Dowodów w tym względzie dostarczają nieudane eksperymenty 
państwowo-religijne. Po drugie, J. Casanova wskazał, Ŝe zarówno prywatyzacja 
jak i deprywatyzacja religijności pozostają opcjami historycznymi. Jak stwierdził: 
Tradycja, zasady i okoliczności historyczne będą skłaniać niektóre religie do 
pozostania z gruntu prywatnymi religiami zbawienia. Z kolei inne tradycje kultu-
rowe, religijne zasady doktrynalne i okoliczności historyczne będą skłaniały inne 
religie – do przynajmniej okazjonalnego – wkraczania w sferę publiczną (Ibidem: 
365). Powstaje jednak pytanie, jakie czynniki sprawiają, Ŝe dana religia decyduje 
się przekraczać granicę sfery prywatnej? J. Casanova wskazał na kryzys świecko-
ści, a zwłaszcza oświeceniowego racjonalizmu i idei postępu, który w rezultacie 
osłabia znaczenie ideologii politycznych. W tym sensie, religia powraca do sfery 
publicznej jako mobilizująca bądź integrująca siła normatywna. J. Casanova nie 
jest jednak deterministą. Nie załoŜył zatem, Ŝe sam kryzys świeckości automa-
tycznie wyzwala proces religijnego odrodzenia. Sytuacja pozostaje znacznie bar-
dziej skomplikowana. Jego zdaniem, religijne odrodzenie stanowiące konse-
kwencję kryzysu świeckości pojawia się na gruncie tych tradycji  religijnych, 
które nie zostały jeszcze silnie osłabione przez proces sekularyzacji.  

Głos w dyskusji zabrał teŜ J. Habermas. W przeszłości niemiecki filozof nie 
poświęcał wierze zbyt wiele miejsca w swych rozwaŜaniach31. W ostatnich la-

                                        
31 Sformułowana przez niego teoria działania komunikacyjnego nie brała pod uwagę zjawi-

ska religijnego i jego zdolności do odnowienia sfery publicznej. W jednej ze swych prac J. Ha-
bermas skoncentrował się na ruchach, które doszły do głosu w latach 60. XX w. Były one zainte-
resowane obroną bądź restauracją zagroŜonych sposobów Ŝycia. W swej działalności skupiały się 
na kwestiach równouprawnienia, indywidualnej samorealizacji, partycypacji oraz praw człowieka. 
Ich uczestnicy w sposób krytyczny ustosunkowywali się do tradycyjnych problemów polityki, 
związanych z redystrybucją dóbr. Kontestacja porządku społecznego następowała poprzez tworze-
nie ruchów społecznych, w tym antynuklearnych, ekologicznych, feministycznych czy pacyfi-
stycznych. J. Habermas zwrócił uwagę, Ŝe do tych nowych form konfliktu naleŜy ponadto zaliczyć 
inne zachowania zbiorowe. Wymienił przy tym ugrupowania fundamentalistyczne oraz ruchy 
religijne (uŜył wobec nich sformułowania nowe sekty). Zaliczył je do pozostałych ruchów społecz-
nych, zaznaczając jednak, Ŝe nie miały one – w przeciwieństwie do pozostałych – progresywnego 
charakteru. Reprezentowały kategorię oporu i wycofania, gdyŜ: a) nie zajmowały się podbojem 
nowych terytoriów; b) pozbawione były potencjału emancypacyjnego, stanowiły zatem antytezę 
racjonalności (Habermas 2002:704–705).   



 169

tach podjął jednak polemikę z przedstawicielami katolickiego duchowieństwa, 
w tym z monachijskimi jezuitami oraz z kardynałem J. Ratzingerem, później-
szym papieŜem Benedyktem XVI. Jak stwierdził, jego motywacją do uwzględ-
nienia w swej refleksji problemu wiary i wiedzy stała się chęć zmobilizowania 
współczesnego umysłu do przeciwstawienia się właściwemu mu defetyzmowi. 
Myśl postmetafizyczna jest w stanie poradzić sobie z tym pesymizmem funkcjo-
nującym w róŜnych postmodernistycznych akcentach czy naturalizmie. Inna 
sytuacja ma miejsce w przypadku rozumu praktycznego, pozbawionego oparcia 
w filozofii historii. Przełamanie wskazanego defetyzmu wymaga zatem ponow-
nego rozpatrzenia miejsca wiary w społeczeństwie. Chwila wydaje się o tyle 
zasadna, Ŝe w przestrzeni publicznej ponownie pojawiła się religia. J. Habermas 
zasugerował, Ŝe dotychczasowa koncentracja na procesie sekularyzacji przestaje 
być adekwatna wobec tego, co dzieje się w Ŝyciu społecznym. Z samym termi-
nem wiąŜą się zresztą przeciwstawne oceny, ugruntowane w światopoglądzie 
reprezentowanym przez osobę wypowiadającą się na temat zjawiska. Model 
wyparcia przyjmuje interpretację w duchu optymistyczno-postępowym. Zakłada, 
Ŝe religijne sposoby myślenia i formy Ŝycia zostają zastąpione przez bardziej 
racjonalne. Drugie podejście dyskredytuje nowoczesność. J. Habermas określił 
to ujęcie mianem modelu wywłaszczania. Jego zdaniem, sugeruje ono interpre-
tację bezdomnej nowoczesności w duchu teorii upadku. J. Habermas stwierdził 
jednak, Ŝe oba stanowiska są błędne. Jak wskazał: Rozpatrują sekularyzację jako 
rodzaj gry o sumie zerowej między uwolnionymi przez kapitalizm siłami wytwór-
czymi nauki i techniki, z jednej strony, a utrzymującymi się potęgami religii 
i Kościoła – z drugiej. Jedna strona moŜe wygrać tylko kosztem drugiej, i to 
zgodnie z liberalnymi regułami, sprzyjającymi napędowym siłom nowoczesności 
(Habermas 2002:11). Zdaniem filozofa, tak zdefiniowany obraz nie pasuje do 
współczesnego społeczeństwa postsekularnego, gdzie w otoczeniu dalej podle-
gającym procesowi zeświecczenia funkcjonują wspólnoty religijne. Zdecydowa-
na większość z nich ma globalny charakter. Nie ograniczają się do jednego kra-
ju, lecz tworzą wspólnoty światowe.  

Zdaniem J. Habermasa, oŜywienie religijne moŜe budzić pewien niepokój. 
Jak stwierdził bowiem, zjawisko to (…) mnoŜy konflikty między religijnymi 
ugrupowaniami i wyznaniami. Nawet jeśli wiele z nich wybucha z innych powo-
dów, religijny kod wzmacnia Ŝar (Habermas 2009:44). Decydującą rolę wśród 
tzw. nowo narodzonych chrześcijan odgrywają fundamentaliści literalnie odczy-
tujący Pismo Święte. Podobna sytuacja ma miejsce na gruncie innych religii, od 
judaizmu, poprzez islam, do hinduizmu. Mentalność tych ludzi pozostaje 
w sprzeczności z nowoczesnością. Konflikty wybuchają ponadto w sferze poli-
tycznej, a ich przyczyną jest neutralność władzy państwowej względem świato-
poglądów, gwarancja tolerancji religijnej oraz uwolnienie nauki od autorytetu 
religijnego. Napięcia te zdominowały nowoŜytną historię europejską. Stały się 
punktem wyjścia dla refleksji podejmowanej przez filozofów, których poglądy 



 170

przedstawiłem w rozdziale pierwszym. Jak stwierdził J. Habermas: Dziś nie 
tylko mamy ich powtórkę między zachodnim a muzułmańskim światem, lecz takŜe 
wewnątrz liberalnego świata, między wałczącymi grupami wierzących obywateli 
a obywatelami zlaicyzowanymi. MoŜna uznać te konflikty albo za walkę o władzę 
siły państwowej i ruchów religijnych, albo za starcie religijnych i laickich prze-
konań (Ibidem: 45). OŜywienie stanowi zatem wyzwanie dla instytucji państwa. 
Zdaniem J. Habermasa, władze pozostające neutralne względem wszelkich świa-
topoglądów mogą przyjąć, Ŝe wspólnoty religijne w końcu zdecydują się zaak-
ceptować prawnie zagwarantowaną religijną i naukową wolność. Taki proces 
przystosowania pozostawał charakterystyczny w przeszłości dla Kościoła kato-
lickiego. Według filozofa, nie naleŜy jednak poprzestać na tak zdefiniowanej 
strategii. Demokratyczne państwo prawa opiera bowiem swoją legitymizację na 
zakorzenieniu w przekonaniach. Stąd: W celu uzyskania owej legitymizacji, pań-
stwo musi się oprzeć na racjach, które w pluralistycznym społeczeństwie mogą 
być zaakceptowane przez obywateli, zarówno niewierzących jak i wierzących, 
niezaleŜnie od ich światopoglądów czy religii. Konstytucyjne państwo musi nie 
tylko działać w neutralny sposób względem światopoglądów, lecz i opierać się 
na fundamentach prawnych mogących być uzasadnieniami takŜe neutralnymi  
w stosunku do światopoglądów racjami – znaczy postmetafizycznymi (Ibidem: 
45). Ten wymóg z kolei moŜe budzić niepokój wspólnot wiernych. Konieczny 
jest zatem proces dodatkowej edukacji, w wyniku którego obie strony, laicka 
i religijna, wejdą we wzajemne związki i nawiąŜą komunikację. J. Habermas 
sformułował przy tym określone warunki, na jakich owe wspólnoty i państwo 
powinny działać w postsekularnym społeczeństwie. Stwierdził, iŜ grupy religijne 
muszą uporać się z dysonansem poznawczym wywołanym zetknięciem z innymi 
wyznaniami i religiami. Powinny zaakceptować ideę pluralizmu religijnego 
i tolerancji. Kolejnym wyzwaniem, jakie przed nimi stoi, jest dostosowanie się 
do autorytetu nauk, które mają społeczny monopol na wiedzę o świecie. Wspól-
noty religijne muszą uznać ich niezaleŜność. Na koniec powinny zaaprobować 
neutralność państwa wobec wszelkich światopoglądów oraz fakt, Ŝe instytucja ta 
oparta jest na moralności świeckiej. Spełnieniu tych warunków J. Habermas 
nadał szczególną wagę. Uznał, Ŝe ich przyjęcie wyklucza zaistnienie politycznej 
przemocy i moralnego przymusu, tak charakterystycznych dla nowoŜytnych 
konfliktów religijnych. Relacje z innymi, w tym z przedstawicielami konkuren-
cyjnych wyznań czy z reprezentantami świata nauki, powinny natomiast spra-
wić, Ŝe religijna świadomość będzie doświadczać własnych prawd na drodze 
refleksji. J. Habermas sformułował ponadto pewne warunki względem państwa 
funkcjonującego w rzeczywistości społeczeństwa postsekularnego. Jak stwier-
dził musi ono (…) przyzwolić na Ŝądanie, by nie zmuszać swoich wierzących 
obywateli do obowiązków co najmniej asymetrycznych (Ibidem: 46). Liberalny 
porządek polityczny opiera się bowiem na gwarancji wolności do praktykowania 
swojej religii. To fundamentalne załoŜenie, zdefiniowane juŜ przez pierwszych 



 171

myślicieli Oświecenia, nie wynika wyłącznie z pragnienia zapewnienia stabiliza-
cji i spokoju społecznego. Wolność wiary i sumienia pozostaje bowiem norma-
tywną przesłanką właściwą dla ustroju liberalnego. Nie moŜna zatem wymagać 
od wierzących obywateli tego, co byłoby niezgodne z ich religijnymi wartościa-
mi. Dopiero zatem dostosowanie się państwa i wspólnot religijnych do wskaza-
nych wymagań zapewni właściwą koegzystencję ludzi świeckich i wierzących. 
Ta wizja sformułowana przez J. Habermasa była dość ostro krytykowana przez 
innych przedstawicieli teorii krytycznej. Zarzucano mu, Ŝe uległ przed naporem 
religii i de facto otworzył drzwi obskurantyzmowi. Z drugiej strony, niektórzy 
przedstawiciele róŜnych Kościołów i wspólnot  stwierdzali, Ŝe nie widzą podstaw, 
aby musieli podporządkowywać się warunkom zdefiniowanym przez filozofa.  

Tak J. Habermas, jak i J. Casanova, korzystający zresztą z prac niemieckie-
go myśliciela przy tworzeniu własnej koncepcji, próbowali sformułować pewne 
ramy spotkania religii ze światem świeckim w warunkach społeczeństwa postse-
kularnego. Problematyka ta stała się takŜe przedmiotem rozwaŜań dla włoskiego 
filozofa V. Possentiego. Punktem wyjścia i dla jego refleksji stał się proces de-
prywatyzacji. Jak stwierdził: DuŜo danych empirycznych mówi o nowej publicz-
nej obecności religii w Ameryce Północnej, Europie, krajach islamskich, In-
diach, dawnym Związku Radzieckim, Irlandii, Jugosławii, Indonezji; w niektó-
rych przypadkach z tym wydarzeniem łączy się nasilenie dysput między róŜnymi 
religiami (Possenti 2005:192). Zdaniem badacza, skoro religie ponownie poja-
wiły się w przestrzeni publicznej, to konieczna wydaje się analiza i weryfikacja 
tezy sekularyzacyjnej. Autor wskazał, Ŝe pojęcie zeświecczenia moŜe być uŜy-
wane w sensie empiryczno-opisowym oraz normatywnym. W tym drugi przy-
padku osoba posługująca się terminem jest nie tyle zainteresowana obiektywną 
sytuacją, co wykorzystuje go do teoretycznych ataków skierowanych w religię. 
NiezaleŜnie jednak od rozumienia sekularyzacji, samo zjawisko nie znajduje 
obecnie większego potwierdzenia w danych empirycznych. Mimo, Ŝe zwolenni-
cy paradygmatu sekularyzacyjnego zakładali słabnięcie religii, jej zanik w no-
woczesnych społeczeństwach czy teŜ prywatyzację, to ich prognozy nie mają 
współcześnie większej wartości. ZałoŜenia te poddawane są w wątpliwość od 
czasu, gdy religia powróciła do przestrzeni publicznej. W swoich rozwaŜaniach 
V. Possenti zasugerował, Ŝe sam proces deprywatyzacji nie jest przypadkowy. 
Odnosząc się do rzeczywistości europejskiej, czy szerzej kultury zachodniej, 
stwierdził, iŜ wynika on z kryzysu liberalizmu. Źródeł tej destabilizacji naleŜy 
szukać zatem głębiej. Zdaniem V. Possentiego, we współczesnych społeczeń-
stwach europejskich juŜ od kilku dekad obserwujemy kryzys projektu oświece-
niowego. Do liberalizmu głęboko przeniknęła teoria moralnego pluralizmu, sta-
nowiąca fundament dla relatywizmu. Nastąpiło spłaszczenie go do utylitary-
stycznej etyki, zgodnie z którą istnieje wielka rozmaitość wartości, nierzadko 
pozostających ze sobą w konflikcie, których hierarchii nie da się ustalić. O ich 
waŜności decyduje uŜyteczność, definiowana najczęściej w perspektywie logiki 



 172

rynkowej. Przestrzeń publiczna zaczyna funkcjonować jedynie jako miejsce 
spotkania dla realizacji interesów. To sprawia, Ŝe na gruncie ustroju demokra-
tycznego podkreśla się rolę procedur. Publiczną legitymizację uzyskują tylko te 
działania, które mają świecki i neutralny charakter. Wybory Ŝyciowe i cały świat 
wartości ograniczane są do sfery prywatnych decyzji. Jak stwierdził V. Possenti: 
(…) demokracje liberalne nie wydają się zdolne do opanowania i przezwycięŜa-
nia konfliktu związanego z rozmaitymi reprezentacjami tych wartości w inny 
sposób niŜ przez wykluczenie ich ze sfery publicznej (Ibidem: 92). Sam autor nie 
krytykował tego podziału w sposób absolutny. Zwrócił bowiem uwagę, Ŝe takie 
rozwiązanie stanowiło przez długi czas pewną gwarancję spokoju i autonomii 
jednostki. Obecnie jednak stan ten prowadzi do dezintegracji społecznej i ano-
mii. Jak wskazał bowiem filozof: Widać, Ŝe pluralizm ideowy osiągnął wysoki 
stopień a dziedzina prawd wspólnych stopniowo zmalała. Jeśli brakuje rozezna-
nia prawdy, to nie moŜna juŜ prawie Ŝądać od członków społeczeństwa jakichś 
zachowań, posługując się argumentami, ale moŜna tylko ostro je nakazywać 
albo zalecać bez powodzenia (Ibidem: 92). Zdaniem V. Possentiego, rozwiąza-
niem tego kryzysu pozostaje oparcie demokracji liberalnych na powszechnie 
uznawanych wartościach. Społeczeństwo lepiej bowiem funkcjonuje w warun-
kach pewnej przewidywalności i stabilności, gwarantowanej m. in. przez takie 
wartości jak: szacunek dla człowieka, uczciwość, dotrzymywanie słowa, uznanie 
dla dobrze wykonanej pracy czy odpowiedzialność, niŜ w sytuacji wielości 
sprzecznych ze sobą kodeksów etycznych. W propozycji przezwycięŜenia owe-
go kryzysu, jaką sformułował włoski myśliciel, dochodzi do spotkania demokra-
cji z chrześcijaństwem. Zdaniem autora, to rozwiązanie nie jest jednak próbą 
podwaŜenia procesu dyferencjacji systemowej społeczeństwa czy powrotu do 
przednowoczesnej idei chrystianizmu. Punktem wyjścia dla tego spotkania po-
zostaje idea świeckości otwartej. Jej realizacja sprawia, Ŝe państwo staje się 
wolne od wymogów ideologicznych bądź konfesyjnych. Samo z siebie, autono-
micznie nie wytwarza wartości. Nie narzuca teŜ obywatelom doktryn teologicz-
nych, naukowych lub orientacji kulturowych. Pewnym wzorem pozostają w tym 
względzie dokonania rewolucji amerykańskiej, kładącej nacisk na tolerancję 
wyznaniową, zakładającej publiczną obecność religii. Przeciwieństwem świec-
kości otwartej jest laicyzm. Stanowi on dziedzictwo rewolucji francuskiej. Jak 
wskazał autor, pojęcie laicyzmu (…) nakazuje wykluczyć Boga ze sfery publicz-
nej nawet na poziomie hipotezy, tak aby Ŝycie publiczne kierowało się wyłącznie 
immanentnymi kryteriami (Ibidem: 163). Ta idea świeckości otwartej korespon-
duje ze współczesną aktywnością ruchów religijnych, zwłaszcza katolickiej 
proweniencji. W większości funkcjonują one na poziomie społeczeństwa obywa-
telskiego. Chrześcijaństwo wkracza zatem w przestrzeń publiczną zwracając się 
z apelem o nawrócenie intelektualne i moralne. Zmierza w ten sposób do kształ-
towania ewangelicznej świadomości jednostek, przywrócenia ducha wspólnoty. 
Propozycja sformułowana przez włoskiego filozofa sięga jednak dalej. Przezwy-



 173

cięŜenie kryzysu powinno być bowiem punktem wyjścia dla odnowy cywiliza-
cyjnej Europy. Celem staje się zatem uformowanie społeczeństwa Ŝywotnie 
chrześcijańskiego, otwartego zarówno na niewierzących jak i przedstawicieli 
innych religii, chroniącego swobodę wyznaniową jak teŜ cywilne i polityczne 
formy wolności; cechującego się ponadto pluralizmem społecznym, gwarantują-
cym, Ŝe Ŝycie społeczne nie będzie podporządkowane nielicznym, scentralizo-
wanym instytucjom, tak istotnym na gruncie demokracji proceduralnej. Rze-
czywistość wypełnią m. in. świeckie ruchy inspirujące się chrześcijaństwem, 
religią, stanowiące swego rodzaju odpowiednik bractw zakonnych kształtują-
cych się w czasach średniowiecznego Christianitias.  

Problematyka odrodzenia religijnego budzi takŜe pewne moje refleksje. Po 
pierwsze, uwaŜam, Ŝe niektórzy badacze koncentrujący się na zjawisku depry-
watyzacji krytykując uniwersalistyczne zapędy tezy sekularyzacyjnej popadają 
w drugą skrajność. W ich przekonaniu religijne odrodzenie stanowi przekony-
wujący dowód na to, Ŝe pogląd o postępującym zeświecczeniu był błędny. Trud-
no jednak się z tym zgodzić. Wydaje mi się, Ŝe obserwowane odrodzenie pod-
waŜa tylko cześć z załoŜeń ukształtowanych przez przedstawicieli paradygmatu 
sekularyzacyjnego. Zasadne jest poddawanie w wątpliwość przekonania o pry-
watyzacji wiary, gdy ta ponownie wkracza do sfery publicznej. Inaczej sytuacja 
ta wygląda jednak z perspektywy makrostrukturalnej. Na gruncie paradygmatu 
sekularyzacyjnego zakładano bowiem, Ŝe postępująca dyferencjacja strukturalna 
społeczeństwa doprowadzi do uniezaleŜnienia się poszczególnych podsystemów 
społecznych od religii. Poglądu tego nie podwaŜył proces deprywatyzacji. Zja-
wiska religijne wkraczające w przestrzeń publiczną funkcjonują na poziomie 
społeczeństwa obywatelskiego, a nie systemu politycznego. Eksperymenty, 
w wyniku których ruchy religijne przejmują władzę i ustanawiają rządy prawa 
religijnego naleŜą do rzadkości. Zazwyczaj teŜ kończą się poraŜką. NiezaleŜnie 
od tego, w jaki sposób modernizacja następuje w społeczeństwie, prowadzi ona 
do dyferencjacji strukturalnej. Nie ma moŜliwości, aby ten proces powstrzymać 
i powrócić do stanu przednowoczesnego. Ten wniosek tłumaczy, dlaczego we 
współczesnym świecie ruchy fundamentalistyczne tracą na znaczeniu, a zyskują 
bardziej pogodzone z nowoczesnością umiarkowane ugrupowania religijne. 
Sama deprywatyzacja zatem kwestionuje tylko niektóre załoŜenia tezy sekulary-
zacyjnej. Trudno takŜe uzasadnić stwierdzenie, Ŝe mamy do czynienia z nowym 
procesem wyznaczającym kierunek rozwoju religijności. Taki pogląd ma uni-
wersalistyczny charakter i stanowi lustrzane odbicie tezy sekularyzacyjnej. BliŜ-
sze jest mi stanowisko J. Casanovy sugerujące, Ŝe zarówno deprywatyzacja jak 
i zeświecczenie są tylko pewnymi opcjami, uwarunkowanymi kontekstami kul-
turowymi, w jakich zachodzą. Z drugiej strony, uwaŜam, Ŝe interesujące rozwią-
zanie tego dylematu tkwi w koncepcjach teoretycznych funkcjonujących na 
gruncie paradygmatu ekonomicznego. Te zachodzące po sobie procesy zeświec-
czenia oraz odrodzenia moŜna postrzegać jako etapy cyklu religijnego. L. Ian-



 174

naccone oraz S. Everton zidentyfikowali podobne zjawisko analizując udział 
wiernych w praktykach religijnych w ciągu jednego roku. W okresach świąt 
następował wzrost uczestnictwa w naboŜeństwach. Udział ten malał w czasie 
wakacji (Iannaccone, Everton 2004). Jeśli zatem, istnieją cykle krótkookresowe, 
to moŜna pokusić się o tezę, Ŝe powinny funkcjonować takŜe i długookresowe. 
Taki wniosek wymagałby jednak rezygnacji z definiowania deprywatyzacji 
i sekularyzacji w kategoriach opcji. Oba procesy stanowiłyby wówczas etapy 
szerszego zjawiska – swego rodzaju cyklu koniunkturalnego religijności.  

Druga moja uwaga dotyczy charakteru zjawisk składających się na religijne 
odrodzenie. Niektórzy badacze zdają się bowiem ignorować ich świecką naturę 
i ograniczają je wyłącznie do fenomenu z obszaru wiary. W moim odczuciu, 
moŜemy mieć w tym przypadku do czynienia z tzw. mechanizmem przemiesz-
czenia. Strukturalne napięcia występujące w społeczeństwach nie mogą zostać 
wyartykułowane w działaniu stricte politycznym, wyraŜane są zatem w religij-
nych formach. Taki punkt widzenia zarysował P. Berger sugerując, Ŝe istotną 
cechą omawianego odrodzenia jest silna niechęć religijnych aktywistów wobec 
zsekularyzowanych elit. Jeśli przyjmiemy ideę mechanizmu przemieszczenia za 
zasadną, to warto zastanowić się nad rolą wiary w procesie deprywatyzacji. 
Trudno tutaj zgodzić się ze stanowiskiem marksistowskim, całkowicie pozba-
wiającym ludzi religijności, sprowadzającym ją do fałszywej świadomości. Mo-
im zdaniem, wiara stanowi punkt wyjścia dla zjawiska deprywatyzacji. Aby 
mogło ono jednak zaistnieć, powinny być spełnione ponadto inne przesłanki. 
W społeczeństwie, w którym pojawia się deprywatyzacja musi mieć miejsce 
konflikt polityczny bądź ekonomiczny. Cechuje je napięcie destabilizujące ład 
społeczny. Nie istnieją w nim ponadto instytucje świeckie, dzięki którym ten 
konflikt mógłby zostać wyraŜony bądź ich funkcjonowanie nie jest sprawne. 
WaŜną rolę odgrywa takŜe sam kontekst kulturowy. Jeśli istnieje tradycja anga-
Ŝowania instytucji religijnych w rozwiązywanie konfliktów politycznych i eko-
nomicznych, to wówczas wystąpienie procesu deprywatyzacji jest bardziej 
prawdopodobne. Funkcjonowanie religii w przestrzeni publicznej pozostaje 
wówczas ograniczone w czasie. Nie mamy wtedy do czynienia ze zjawiskiem 
zasadniczo rekonstruującym załoŜenie o prywatyzacji, a jedynie z okresowym 
angaŜowaniem religii w proces mobilizacji politycznej.  

Moje przemyślenia dotyczą takŜe rozwiązań ustrojowych w warunkach spo-
łeczeństwa postsekularnego. Zgadzam się z opinią sformułowaną przez J. Ha-
bermasa w tym względzie. Zasadne jest funkcjonowanie wspólnot religijnych 
w przestrzeni publicznej tak długo, jak te respektują świeckość państwa, istnie-
nie w społeczeństwie innych wyznań i światopoglądów oraz autonomię zinstytu-
cjonalizowanych nauk. Nieco bardziej problematyczna wydaje mi się natomiast 
koncepcja przedstawiona przez V. Possentiego. Podzielam jego przekonanie, co 
do kryzysu liberalizmu. Nieco inaczej zapatruję się jednak na kwestię relatywi-
zmu i jego przezwycięŜenia. We współczesnych społeczeństwach rzeczywiście 



 175

daje się zaobserwować pewne przejawy anomii. Trudno jest w sposób jedno-
znaczny zdefiniować a nawet zidentyfikować fundamenty ładu moralnego, na 
których opiera się obecnie ustrój demokratyczny. Poszczególne podsystemy 
społeczne podporządkowane zostały logice rynkowej. Proces ten postępuje dalej 
i przekształca nie tylko relacje właściwe dla środowiska poszczególnych podsys-
temów, ale równieŜ sferę prywatną i relacje między ludźmi. Ta ekonomizacja 
Ŝycia społecznego, pierwotnie postrzegana zapewne jako czynnik integracji spo-
łeczeństwa, koncentrowania jego uwagi wokół zagadnień gospodarczych, przy-
czynia się de facto do rozpadu poczucia wspólnotowości. Dominujące znacze-
nie, jakie przypisuje się kryteriom uŜyteczności czy efektywności, pozostaje 
w kontradykcji nie tylko z przygodnością ludzkiej egzystencji i wynikającymi 
z tego problemami, ale równieŜ ze skomplikowanym charakterem relacji spo-
łecznych. Logika ta przyczynia się zatem do pejoratywnego naznaczenia kwestii 
starości, choroby, ubóstwa czy bezrobocia jako zjawisk ze swej natury bezpro-
duktywnych. Wykluczenie aspektu moralnego w procesie funkcjonowania sys-
temu powoduje, Ŝe system ten staje się nie tylko bezosobowy, ale teŜ i zdehu-
manizowany. Konieczne staje się zatem odświeŜenie ducha demokracji. V. Po-
ssenti stwierdził, Ŝe temu zadaniu najlepiej podoła nowy chrystianizm. Nie je-
stem jednak przekonany, co do tego rozwiązania, gdyŜ dostrzegam w nim pewne 
tendencje do ekskluzji innych. Problemem pozostaje chociaŜby kwestia homo-
seksualizmu, wobec której V. Possenti przyjmuje stanowisko krytyczne. Włoski 
filozof stwierdził, Ŝe orientacja ta nie jest zgodna z naturą. Zabrania jej teŜ dok-
tryna katolicka. Odnoszę wraŜenie, Ŝe w procesie odnowy demokracji, przywró-
cenia idei solidarności i szacunku dla drugiego człowieka, szkodliwe moŜe być 
literalne trzymanie się świętych tekstów czy forsowanie specyficznie rozumia-
nego prawa naturalnego. Nadzieję na tę wielką rekonstrukcję pokładam raczej w 
nowym humanizmie, czerpiącym inspirację z nauk i religii, stanowiącym swego 
rodzaju instytucjonalny i duchowy fundament dla róŜnorodności wyznań i świa-
topoglądów funkcjonujących w społeczeństwie. Ten humanizm mógłby przy-
brać formę religii obywatelskiej.   

 
4.2.  Fundamentalizm religijny 

 
Jednym z głównych przedmiotów zainteresowania badaczy koncentrujących 

się na funkcjonowaniu religii w przestrzeni publicznej pozostaje fundamenta-
lizm religijny. Znaczna część organizacji i ruchów składających się na religijne 
odrodzenie ma taki właśnie charakter. Na wstępie konieczne wydaje się przybli-
Ŝenie sposobów definiowania fundamentalizmu. Nie jest to jednak proste. Wśród 
badaczy podejmujących tę problematykę trwa dyskusja nad tym, co naleŜy ro-
zumieć pod tym pojęciem. Pojawiły się propozycje, aby zjawisko traktować 
nieco szerzej, jako dogmatyczny sposób myślenia i postrzegania rzeczywistości 



 176

w ogóle bądź jako swego rodzaju przywiązanie do przeszłości, odrzucające nie 
tylko innowacje, ale samą dyskusję nad sensownością utrzymywania tradycji 
(Giddens 2002:14). Tak obszerne rozumienie omawianego terminu wykracza 
poza ramy tej ksiąŜki. W swoich rozwaŜaniach skupiłem się na fundamentali-
zmie religijnym. W literaturze przedmiotu pojęcie to funkcjonuje w wąskim 
i szerokim rozumieniu. M. Marczewska-Rytko określiła te dwa stanowiska mia-
nem minimalizmu i maksymalizmu metodologicznego (Marczewska-Rytko 
2010). Oprócz nich istnieje ponadto szereg poglądów pośrednich. Zwolennicy 
minimalizmu ograniczają fundamentalizm religijny do fenomenu funkcjonują-
cego na gruncie amerykańskiego protestantyzmu. Takie rozumienie zjawiska 
wprost związane jest z historią terminu. Jak wskazała M. A. Tétreault, na po-
czątku XX w. uŜyli go amerykańscy protestanci, wywodzący się głównie z pre-
zbiteriańskiej denominacji, na określenie własnych poglądów. Narastające 
sprzeczności pomiędzy treściami zawartymi w Biblii a nauką i technologią pro-
wadziły do integrowania się konserwatywnych wspólnot protestanckich w obro-
nie prawd religijnych. Ostrze krytyki skierowane zostało przede wszystkim 
przeciw darwinizmowi oraz analizom historycznym Pisma Świętego. Oficjalny 
sprzeciw wobec nowych sposobów interpretacji Biblii nastąpił w 1895 r. w trak-
cie konferencji w Niagara Falls, kiedy to konserwatywni teologowie protestanc-
cy zredagowali dokument stwierdzający absolutną wolność Pisma Świętego od 
błędów. W 1910 r. amerykańscy prezbiterianie, związani z rodzącym się wów-
czas ruchem, ustalili kryteria róŜnicujące prawdziwą wiarę od fałszywej. Wy-
mienili ogółem pięć punktów, nazwanych następnie fundamentalnymi zasadami 
prawdziwego chrześcijaństwa. Doktryna ta objęła wiarę w: bezbłędność tekstu 
Biblii, narodziny Jezusa z Dziewicy, zastępczy charakter ofiary Jezusa, cielesne 
zmartwychwstanie Jezusa oraz autentyczność dokonanych przez niego cudów 
(Tétreault 2004). Jak stwierdziła D. Motak, ówcześni teologowie protestanccy, 
z pięcioma wymienionymi zasadami wiązali kolejne cztery, kładące nacisk na: 
boskość Jezusa Chrystusa, grzeszną naturę człowieka, zbawienie przez wiarę 
dzięki łasce oraz zmartwychwstanie prawdziwych wyznawców w ciele (Motak 
2002:75). Doktryna fundamentalistyczna została wyłoŜona w pełni w serii 
90 artykułów, które opublikowano w latach 1910–1915. Ten cykl broszur 
zatytułowano The Fundamentals. A Testimony to the Truth. Od niego wzięła się 
takŜe nazwa nowo powstałego ruchu. Twórcy owych artykułów, a takŜe zwo-
lennicy przedstawionej w nich doktryny, sami zaczęli określać się mianem fun-
damentalistów dla pokazania swego przywiązania do podstaw wiary. Pomysło-
dawcą publikacji, a zarazem jej fundatorem był milioner L. Steward. 
W załoŜeniach seria broszur miała dotrzeć do wszystkich anglojęzycznych pa-
storów, teologów, misjonarzy oraz zwykłych wiernych (Motak 2002). 

W innym kontekście termin fundamentalizm pojawił się pod koniec lat 70. 
XX w. Jak stwierdziła G. ter Haar, zaczęli z niego korzystać dziennikarze 
i publicyści do opisu wydarzeń mających miejsce w Iranie w 1979 r. (Haar 



 177

2003). Pojęcie zyskało popularność na tyle, Ŝe wkrótce posługiwano się nim 
w odniesieniu do wszelkich ugrupowań bądź ruchów religijno-politycznych 
negatywnie ustosunkowanych do nowoczesności (Lang, Wee 2003). Istotną rolę 
w upowszechnieniu stanowiska maksymalistycznego odegrał realizowany 
w latach 1987–1995 The Fundamentalism Project, finansowany przez American 
Academy Art and Sciences. Efektem tego przedsięwzięcia było wydanie pięcio-
tomowej edycji rozpraw pod redakcją M. E. Marty’ego oraz R. S. Appleby. 
W pierwszej z publikacji, zatytułowanej Fundamentalisms Observed (1991), 
została sformułowana szeroka definicja fundamentalizmu. Stwierdzono, Ŝe 
wskazane zjawisko to tendencja lub sposób myślenia zakorzeniony we wspólno-
tach religijnych, artykułowany przez określone jednostki oraz ruchy. Ta tenden-
cja (sposób myślenia) manifestuje się jako strategia bądź zbiór strategii, ugrun-
towanych na subiektywnym poczuciu zagroŜenia przed rozpadem indywidual-
nych i grupowych toŜsamości. Fundamentaliści czując, Ŝe we współczesnym 
świecie toŜsamość przestaje być czymś stabilnym, postanawiają – w sposób 
wybiórczy – odzyskiwać z uświęconej przeszłości doktryny, wierzenia oraz 
praktyki. W duchu pragmatycznym oczyszczają, modyfikują i sankcjonują odzy-
skane „fundamenty”. Odtąd mają one słuŜyć jako wał obronny, chroniący przed 
inwazją obcych oraz ekspansją ich synkretycznego, areligijnego bądź nawet 
niereligijnego środowiska. W „fundamenty” zostają włączone nieznane wcze-
śniej nakazy oraz innowacje religijne, głównie po to, aby odzyskały one swą 
dawną charyzmatyczną moc i dzięki temu pozwoliły przekształcić doświadcze-
nie religijne w toŜsamość grupową (Marty, Appleby 1991; por. Beckford 
2003:178). Zaproponowana w ramach The Fundamentalism Project definicja 
dotyczyła ruchów, ugrupowań oraz działań pojawiających się w obrębie róŜnych 
wyznań. Stąd, pojęcie fundamentalizmu dotyczyło zarówno judaizmu, chrześci-
jaństwa, czy islamu, jak i buddyzmu32 czy japońskiego szintoizmu33. Podobne 
stanowisko przyjęli takŜe inni badacze. T. G. Jelen stwierdził, Ŝe choć termin ten 
pierwotnie odnosił się wyłącznie do nurtów powstałych na gruncie amerykań-
skiego protestantyzmu, to zasadne jest, aby objąć nim ruchy i ugrupowania po-
wstające na gruncie innych religii. Wszystkie one, bez względu na przynaleŜ-
ność denominacyjną, mają polityczny charakter, pozostają zainteresowane 
uwzględnieniem w systemie prawnym, a w konsekwencji i w codziennym Ŝyciu, 
wartości religijnych. W odróŜnieniu od M. E. Marty’ego oraz R. S. Appleby, 

                                        
32 Interesujący artykuł w tym względzie, zatytułowany Fundamentalistic Movements in The-

ravada Buddhism (1991), przedstawiony zostaje w tomie przez D. K. Swearera. W tomie Funda-
mentalisms and the State: Remaking Polities, Economies and Militance (1993) natomiast pojawia-
ją się dwa kolejne artykuły dotyczące fundamentalizmu na gruncie buddyzmu: Buddhist Econo-
mics and Buddhist Fundamentalism in Burma and Thailand autorstwa Ch.F. Keyesa oraz 
Buddhism, Politics, and Violence in Sri Lanka napisany przez S. J. Tambiaha.  

33 Zob. D a v i e s W. (1991), Fundamentalism in Japan: Religious and Political, [w:] 
M. E. M a r t y, R. S. A p p l e b y (red.) Fundamentalisms Observed, University of Chicago Press, 
Chicago. 



 178

traktujących fundamentalizm jako strategię, T. G. Jelen połoŜył nacisk na dok-
trynę religijną, stanowiącą punkt wyjścia dla mobilizacji politycznej (Jelen 
2003). Do podobnych wniosków doszedł B. Tibi, który posunął się jednak jesz-
cze dalej i określił omawiane zjawisko mianem ideologii politycznej (Tibi 
1997:24).  

Nie mniej interesujące wydają się stanowiska pośrednie, sytuujące się po-
między metodologicznym minimalizmem i maksymalizmem. Taki pogląd na 
fundamentalizm sformułowała m. in. D. Motak. Autorka stwierdziła, Ŝe pojęcie 
to (…) określa religijne ruchy protestu i opozycji wobec kulturowych postaw 
procesów modernizacji, krytyczne wobec nowoczesnych prądów teologicznych 
i transformacji instytucji religijnych i zorientowane na obronę lub przywrócenie 
tradycyjnych fundamentów dogmatycznych i form wiary (Motak 2002:63). Ru-
chy te dąŜą zazwyczaj do zniesienia podziału na sferę świecką i religijną, zakła-
dają zarazem przyznanie tej drugiej dominującej roli w społeczeństwie. Ich reto-
rykę charakteryzuje krytyka procesów modernizacji, akcentowanie wątków 
wskazujących na degenerację współczesnego świata. W jej obrębie funkcjonują 
takŜe mitologiczne obrazy przeszłości oraz wizje apokaliptyczne. Dla organiza-
cji fundamentalistycznych właściwa jest elitarna samoświadomość, przekonanie, 
Ŝe pielęgnują właściwą formę religijności. Ponadto, omawiane pojęcie, jak pisze 
D. Motak: (…) określa światopogląd religijny, który cechuje dogmatyzm, auto-
rytaryzm, moralizm, prozelityzm, antyekumenizm, ekskluzywizm soteriologiczny, 
akcentujący radykalny antagonizm sił Dobra i Zła, co znajduje wyraz na pozio-
mie wyobraŜeń religijnych (satanologia etc.) i w polaryzacji świata społecznego 
(konstruowanie ikon wroga, wzbudzających poczucie zagroŜenia, i ich demoni-
zacja) (Ibidem: 64). Zdaniem badaczki, tak zdefiniowany fundamentalizm pozo-
staje właściwy przede wszystkim dla protestantyzmu, daje się go takŜe zaobser-
wować na gruncie katolicyzmu. W tym drugim przypadku pojęcie stosowane 
jest jako ekwiwalent terminu integryzm i odnosi się do tych nurtów wskazanego 
wyznania, które koncentrują się na konserwacji dogmatów, tradycji i struktur 
instytucjonalnych, rytualizmie oraz wąskim ujęciu toŜsamości religijnej (Ibidem: 
64). W opinii D. Motak, wątpliwe pozostaje jednak uŜycie omawianego sformu-
łowania na określenie islamskich ruchów politycznych. Jak stwierdziła bowiem: 
Ideologia islamizmu powstała (…) w sytuacji postkolonialnej jako reakcja na 
zderzenie kultur, a nie w środowisku rozwiniętej nowoczesności na mocy jej 
wewnętrznej dynamiki (Ibidem: 64–65). „Antymodernizm” ruchów islamskich 
opiera się na sprzeciwie wobec okcydentalizmu, stanowi protest przeciw nowo-
czesnej, świeckiej kulturze Zachodu, narzuconej społeczeństwom muzułmań-
skim. Termin fundamentalizm powinien dotyczyć zatem przede wszystkim za-
chodniego chrześcijaństwa, protestantyzmu oraz katolicyzmu, na czym w swojej 
pracy skoncentrowała się badaczka, oraz judaizmu. To bowiem te wyznania 
funkcjonują w środowisku rozwiniętej nowoczesności. Mimo, Ŝe przyjętą przez 
autorkę perspektywę nie moŜna uznać za skrajną, nie ogranicza bowiem pojęcia 



 179

fundamentalizm tylko i wyłącznie do jego klasycznych przejawów z przełomu 
XIX i XX w., to wydaje się, Ŝe na continuum definicyjnym jest ona bliŜej podej-
ścia minimalistycznego.  

Stanowisko pośrednie przedstawili takŜe włoscy badacze, E. Pace i P. Ste-
fani. Ich zdaniem, termin fundamentalizm stał się obecnie łatwą w uŜyciu etykie-
tą, za pomocą której opisuje się ruchy religijne o róŜnym charakterze. Samo 
pojęcie ogranicza się czasami do fanatyzmu. Analizując omawiane zjawisko 
trzeba jednak trzymać się określonych zasad. Po pierwsze, naleŜy uŜywać tego 
pojęcia w liczbie mnogiej. Badacze tłumaczyli to tym, Ŝe istnieją (…) róŜne 
fundamentalizmy w zaleŜności od rozmaitych kontekstów kulturowych i religij-
nych, w których ruchy, grupy oraz organizacje ekstremistyczne powstały i dzia-
łają (E. Pace, P. Stefani 2002:21). Po drugie, nie naleŜy omawianego zjawiska 
sprowadzać tylko i wyłącznie do radykalnych form działania. Jak stwierdzili: 
Ruchy fundamentalistyczne składają się (…) nie z jakichś abstrakcyjnych formuł 
wiary religijnej lub sloganów nawołujących do przemocy, lecz tworzą je ludzie 
z krwi i kości, którzy na róŜny sposób odwołują się do danej doktryny religijnej 
lub świętej tradycji, interpretują je w nowy sposób, a w niektórych przypadkach 
wręcz stwarzają na nowo, budując zespół działań kolektywnych, który naleŜy 
analizować jako taki (Ibidem: 22). W tym rozumieniu ruchy fundamentalistycz-
ne uciekają się do form działania podobnych do tych, jakie występują w ruchach 
społecznych czy politycznych. Po trzecie, omawiane zjawisko pojawia się 
w ramach wielkich religii światowych, od chrześcijaństwa poczynając, poprzez 
judaizm, islam, na hinduizmie i sikhizmie kończąc. Ruchy te powstają w okre-
ślonej sytuacji historycznej mającej miejsce w drugiej połowie XX w. Stąd, do-
datkowe znaczenie odgrywać będą tu dwa elementy. Pierwszy z nich moŜna 
określić jako powrót do politycznej roli religii. Jak wskazali autorzy: Pod wie-
loma względami fundamentalizm prezentuje się jako powrót do tematu, który 
wydawał się juŜ usunięty ze sceny współczesnej historii: mówienie ponownie 
o Bogu i uwzględnienie jego Słowa (objawionego lub nie, to uściślenie nie ma 
tutaj większego znaczenia) w świecie, który z powodu pewnej wstydliwości albo 
obojętności przestał to robić (Ibidem: 23). Drugim waŜnym elementem, obec-
nym we wszelkich ruchach fundamentalistycznych, jest przypisywanie znacznej 
roli polityce. Nie chodzi tutaj wyłącznie o to, Ŝe celem niektórych radykalnych 
środowisk religijnych jest zdobycie władzy politycznej, ale takŜe o radykalną 
dekonstrukcję sztuki rządzenia i formy państwa. Religia nie jest postrzegana 
wyłącznie jako jeden z podsystemów społecznych. Staje się czymś więcej. Wi-
dzi się w niej fundament państwa. Z tego punktu widzenia, wspólna toŜsamość 
religijna powinna być uznawana we wszystkich obszarach społecznego działa-
nia. Na gruncie omawianego światopoglądu przywraca się jej rolę głównego 
czynnika integracji społecznej.  

Stanowisko sformułowane przez E. Pace oraz P. Stefaniego bliskie jest za-
tem podejściu maksymalistycznemu. Badacze nie odnieśli jednak terminu fun-



 180

damentalizm do wszelkich zjawisk religijnych, które pozostają wrogo nastawio-
ne wobec nowoczesności. Ich zdaniem, pojęcie to dotyczy tych ruchów i ugru-
powań, które opierają swoją działalność na absolutnym prymacie świętego tek-
stu. Jeśli element ten nie występuje, to jest wielce prawdopodobne, Ŝe dane zja-
wisko ma więcej wspólnego z tradycjonalizmem bądź integryzmem aniŜeli 
z religijnym fundamentalizmem. Innymi słowy, dopiero istnienie świętej księgi 
oraz specyficznej więzi między wierzącymi a tym tekstem pozwala zdefi-
niować dane zjawisko jako fundamentalistyczne. Wskazana relacja sprowa-
dza się do czterech elementów. Po pierwsze, fundamentaliści głoszą zasadę wol-
ności świętej księgi od błędów. Zakłada się przy tym, Ŝe istnieje pewien zinte-
growany zbiór treści i znaczeń, który nie moŜe być selekcjonowany czy dowol-
nie interpretowany przez ludzki rozum. Po drugie, fundamentaliści przyjmują 
zasadę ahistoryczności prawdy zawartej w świętej księdze. Oznacza to, Ŝe do-
stosowywanie tego tekstu do warunków historycznych pozostaje sprzeczne 
z jego religijnym przesłaniem. Po trzecie, fundamentaliści zakładają, Ŝe z treści 
świętej księgi moŜliwe jest wydobycie integralnego modelu społeczeństwa, bę-
dącego – ze względu na swe boskie pochodzenie – czymś znacznie bardziej 
doskonałym od istniejących obecnie form władzy politycznej. Po czwarte, (…) 
odniesienie do absolutnej zasady kaŜe postulować moŜliwość zbudowania „pań-
stwa ziemskiego” jako odwzorowania idealnego modelu społeczeństwa ukaza-
nego w świętej księdze, (…) (Ibidem: 28). Włoscy badacze, odwołując się do 
kategorii świętego tekstu oraz określonej relacji między nim a wiernymi, ograni-
czają szerokie zastosowanie omawianego tu terminu. W konsekwencji, pojęcie 
fundamentalizm moŜe być uŜyte w odniesieniu do judaizmu, protestantyzmu czy 
islamu. Pewne trudności pojawiają się jednak w przypadku innych wyznań. 

Te problemy związane są m. in. z istnieniem katolickiego fundamentali-
zmu. Jak stwierdziłem wcześniej, D. Motak odniosła ten termin takŜe do wska-
zanego wyznania. Uznała przy tym, Ŝe przejawem katolickiego fundamentali-
zmu pozostaje Opus Dei czy Bractwo św. Piusa X powstałe z inicjatywy biskupa 
M. F. Lefebvre’a. W Encyklopedii katolickiej z 1989 r. istnieje nawet definicja 
omawianego zjawiska. Jej autor M. Rusecki wskazał, iŜ na gruncie wskazanego 
wyznania fundamentalizm oznacza (…) tendencję budowania teologii na pod-
stawie źródeł biblijnych (i ich patrystyczną interpretację); wyraŜa równieŜ za-
chowawczy i redukcyjny stosunek do depozytu wiary chrześcijańskiej i instytu-
cjonalnych struktur Ŝycia kościelnego; bliski jest tradycjonalizmowi; rodzi po-
stawę rygorystycznego zachowania podstawowych prawd wiary i chrześcijań-
skiej moralności (Rusecki 1989:763). Interesujący punkt widzenia przyjęli 
E. Pace oraz P. Stefani, którzy na wstępie stwierdzili: Fundamentalizm zdaje się 
być przywilejem przede wszystkim ewangelikalnego protestantyzmu, islamu 
i ultraortodoksyjnego judaizmu. Z duŜą ostroŜnością (…) moŜna mówić o nim 
w odniesieniu do hinduizmu i sikhizmu. I dalej: Wydaje się, Ŝe zjawisko to 
w mniejszym stopniu dotyka katolicyzmu (Pace, Stefani 2002:133). Stanowisko 



 181

badaczy zakłada bowiem istnienie świętego tekstu odczytywanego w sposób 
literalny. W tradycji katolickiej natomiast w centrum znajduje się nie tyle księga, 
co Osoba (Jezus Chrystus) lub Instytucja (Magisterium), która strzeŜe pamięci 
o Niej. Nie istnieje zatem zasada sola scriptura funkcjonująca na gruncie prote-
stantyzmu. Nie ma teŜ idei, właściwej m. in. dla ortodoksyjnego judaizmu i ra-
dykalnego islamu, Ŝe święty tekst stanowi bezpośrednie objawienie prawa boŜe-
go. W Kościele katolickim ostatecznym gwarantem wiary pozostaje autorytet 
Magisterium, przejawiający się przede wszystkim w osobie papieŜa. Jak stwier-
dzili autorzy: Oznacza to podkreślenie – w kategoriach teologicznych i socjolo-
gicznych – pośredniczącej roli pasterzy, grona specjalistów, którzy strzegą gra-
nic systemu wierzeń uwaŜanego za ortodoksyjny. Świeccy w katolicyzmie wiedzą 
– przynajmniej w załoŜeniach – Ŝe ich wiara opiera się oczywiście w pierwszym 
rzędzie na własnym sumieniu, ale takŜe na pewnikach gwarantowanych przez 
autorytet religijny w kwestii wiary (Ibidem: 134). Nie oznacza to jednak, Ŝe wło-
scy badacze w ogóle wykluczyli istnienie fundamentalizmu w obrębie katolicy-
zmu. Tendencje w tym względzie pojawiają się wówczas, gdy przesadnie pod-
kreśla się funkcję pośredniczącą pasterzy jako podstawy wiary. Autorytet papie-
Ŝa pełni wówczas taką samą rolę jak Biblia w środowisku protestanckich funda-
mentalistów. Sami autorzy woleli jednak na określenie tego zjawiska uŜywać 
terminu neointegryzm katolicki (Pace, Stefani 2002). Ten punkt widzenia po-
dzielany był przez innych badaczy. T. O’Meara stwierdził, Ŝe wskazane wyzna-
nie stoi w opozycji do wszelkich form fundamentalizmu. Kościół katolicki nie 
jest homogeniczną instytucją. Pozostaje niezwykle zróŜnicowaną wspólnotą. Nie 
da się go sprowadzić do autorytarnej, monarchistycznej piramidy, na czele której 
stoi papieŜ. Kościół pozostaje Ŝywym ciałem, zawsze wypełnionym róŜnymi 
nowymi i starszymi ruchami, teologami i świętymi. Stąd, na gruncie katolicy-
zmu nie ma miejsca dla fundamentalizmu i związanej z nim strategii wyklucza-
nia, separacji od nieprawowiernych. Podobnie jednak, jak E. Pace oraz  P. Stefa-
ni, T. O’Meara wskazał, Ŝe pewne tendencje tego typu mogą pojawić się, jeŜeli 
chodzi o kwestie związane z władzą duchownych oraz liturgią (O’Meara 1990, 
1996). W. D. Dinges i J. Hitchcock stwierdzili natomiast, Ŝe w stosunku do kon-
serwatywnych ruchów funkcjonujących na gruncie katolicyzmu wolą uŜywać 
terminu tradycjonalizm. Stanowi on reakcję niektórych grup na zagroŜenia wyni-
kające z nowoczesności. Za przykład tak zdefiniowanego tradycjonalizmu uznali 
m. in. Bractwo św. Piusa X (Dinges, Hitchcock 1991). Przeciwny uŜywaniu ter-
minu fundamentalizm w odniesieniu do katolicyzmu pozostaje takŜe J. Casanova. 
Jego zdaniem, Kościół kontynuuje aggiornamento. To zaś sprawia, Ŝe nie ma 
w nim dziś miejsca na tendencje integrystyczne (Casanova 2008:75–76). 

Jakie są korzenie fundamentalizmu? Niektórzy zasugerowali, Ŝe oma-
wiane zjawisko stanowi konsekwencję zderzenia tradycyjnej religijności z no-
woczesnością i charakterystycznym dla niej  relatywizmem (Berger 2006ł Sza-
haj 2006). Moim zdaniem, aby odpowiedzieć na to pytanie, naleŜy zwrócić się 



 182

ku czasom, kiedy konstytuował się amerykański fundamentalizm protestancki. 
Na rozwój tej doktryny religijnej znaczny wpływ miały konserwatywne ruchy 
religijne tworzące się w XIX stuleciu w Stanach Zjednoczonych. W pracy zaty-
tułowanej Symbolic Crusade (1963), J. Gusfield dokonał interesującej analizy 
ich działań zorientowanych na wprowadzenie prohibicji. Autor doszukiwał się 
związku pomiędzy aktywnością konserwatywnych protestantów w tym wzglę-
dzie, a ich niepokojem o swój własny styl Ŝycia. Pod koniec XIX w. Stany Zjed-
noczone stały się miejscem, do którego migrowały masy ludzi z Południowej 
i Wschodniej Europy. W większości byli to katolicy. Ta fala migracyjna pozo-
stawała obca mieszkańcom Stanów. Problemem nie były wyłącznie róŜnice wy-
znaniowe. W swym nowym miejscu zamieszkania katolicy tworzyli klasę robot-
niczą, niezbędną dla dynamicznie rozwijającego się kapitalizmu. Protestanci 
stanowili natomiast warstwy średnie amerykańskiego społeczeństwa. Ich akty-
wiści budując obraz katolików podkreślali, Ŝe nowi imigranci nie stronią od 
alkoholu i w przeciwieństwie do nich samych są na ogół leniwi. Mimo zatem, Ŝe 
ruchy, które kształtowały się wówczas w Stanach, występowały z hasłem wpro-
wadzenia prohibicji, to u podstaw ich powstania leŜały znacznie bardziej skom-
plikowane czynniki społeczne i kulturowe.  Protestanci obawiali się, Ŝe budowa-
ny przez nich amerykański styl Ŝycia zostanie zniszczony pod naporem napły-
wających do kraju katolików (Gusfield 1963). Była to swego rodzaju walka 
o toŜsamość. Na kwestię tę zwrócił uwagę S. Bruce. Stwierdził, Ŝe głównym 
czynnikiem determinującym narodziny fundamentalizmu w Stanach Zjednoczo-
nych była obrona własnej kultury religijnej. ZagroŜenia nie stanowili przy tym 
wyłącznie katoliccy imigranci, lecz nowoczesność w ogóle. S. Bruce dokonując 
opisu ówczesnej amerykańskiej kultury koncentrował się głównie na zagadnie-
niach społecznych, gdyŜ to przede wszystkim one traciły swe znaczenie w kon-
frontacji z nowoczesnością. Ten styl Ŝycia cechował patriarchalizm. Fundamen-
tem była rodzina, na czele której stał ojciec, zapewniający nie tylko stabilizację 
finansową, ale takŜe sprawujący pieczę nad Ŝyciem religijnym rodziny. To on 
prowadził Ŝonę i dzieci do kościoła. Był takŜe gwarantem przestrzegania warto-
ści chrześcijańskich w domu. Procesy urbanizacji i industrializacji osłabiały 
instytucję rodziny. Sytuację zagroŜenia wzmagała rosnąca niezaleŜność kobiet. 
W rezultacie, istotną rolę na gruncie klasycznego fundamentalizmu odgrywały 
kwestie związane z seksualnością. Konserwatywni protestanci przekonywali, Ŝe 
teoria ewolucji znosząc przejrzyste podziały międzygatunkowe obecne w Biblii 
ugruntowuje przekonanie, zgodnie z którym człowiek nie jest kimś lepszym od 
małpy. Pogląd ten zachęcał zatem do zachowywania się, zwłaszcza w sferze 
seksualnej, na wzór zwierząt. Fundamentaliści obawiając się seksualności 
w jeszcze większym stopniu poddali ją kontroli. Pastor J. R. Straton opracował 
nawet projekt narodowego ubioru kobiety, który miał chronić jej czystość i nie-
winność. Zachodzące zmiany stanowiły ponadto zagroŜenie dla aktywności go-
spodarczej fundamentalistów. W większości byli to przedstawiciele niŜszej klasy 



 183

średniej, prowadzący rodzinne przedsiębiorstwa, silnie zakorzenione w lokalnej 
wspólnocie. W czasach kapitalizmu przemysłowego ich rola stawała się coraz 
mniejsza. Jak stwierdził S. Bruce, ówcześni konserwatywni protestanci mieli 
poczucie, Ŝe znajdują się w uścisku pomiędzy siłami kosmopolitycznego kapita-
łu, utoŜsamianego najczęściej z Ŝydowskim spiskiem, a związkami zawodowy-
mi, które postrzegano jako awangardę ateistycznego socjalizmu. To sprawiało, 
Ŝe klasyczny fundamentalizm był w znacznym stopniu wypełniony hasłami na-
cjonalistycznymi i antysemickimi. Sami przedstawiciele tego nurtu religijnego 
podejmowali wiele działań, aby powstrzymać zachodzące zmiany. Tworzyli 
często alternatywne, autarkiczne i zamknięte społeczności, nierzadko skonflik-
towane z innymi gałęziami amerykańskiego protestantyzmu (Bruce 2006). An-
gaŜowali się takŜe w działania na rzecz delegalizacji teorii ewolucji w szkołach. 
Symbolem tej walki stała się sprawa T. Scopesa, nauczyciela biologii z Dayton 
w Tennessee. W latach 20 XX. w. został on oskarŜony przez fundamentalistów 
o złamanie prawa stanowego zakazującego jakiekolwiek nauczania niezgodnego 
z treściami obecnymi w Piśmie Świętym. Konserwatywni protestanci wygrali 
ten tzw. „małpi proces”, a cała sprawa odbiła się echem w Stanach Zjednoczo-
nych i Europie. Dopiero w 1927 r. sąd apelacyjny w Nashville uchylił wyrok 
powołując się jednak na błędy proceduralne, które zostały popełnione w pierw-
szej instancji (Misztal, Shupe 1992). Zdaniem S. Bruce’a, w latach 30. i 40. 
XX w. fundamentaliści przyjęli postawę izolacjonizmu i zaczęli separować się 
od amerykańskiego społeczeństwa (Bruce 2006). Według J. Carpentera nato-
miast, skoncentrowali się na budowie zaplecza instytucjonalnego, sądząc, Ŝe 
nadchodzi czas kolejnego przebudzenia religijnego. Spodziewane przebudzenie 
nie nastąpiło. To zaplecze stanowiło jednak podstawę dla późniejszego rozwoju 
grup fundamentalistycznych i ewangelikalnych w Stanach Zjednoczonych (Car-
penter 1997). Zidentyfikowane przez badaczy przyczyny tkwiące u podstaw 
powstania i dynamicznego rozwoju konserwatywnych grup religijnych w Sta-
nach Zjednoczonych na przełomie XIX i XX w. korespondują z refleksją teore-
tyczną P. Beyera. Autor ten wskazał bowiem, Ŝe zasadniczą rolę w procesie 
konstytuowania się ruchów religijno-politycznych odgrywają rezydualne pro-
blemy społeczne, przy czym te najbardziej istotne dotyczą kwestii toŜsamości 
i sprawiedliwości społecznej. UwaŜam, Ŝe podobna sytuacja miała miejsce 
w przypadku wskazanych ugrupowań protestanckich. Zakładam zarazem, Ŝe te 
same rezydualne problemy społeczne odpowiadają za powstawanie fundamenta-
listycznych ruchów religijnych w innych krajach i kontekstach kulturowych. 
Gdyby taka interpretacja zjawiska okazała się uprawomocniona, to naleŜałoby 
przyjąć szerszą jego definicję, sugerującą istnienie fundamentalizmu takŜe na 
gruncie religii innych niŜ chrześcijaństwo.  

W literaturze przedmiotu dominuje przekonanie, Ŝe współcześnie wskazane 
zjawisko stanowi reakcję obronną na upowszechnianie się nowoczesności jako 
określonego projektu politycznego. Jedną z konsekwencji tego procesu jest 



 184

anomia, dotykająca juŜ nie tylko rozwinięty gospodarczo Zachód, ale przede 
wszystkim społeczeństwa dopiero wchodzące na drogę modernizacji. W świecie, 
w którym następuje rozpad dotychczasowego ładu, rekonstruowana i konserwo-
wana toŜsamość okazuje się być zasadniczym punktem oparcia dla ludzi, umoŜ-
liwiającym im doświadczanie stabilności w stale zmieniającym się społeczeń-
stwie. E. Wnuk-Lipiński stwierdził, Ŝe ideologia charakterystyczna dla ruchów 
fundamentalistycznych opiera się na prawdzie absolutnej, wprowadzającej pro-
sty i spójny porządek do chaotycznej rzeczywistości społecznej. ZaŜegnany 
zostaje kryzys toŜsamości wywołany następującymi zmianami (Wnuk-Lipiński 
2004:200). M. Castells zasugerował natomiast, Ŝe ruchy fundamentalistyczne są 
odpowiedzią na globalizację, przyczyniającą się do rozprzestrzenienia się nowo-
czesności na obszary, które doświadczyły ją w nieznacznym stopniu bądź wcale. 
Wobec niepewności, jakie niosą ze sobą współczesne przeobraŜenia, ludzie po-
szukują zbiorowych identyfikacji oraz stabilnych systemów wartości, takŜe tych 
opartych na religii i nacjonalizmie (Castells 2009). Podobny punkt widzenia 
przyjął Z. Bauman, który przedstawił wskazany dylemat w metaforyczny spo-
sób. Jego zdaniem, tragizm współczesnego człowieka polega na tym, Ŝe został 
on rzucony na środek morza bez map i kompasów, wszystkie boje zaś zatonęły. 
Ma wybór, albo będzie cieszyć się z zapierających dech w piersiach nowych 
odkryć, które jeszcze przed nim, albo zacznie drŜeć ze strachu przed zatonię-
ciem. Badacz dodał jednak, Ŝe poszukiwanie azylu w bezpiecznym porcie, 
a takim pozostaje toŜsamość religijna konstruowana przez fundamentalistów, 
pozbawione jest realnych podstaw (Bauman 2000). RozwaŜania podjęte przez 
wskazanych autorów oraz wynikające z nich wnioski pozwalają sądzić, Ŝe za-
kres definicyjny omawianego zjawiska wykracza poza ruchy i ugrupowania 
funkcjonujące na zmodernizowanym Zachodzie. Mój punkt widzenia pozostaje 
zatem nieco inny od stanowiska sformułowanego przez D. Motak, która przyję-
ła, Ŝe fundamentalizm pojawia się w środowisku rozwiniętej nowoczesności. 
Reakcje amerykańskich protestantów i islamskich radykałów wydają się podob-
ne. Wrogiem jest nowoczesność sama w sobie i jej przedstawiciele. Amerykań-
scy protestanci kierują swą niechęć wobec elit Wschodniego i Zachodniego wy-
brzeŜa. Przedmiotem krytyki staje się rozpowszechniana przez nie permisywna 
kultura. Nieco bardziej skomplikowana sytuacja jest w społeczeństwach islam-
skich. Tutaj wrogiem pozostają nie tylko elity, nierzadko wykształcone w Euro-
pie bądź w Stanach Zjednoczonych. Przedmiotem ataku jest takŜe Zachód i jego 
ekspansywna polityka. Mamy w tym przypadku do czynienia ze swego rodzaju 
resentymentem, którego korzenie sięgają czasów kolonialnych (Sivan 2005; 
Armstrong 2005). W przypadku fundamentalizmu islamskiego następuje zatem 
nałoŜenie się na siebie wrogości wobec relatywizmu związanego z nowoczesno-
ścią oraz niechęci wobec elit i cywilizacji zachodniej jako sił narzucających tę 
nowoczesność w warunkach społeczeństw muzułmańskich. Punkt widzenia 
D. Motak wydaje mi się dyskusyjny w tym sensie, Ŝe badaczka uznała Stany 



 185

Zjednoczone z początku ubiegłego wieku za kraj juŜ zmodernizowany. W rze-
czywistości funkcjonowały tam archipelagi nowoczesności34, które dynamicznie 
powiększały zasięg swego oddziaływania, prowokując tym samym reakcję ze 
strony religijnych konserwatystów. Te rozwaŜania nad fundamentalizmem jako 
reakcją obronną na procesy modernizacyjne sprawiają, Ŝe pod rozwagę powinna 
być poddana jeszcze jednak kwestia. Czy stanowisko, zgodnie z którym oma-
wiane zjawisko stanowi zaprzeczenie nowoczesności jest rzeczywiści zasadne? 
Niektórzy badacze zwracają uwagę, Ŝe fundamentaliści sprawnie korzystają 
z dorobku współczesnej technologii. Konserwatywni pastorowie w Stanach 
Zjednoczonych przekazują swe przesłanie za pomocą specjalnie do tego powo-
łanych stacji telewizyjnych. Islamscy radykałowie informują o swych działa-
niach poprzez Internet. Moim zdaniem, zjawisko to nie jest zupełnie przypad-
kowe i ograniczone wyłącznie do obszaru technologii. Fundamentaliści konfron-
tując się z nowoczesnością de facto przejmują część jej atrybutów (Habermas 
2009; Motak 2002).  

W literaturze przedmiotu podkreśla się, Ŝe czynnikiem determinującym 
rozwój omawianego zjawiska jest obrona toŜsamości w sytuacji ekspansji nowo-
czesności. P. Beyer zwrócił jednak uwagę, Ŝe istotne znaczenie w procesie kon-
stytuowania się ruchów religijno-politycznych mają takŜe kwestie związane ze 
sprawiedliwością społeczną. Przez długi okres dominował w tym względzie 
marksistowski punkt widzenia, który wszelkie polityczne ambicje grup religij-
nych postrzegał w perspektywie walki klas. Jeśli inicjatywa wychodziła ze stro-
ny duchowieństwa znajdującego się wysoko w hierarchii, to moŜna było się 
spodziewać, Ŝe chodzi o interesy wyŜszych warstw społeczeństwa. Nieco inaczej 
wyglądała sytuacja, gdy religijne wystąpienia miały plebejski charakter. W per-
spektywie marksistowskiej stanowiły one ekspresję napięcia klasowego i fru-
stracji grup politycznie i gospodarczo upośledzonych. Abstrahuj ąc od deter-
minizmu ekonomicznego właściwego dla wskazanego podejścia, poddałem 
pod rozwagę kwestię, czy za rozwój fundamentalizmu mogą odpowiadać 
takŜe te czynniki, które związane są z nierównościami społecznymi. Wśród 
badaczy trwa spór na ten temat. Aby właściwie odpowiedzieć na zaistniały dy-
lemat, warto odwołać się do danych demograficznych. Wskazują one, Ŝe więk-
szość zwolenników protestanckiego fundamentalizmu w Stanach Zjednoczonych 
stanowią kobiety oraz ludzie starsi. Ten nurt religijny pozostaje popularny 
przede wszystkim wśród reprezentantów klasy robotniczej oraz niŜszej klasy 
średniej. Jego zwolennicy legitymują się niŜszym od przeciętnego poziomem 

                                        
34 Rodzi się oczywiście problem właściwego zdefiniowania wskazanego terminu. UwaŜam, 

Ŝe w ramach nowoczesności moŜna wyróŜnić dwa istotne etapy, zidentyfikowane przez M. Webe-
ra, zakładające odczarowanie religii oraz odczarowanie świata. Ten drugi wiązał się z rozwojem 
kapitalizmu przemysłowego i współczesnego państwa. Stwierdzając zatem, Ŝe w ówczesnych 
Stanach Zjednoczonych funkcjonowały archipelagi nowoczesności, odwołuję się do etapu, dla 
którego właściwy był proces odczarowania świata.  



 186

wykształcenia. Protestancki fundamentalizm jest rozpowszechniony głównie na 
terenach wiejskich oraz w małych miastach zlokalizowanych na Południu i Cen-
tralnym Zachodzie Stanów Zjednoczonych (tzw. Pas Biblijny) (Ammerman 
1987; Herper, Leicht 1984; Hunter 1983; Lipset, Rabb 1978). Ze względu na 
brak odpowiednich danych, wnioski te trudno odnieść do społeczności Ŝydow-
skich oraz islamskich. Niektórzy badacze zwrócili uwagę, Ŝe w latach 70. XX w. 
islamskie ugrupowania polityczne tworzyła przede wszystkim młodzieŜ migru-
jąca na studia do duŜych miast (Armstrong 2005; Antoun 2001; Sinha 2003). 
Pojawił się takŜe pogląd, Ŝe za rozwój fundamentalizmu odpowiada dekonstruk-
cja opiekuńczych funkcji państwa połączona z upadkiem ideologii politycznych. 
Zdaniem niektórych natomiast, religia zastępuje miejsce zajmowane dotąd przez 
komunizm. Staje się bronią tych, którzy zostali wykluczeni ze społeczeństwa 
(Harr 2003; Ruthven 2007).  

Te stanowiska, koncentrujące się na społecznym i ekonomicznym połoŜeniu 
członków wskazanych wyznań, od początku były przez wielu krytykowane. 
Niektórzy  badacze stwierdzali, Ŝe znaczna cześć fundamentalistów wywodzi się 
ze środowisk dobrze wykształconych i zamoŜnych (Marty, Appleby 1991). Od-
wołując się do przypadku Stanów Zjednoczonych, G. Kepel wskazał natomiast, 
Ŝe teza o pewnym upośledzeniu społecznym jest zasadna w odniesieniu do star-
szych zwolenników konserwatywnych denominacji protestanckich. W przeci-
wieństwie do nich, młodzi fundamentaliści są zazwyczaj dobrze wykształceni, 
z reguły zresztą na uniwersytetach tworzonych z inicjatywy religijnych aktywi-
stów, wykonują dobrze płatne prace i przynaleŜą do klasy średniej (Kepel 2010). 
Podobne wnioski moŜna sformułować względem fundamentalistów Ŝydowskich 
i islamskich. Jak wspominałem w rozdziale II, palestyńscy zamachowcy–
samobójcy legitymowali się przeciętnie wyŜszym poziomem wykształcenia od 
swych rówieśników. Terroryści, którzy uczestniczyli w ataku na Nowy Jork 
w 2001 r. w większości wywodzili się z zamoŜnych rodzin saudyjskich. Analizę 
komplikuje jeszcze jeden problem. Dla przykładu, członkowie ortodoksyjnej 
społeczności Ŝydowskiej statystycznie zarabiają mniej, a takŜe są gorzej wy-
kształceni niŜ przedstawiciele innych denominacji funkcjonujących na gruncie 
judaizmu. MoŜna jednak odnieść wraŜenie, Ŝe stanowi to poniekąd konsekwen-
cję ich świadomej decyzji. Mając do wyboru, świecką karierę bądź religijne 
zaangaŜowanie, decydują się na to drugie. Trudno obronić tezę o ich słabym 
wykształceniu. Decydują się na edukację religijną, która wydaje się być nawet 
bardziej wymagająca od tej obowiązującej w szkołach świeckich.  

Czy zatem przekonanie o istnieniu czynników ekonomicznych determinują-
cych rozwój fundamentalizmu religijnego jest całkowicie bezzasadne? Moim 
zdaniem, niekoniecznie. Mimo, Ŝe fundamentaliści nie zajmują najniŜszych po-
zycji w społeczeństwie, to i tak czują się społecznie upośledzeni. Ten subiek-
tywny stan ilustrują wyniki niektórych badań. L. Zurcher oraz R. G. Kirkpatrick 
skupili się na krucjatach antypornograficznych inicjowanych przez religijnych 



 187

aktywistów w latach 70. XX w. w stanach Zjednoczonych. W biografii osób, 
które się w nie angaŜowały, dało się zaobserwować awans społeczny, wyraŜają-
cy się przede wszystkim w uzyskiwaniu stosunkowo wysokich dochodów. Mi-
mo pewnego sukcesu finansowego, ludzie ci cechowali się niskim poziomem 
wykształcenia oraz raczej niską pozycją zawodową. Wykonywali głównie prace 
fizyczne, zajmowali się drobną przedsiębiorczością. Zdaniem badaczy, czuli się 
zbyt nagradzani przez społeczeństwo. Ich status społeczny pozostawał niespój-
ny. Odczuwali obawy i lęk przed zdemaskowaniem. Rozwiązaniem tej sytuacji 
stało się zaangaŜowanie w obronę tradycyjnych, religijnych wartości. Broniąc 
amerykańskiej kultury przed permisywizmem i liberałami odnajdywali poczucie 
znaczenia, umacniali swą niepewną pozycję społeczną (Zurcher, Kirkpatrick 
1976). Na podobne zjawisko zwróciła uwagę A. Stein w artykule zatytułowa-
nym Revenge of the Shamed: The Christian Right’s Emotional War (2001). Au-
torka podjęła się w nim analizy konserwatywnej organizacji The Oregon Citi-
zens Alliance, stanowiącej część Christian Coalition, koncentrującej się przede 
wszystkim na sprzeciwie wobec promocji homoseksualizmu. W ramach badania 
A. Stein przeprowadziła indywidualne wywiady swobodne zarówno ze zwolen-
nikami ruchu, jak i z osobami przeciwstawiającymi się mu. Odwołując się do 
psychoanalizy, autorka juŜ na wstępie swej pracy stwierdziła, Ŝe przekonania 
fundamentalistów zdeterminowane są przez określone mechanizmy obronne. 
Mimo, Ŝe uczestnicy ruchu podkreślali w trakcie wywiadów swoje zaangaŜowa-
nie na rzecz uwzględnienia w amerykańskiej polityce takich kwestii jak rodzina, 
naród oraz Bóg, to dało się wyczuć pewne napięcie w deklarowanych przez nich 
poglądach. A. Stein zasugerowała, Ŝe to nie gniew i wrogość wobec reprezentan-
tów mniejszości seksualnych odgrywa w tym przypadku decydującą rolę, lecz 
poczucie wstydu i niŜszości społecznej, wynikające ze wcześniejszych doświad-
czeń Ŝyciowych fundamentalistów oraz zajmowanej przez nich pozycji klasowej 
(w odniesieniu do uprzywilejowanych elit). Tak zdefiniowany kompleks oddzia-
ływał nawet na sam proces badawczy. W trakcie wywiadów uczestnicy ruchu 
podchodzili do A. Stein z nieufnością, stwierdzając, Ŝe uniwersytety stanowią 
bastion myśli liberalno-lewicowej, a sami naukowcy nie tyle są zainteresowani 
prawdą, co raczej ośmieszeniem ludzi religijnych, przedstawieniem ich jako 
zacofanych i prymitywnych. Niektórzy respondenci po raz pierwszy w Ŝyciu 
mieli kontakt z reprezentantem środowiska akademickiego. Wykazywali z tego 
powodu pewne zakłopotanie, zwłaszcza, Ŝe legitymowali się zazwyczaj niskim 
wykształceniem, a swoją obecną pozycję (przynaleŜność do klasy średniej) uzy-
skali głównie dzięki cięŜkiej pracy. A. Stein stwierdziła, Ŝe nie rości sobie pre-
tensji do budowania jakiegoś uniwersalnego modelu osobowości właściwego dla 
uczestników tego rodzaju ruchów, niemniej jednak z jej obserwacji i badań wy-
nikają określone wnioski. Badaczka wskazała, Ŝe w przypadku jej respondentów 
nastąpił mechanizm transformacji odczuć. Emocja początkowa jaką był wstyd 
przekształciła się w gniew moralny. Dzięki tej konwersji uczestnicy ruchu mogli 



 188

poczuć wyŜszość przynajmniej nad homoseksualistami, grupą reprezentującą ich 
zdaniem obce, uprzywilejowane i liberalne elity (Stein 2001).  

Wnioski pochodzące z przedstawionych analiz zjawiska, autorstwa L. Zur-
chera, R. G. Kirkpatricka oraz A. Stein, okazały się podobne. Moim zdaniem, 
pozwalają mi one, w połączeniu z wynikami innych badań, sformułować stano-
wisko dotyczące powstawania i rozwoju fundamentalizmu religijnego. Na wska-
zane zjawisko moŜna spojrzeć z dwóch punktów widzenia. Pierwsza perspekty-
wa ma uproszczony charakter i z tego powodu nie wydaje się być odpowiednia. 
Warto ją jednak przedstawić. U podstaw fundamentalizmu tkwią w tym przy-
padku nierówności społeczne, silnie odczuwane nie tylko przez najniŜsze war-
stwy, ale teŜ przez klasę średnią. Rodzi się napięcie, będące konsekwencją nie-
zadowolenia z zajmowanej pozycji klasowej. Na gruncie stosunkowo tradycyj-
nych społeczności emocje te zostają wyraŜone w języku religii. Fundamentaliści 
podkreślają kwestię toŜsamości, gdyŜ ta pozwala im połączyć w jedną całość 
ludzi doświadczających ten stan wykluczenia. ToŜsamość ta budowana jest 
w kontradykcji do elit. Im bardziej są one zatem kosmopolityczne i liberalne, 
w tym większym stopniu fundamentaliści podkreślać będą swój partykularyzm 
i konserwatyzm. Druga perspektywa, która wyłania się z namysłu nad wynikami 
badań wydaje się być mi bliŜsza. Fundamentalizm pojawia się w społeczeń-
stwach doświadczających gwałtownych zmian. Mimo, Ŝe mogą one pozytywnie 
wpływać na stan posiadania obywateli, budzą niepokój i obawy. Zmiany spra-
wiają bowiem, Ŝe dotychczasowy ład moralny rozpada się. Fundamentaliści 
próbują temu przeciwdziałać rekonstruując tradycję i szukając oparcia w religii. 
Cechuje ich sprzeczność, w tym sensie, Ŝe nie występują przeciw zmianom 
w ogóle, lecz jedynie przeciw tym, które burzą ich poczucie przynaleŜności do 
jakiejś wspólnoty. Budują toŜsamość, która okazuje się pozostawać w opozycji 
do kosmopolitycznej toŜsamości elit. To z kolei rodzi poczucie, Ŝe wykorzenio-
ne elity bardziej zainteresowane są partykularnymi korzyściami niŜ pracą na 
rzecz społeczeństwa. Rodzi się poczucie niesprawiedliwości, Ŝe państwem rzą-
dzą ci, którzy pozostają najmniej oddani wspólnocie. Obie perspektywy 
uwzględniają te rezydualne problemy społeczne, na których koncentrował się 
w swych rozwaŜaniach P. Beyer. Pierwsza z nich w większym stopniu akcentuje 
kwestię sprawiedliwości społecznej, druga toŜsamości. Te rozwaŜania doprowa-
dziły mnie do przekonania, Ŝe problemy leŜące u podstaw omawianego zjawiska 
mają uniwersalny charakter. Czy jednak kaŜdą religijną reakcję moŜna określić 
mianem fundamentalistycznej? Moim zdaniem, naleŜy wyróŜnić w tym wzglę-
dzie dwa wymiary. Pierwszy z nich dotyczy społecznych przyczyn zjawiska, 
drugi zaś religijnej reakcji na nie. Punktem wyjścia dla ruchów fundamentali-
stycznych są problemy dotyczące toŜsamości i sprawiedliwości społecznej. Re-
ligijną reakcją jest zaś powrót do źródeł, a więc próba dogmatycznej interpreta-
cji rzeczywistości przez pryzmat świętych tekstów bądź tradycji. Literalizm 
sprawia, Ŝe toŜsamość zyskuje statyczny, niezmienny charakter. Działanie to 



 189

minimalizuje lęk wywołany przez nowoczesność. Określone odczytanie święte-
go tekstu dostarcza takŜe projektu politycznego, gwarantującego rozwiązanie 
problemu związanego z wykluczeniem społecznym. Dopiero uwzględnienie obu 
tych wymiarów sprawia, Ŝe moŜemy mówić o fundamentalizmie religijnym. 
Moja perspektywa bliska jest zatem wnioskom sformułowanym przez E. Pace 
oraz P. Stefaniego.  

 
4.3. Deprywatyzacja religii w społeczeństwie polskim 

 
Proces deprywatyzacji religii następuje takŜe w polskim społeczeństwie. 

RozwaŜając tę problematykę skoncentrowałem się na dwóch zagadnieniach. 
Uznałem, Ŝe proces ten dotyczy róŜnych, choć ze sobą powiązanych zjawisk. Po 
pierwsze, przedmiotem mojego zainteresowania była rola Kościoła katolickiego 
w procesie transformacji ustrojowej. Wraz z upadkiem systemu komunistyczne-
go nastąpił wzrost znaczenia tej instytucji w Ŝyciu publicznym. Towarzyszyło 
temu upolitycznianie niektórych kwestii stricte religijnych. Po drugie, deprywa-
tyzacja przejawia się takŜe w rozwoju ruchów religijno-politycznych, manifestu-
jących swe istnienie w Ŝyciu publicznym. Kościół katolicki pozostaje instytucją 
wewnętrznie zróŜnicowaną. W jego ramach funkcjonują takŜe grupy, które są 
politycznie zaangaŜowane. W Polsce takim przykładem jest ruch, który ukształ-
tował się wokół Radia Maryja.  

Dyskusję nad rola Kościoła katolickiego w Ŝyciu publicznym III RP naleŜy 
rozpocząć od refleksji historycznych. W okresie komunistycznym instytucja ta, 
mimo represji władz, zajmowała w Polsce waŜną pozycję. Stanowiła oparcie dla 
społeczeństwa nastawionego – zwłaszcza w latach 80. XX w. – opozycyjnie 
wobec reŜimu. Jak stwierdził P. Mazurkiewicz, Kościół (…) przetrwał wszystkie 
podejmowane próby podporządkowania go państwu, pozostając jedyną nieza-
leŜną od niego instytucją, w której po roku 1981, znalazły stosowną „przestrzeń 
wolności” grupy opozycyjne róŜnych orientacji (Mazurkiewicz 2001:282). 
W tekstach roboczych pochodzących z II Synodu Plenarnego zwrócono uwagę 
na represje, którym podlegał Kościół katolicki w okresie komunistycznym, 
w tym: więzienie, a nawet mordowanie księŜy, zastraszanie duchowieństwa, 
wypowiedzenie konkordatu, likwidacja tzw. dóbr martwej ręki, laicyzacja edu-
kacji, usunięcie religii ze szkół, likwidacja Caritasu oraz organizacji i bractw 
kościelnych, uniemoŜliwienie Kościołowi działalności charytatywnej, ingerowa-
nie w obsadzanie stanowisk kościelnych, utrudnianie kontaktów ze Stolicą Apo-
stolską i innymi Kościołami, rozbijanie jedności duchowieństwa, tworzenie 
zrzeszeń współpracujących z aparatem państwowym, niemal całkowita likwida-
cja wydawnictw kościelnych i katolickich, utrudnianie osobom religijnym do-
stępu do stanowisk i urzędów. Do tej listy naleŜy dodać jeszcze wprowadzenie 
u schyłku komunizmu ustawy aborcyjnej oraz sprowadzenie duszpasterstwa 



 190

wojskowego do roli fasadowej. Zdaniem P. Mazurkiewicza, dla Kościoła kato-
lickiego najtrudniejszy był okres stalinowski. Straty, które wówczas poniósł nie 
udało się odrobić w trakcie tzw. realnego socjalizmu. Jedyne zmiany, jakie zo-
stały poczynione, dotyczyły odbudowy w latach 70. i 80. ruchów katolickich 
ukierunkowanych na rozwój indywidualnej poboŜności (Ibidem: 283). Zdaniem 
I. Borowik, próby osłabienia pozycji Kościoła pojawiały się, gdy jeszcze władza 
komunistyczna w Polsce nie była ugruntowana. Rada Ministrów Tymczasowego 
Rządu Jedności Narodowej uchwaliła 12 września 1945 r. deklarację, która gło-
siła, Ŝe podpisany w 1925 r. konkordat przestaje obowiązywać. W ten sposób 
powstała luka w sytuacji prawnej Kościoła katolickiego, która była regulowana 
bądź na drodze ustaw, bądź rozporządzeń sądowych lub administracyjnych. 
Decyzję Tymczasowego Rządu Jedności Narodowej moŜna uznać za symbo-
liczny początek represji skierowanych w stronę omawianej instytucji.  

Jak zauwaŜyła I. Borowik, władza komunistyczna w walce z Kościołem 
odwoływała się do aktów prawnych, w tym do gwarancji zawartych w konstytu-
cji z 22 lipca 1952 r.35 De facto do 1989 r. sytuacja prawna wskazanej instytucji 
była uregulowana tylko fragmentarycznie. Ten stan zawieszenia pozostawał 
szczególnie dotkliwy w odniesieniu do województw zachodnich (tzw. Ziem 
Odzyskanych). Normalizacja na tych terenach nastąpiła, gdy doszło do zawarcia 
między PRL a RFN umowy dotyczącej granicy na Odrze i Nysie (1972 r.). Do-
piero wtedy władze zezwoliły na powołanie na tym obszarze nowych diecezji: 
opolskiej, gorzowskiej, szczecińsko-kamieńskiej i koszalińsko-kołobrzeskiej. 
Zostały one przydzielone wraz z diecezją gdańską (podporządkowaną dotąd 
bezpośrednio Watykanowi) do polskich metropolii. Oprócz regulacji prawnych 
istotną rolę w walce z Kościołem zajmowały (…) środki administracyjne, a jesz-
cze bardziej – środki i metody policyjne i zawzięta, realizowana na wielu pozio-
mach propaganda, połączona z intensywną promocją ateizmu i marksistowskie-
go światopoglądu (Borowik 2000:55). Podobne metody władze komunistyczne 
stosowały w stosunku do innych instytucji religijnych. NaleŜy przy tym zauwa-
Ŝyć, Ŝe sytuacja Kościoła katolickiego, zarówno w Polsce jak i w innych pań-
stwach Bloku Wschodniego, pozostawała lepsza aniŜeli innych wyznań (zwłasz-
cza Cerkwi Prawosławnej). Jak stwierdziła I. Borowik: (…) Kościoły rzymskoka-
tolickie mogły zawsze odwołać się, apelować i oczekiwać na pomoc ze strony 
nadrzędnej władzy, jaką stanowił Watykan i papieŜ (Ibidem: 61). Ani Cerkiew, 
ani wyznania protestanckie nie miały takiej moŜliwości. Kościół katolicki 
w Polsce wspierany był nie tylko przez Stolicę Apostolską, ale przede wszyst-

                                        
35 Jak pisze I. Borowik: Konstytucja, tak jak w innych państwach bloku wschodniego, uznała 

rozdział między państwem a Kościołem za zasadę regulującą wzajemne stosunki. Podobnie jak 
pierwsza konstytucja radziecka, uznawała ona równouprawnienie obywateli bez względu na wy-
znanie czy światopogląd, gwarantowała wolność sumienia i wyznania, związkom wyznaniowym 
zapewniała swobodę wykonywania funkcji religijnych, z zastrzeŜeniem, Ŝe ich działalność nie moŜe 
godzić w interesy państwa socjalistycznego (Borowik 2000:52).  



 191

kim przez samo społeczeństwo. Jak wskazał J. Szczepański: Zdecydowane prze-
ciwstawianie się komunizmowi nadało polityczny wymiar religijności, a Kościo-
łowi katolickiemu – prestiŜ instytucji narodowej (argumentacja religijna łączyła 
się z narodową). Kościół – zwłaszcza w latach osiemdziesiątych – sprawował 
opiekę polityczną i  moralną nad opozycją w naszym kraju. Wytworzyła się swo-
ista moda na katolicyzm (Szczepański 1993:24).   

Rola, jaką Kościół odegrał w czasach komunizmu, a takŜe cierpienia do-
świadczane w owym czasie ze strony władz, sprawiają, Ŝe dyskusja nad publicz-
nym funkcjonowaniem tej instytucji po 1989 r. dla wielu publicystów i polity-
ków, a nawet badaczy, wydaje się kontrowersyjna. Trudno w pełni zgodzić się 
z tym stanowiskiem. UwaŜam, Ŝe debata nad publicznym rolą Kościoła w nowej 
rzeczywistości jest waŜna. Lęki francuskich intelektualistów przed powrotem 
politycznej funkcji religii, przedstawione na początku niniejszego rozdziału, nie 
są całkowicie bezpodstawne, choć zapewne po części wyolbrzymione36. Kościół 
znalazł się w 1989 r. w nowej roli, w której wyraźnie trudno było mu się odna-
leźć. Problem ten stał się przedmiotem analiz na gruncie literatury przedmiotu. 
Krytyczny pogląd wobec publicznego zaangaŜowania wskazanej instytucji przy-
jął J. Casanova. O ile pozytywnie wypowiedział się o działaniach Kościoła 
w czasach komunistycznych, o tyle gorzej ocenił jego rolę w odradzaniu się 
„Solidarności” i w procesie przechodzenia do demokracji. J. Casanova zwrócił 
przy tym uwagę, Ŝe juŜ w latach 80. niektórym duchownym było blisko do na-
cjonalizmu i religijnego fundamentalizmu. Upadek komunizmu i zwycięstwo 
„Solidarności” otworzyły nowy rozdział w stosunkach między Kościołem a pań-
stwem oraz między Kościołem a społeczeństwem. Zdaniem badacza, sytuacja ta 
przyczyniła się do pojawienia szeregu zasadniczych pytań wymagających kon-
stytucyjnych, instytucjonalnych, a przede wszystkim kulturowych odpowiedzi. 
Niektóre z nich dotyczyły: a) rywalizacji między Kościołem a państwem o funk-
cję symbolicznego reprezentanta narodu; b) rozdziału Kościoła katolickiego od 
państwa, akceptacji przez wskazaną organizację religijną instytucjonalnych na-
rzędzi demokracji (tj. wolne wybory, otwarta debata publiczna, itd.) oraz rezy-
gnacji z narzucania państwu i społeczeństwu norm wyznaniowych; c) integracji 
społecznej, którą Kościół katolicki zdecyduje się poprzeć (opartą na narodzie 
czy na idei społeczeństwa obywatelskiego). J. Casanova formułując swe rozwa-
Ŝania w początkach lat 90. zauwaŜył, Ŝe po upadku socjalizmu duchowni zaczęli 
dostrzegać zagroŜenie w liberalizmie prowadzącym do indywidualizacji religij-
ności. Badacz sugerował jednocześnie, Ŝe upieranie się przy tym, aby Kościół 

                                        
36 Jak zauwaŜył A. Flis w artykule zatytułowanym The Church and Democracy in Modern 

Europe (1999),  Kościołowi katolickiemu przez długi czas było nie po drodze z demokracją. War-
to wspomnieć w tym względzie, Ŝe Stolica Apostolska przez cały XIX w. i połowę XX w. opo-
wiadała się za ustrojami autokratycznymi, wspierając tym samym reŜimy autorytarne w Europie 
Południowej. Dopiero w 1963 r. Jan XXIII w encyklice Pacem in terris uznał demokrację za 
system w pełni zgodny z biblijną zasadą głoszącą, Ŝe kaŜda władza pochodzi od Boga (Flis 1999). 



 192

zaakceptował zasadę prywatyzacji jest w Polsce (…) nierealistyczne, normatyw-
nie nieuprawnione i moŜe przynieść efekt odwrotny do zamierzonego (Casanova 
2005:188). Jego zdaniem, otwartym pozostaje natomiast pytanie, na którym 
z poziomów Ŝycia publicznego, instytucja ta będzie chciała zaznaczyć swoją 
obecność. J. Casanova zwrócił uwagę, Ŝe przed Kościołem stoi w tym zakresie 
alternatywa: albo będzie funkcjonować w sferze politycznej, albo ograniczy się 
dobrowolnie do uczestnictwa w obszarze otwartego i zróŜnicowanego społe-
czeństwa obywatelskiego. Wybór drugiej strategii oznaczałaby, Ŝe instytucja 
pomyślnie dostosowała się do zasad istniejących w ramach ustroju demokra-
tycznego. Na poziomie społeczeństwa obywatelskiego Kościół dalej miałby 
prawo do wypowiadania się w waŜnych społecznie sprawach, dotyczących 
m. in. aborcji, konsumpcjonizmu, edukacji religijnej i moralnej (zorganizowanej 
na wolnych i pluralistycznych zasadach), wprowadzania w Ŝycie idei solidarno-
ści, wywodzącej się z katolickiej nauki społecznej. J. Casanova wątpił jednak, 
aby instytucja ta zrezygnowała z politycznego zaangaŜowania i wywierania na-
cisku na świeckie władze (Casanova 2005). Podobny pogląd sformułował 
P. Michel. Badacz ten wskazał, Ŝe Kościół zdecydowanie przyczynił się do na-
rodzin polskiej nowoczesności politycznej. Instytucję tą charakteryzują jednak 
problemy w procesie przejścia do wolnego rynku wartości, typowego dla plura-
listycznej demokracji liberalnej. Kościół próbuje bowiem utrzymać centralną 
pozycję w zarządzaniu kapitałem symbolicznym uzyskaną pod koniec istnienia 
systemu komunistycznego. Dało się to zaobserwować m. in. w trakcie pierw-
szych wyborów prezydenckich. Kościół nie protestował, kiedy L. Wałęsa i jego 
otoczenie instrumentalnie traktowali religię, wykorzystując ją do swoich celów 
politycznych, uznając katolicyzm jako zasadnicze kryterium polskości. Zdaniem 
P. Michela: (…) Kościół pragnie (…) potwierdzić swoją centralną pozycję na 
polskiej scenie politycznej. Sprawia on wraŜanie, Ŝe próbuje zrekompensować 
zmniejszenie swoich wpływów w społeczeństwie [w porównaniu do lat 80. – 
przyp. Ł.K.] zwiększeniem swego znaczenia jako instytucji, wykorzystując przy 
tym zasłuŜony prestiŜ, którym cieszy się w związku z postawą, jaką okazał 
w walce z komunizmem (Michel 2000:71). M. P. Hornsby-Smith stwierdził na-
tomiast, Ŝe po 1989 r. coraz wyraźniejsze stały się podziały istniejące w ramach 
Kościoła katolickiego. Badacz zasugerował, Ŝe proces ten stanowił konsekwen-
cję utraty przez wskazaną instytucję centralnej pozycji w społeczeństwie. Sytu-
acja ta wywołała róŜne reakcje w środowiskach wewnątrzkościelnych. Pewne 
sprzeczności istniały juŜ w czasach komunistycznych. Były one jednak margina-
lizowane, gdyŜ Kościół w starciu z reŜimem musiał pozostawać względnie ho-
mogeniczny. Zdaniem badacza, wraz z powstaniem III RP wykształciły się dwa 
środowiska. Pierwsze z nich połoŜyło nacisk na hierarchiczność, akcentując przy 
tym autokratyczny styl kierowania wskazaną instytucją. Środowisko to postrze-
ga Kościół jako twierdzę. Nie ma tu miejsca dla róŜnych prądów akceptujących 
nowoczesność. Autor na określenie tego nurtu uŜył sformułowania Kościół Re-



 193

stauracji, gdyŜ jego zwolennicy postrzegają katolicyzm na sposób przedsoboro-
wy. Drugie środowisko opowiedziało się za demokratycznym stylem kierowania 
wskazaną instytucją religijną. W większym stopniu akceptuje wewnętrzny 
i zewnętrzny pluralizm światopoglądowy. H. P. Hornsby-Smith uŜył na określe-
nie tego środowiska sformułowania Kościół Dialogiczny (Hornsby-Smith 1997). 
P. Beyer zasugerował natomiast, Ŝe wraz z upadkiem systemu komunistycznego 
społeczeństwa dawnego bloku radzieckiego rozpoczęły proces włączania się 
w system globalny. Dotyczy on nie tylko sfery politycznej czy gospodarczej, ale 
takŜe religijnej. Zdaniem badacza, daje się przy tym zaobserwować interesujące 
zjawisko. Pojawiają się bowiem dwie przeciwstawne tendencje: prywatyzacji 
religijności oraz jej upolityczniania. P. Beyer przyznał, Ŝe trudno na chwilę 
obecną jednoznacznie stwierdzać, która z nich zwycięŜy. Wskazał przy tym, Ŝe 
sytuacja w tych krajach nie będzie przypominać tej w Iranie, ale powinna być 
takŜe róŜna od tej charakterystycznej dla Europy Zachodniej (Beyer 1999).  

Z tymi poglądami korespondują stanowiska przyjęte przez niektórych pol-
skich badaczy, koncentrujących się na politycznym zaangaŜowaniu Kościoła 
katolickiego, zwłaszcza w okresie transformacji ustrojowej (Borowik 2000; Fir-
lit 2008). Zagadnienie to podjął Z. Mach. Zwrócił uwagę, Ŝe Kościół katolicki 
ma problem ze znalezieniem się w nowej rzeczywistości, gdzie przewaŜa plura-
lizm i relatywizm, a społeczeństwo nie dzieli się na dwa obozy (komunistów 
i opozycji). Wielość zaczyna dominować nie tylko w rzeczywistości zewnętrz-
nej, ale równieŜ wewnątrz wskazanej instytucji. Z. Mach wskazał ponadto, Ŝe 
ukształtowana w latach 80. rola Kościoła staje się zagroŜona wraz z transmisją 
wzorów kulturowych i politycznych z Zachodu. Zmiany sprawiły, Ŝe głównym 
przeciwnikiem dla duchowieństwa stał się liberalizm. Zdaniem autora, te pro-
blemy Kościoła katolickiego wynikają przede wszystkim z faktu, Ŝe przez okres 
kilkudziesięciu lat funkcjonował on w świecie stosunkowo homogenicznym 
i spolaryzowanym, gdzie musiał prowadzić politykę ukierunkowaną na zacho-
wanie toŜsamości narodowej Polaków (Mach 1997). I. Borowik wskazała nato-
miast, Ŝe w demokratyzujących się społeczeństwach Europy Środkowej 
i Wschodniej granice między obszarem religijnym i politycznym pozostają nie-
jasne. Elity polityczne są zainteresowane budową sojuszu z instytucjami religij-
nymi, aby w ten sposób uzyskać legitymizację swych działań (szczególnie 
w pierwszych okresie transformacji ustrojowej). Z drugiej jednak strony, daje się 
takŜe zaobserwować wzrost zainteresowania polityką ze strony duchowieństwa. 
Kościół zwrócił się w kierunku władzy, aby odzyskać dawny, przedwojenny 
stan posiadania oraz utracone w społeczeństwie wpływy. I. Borowik zwróciła 
uwagę, Ŝe to zaangaŜowanie polityczne było charakterystyczne przede wszyst-
kim dla pierwszych lat po upadku systemu komunistycznego. Z czasem widocz-
na stała się ewolucja w poglądach reprezentowanych przez duchowieństwo. 
Nawoływania Episkopatu do oddania głosu na konkretną partię, czy szerzej – 
formację polityczną, częste w pierwszej połowie lat 90., zostały zastąpione przez 



 194

stosowanie subtelnych wskazówek. I. Borowik wskazała równieŜ na istotne 
przesłanki, które jej zdaniem stoją u podstaw zaangaŜowania Kościoła w polity-
kę. Duchowieństwo ma bowiem tendencję do utoŜsamiania ze sobą takich pojęć 
jak: naród polski, społeczeństwo oraz katolicy. Ten pogląd powinien prowadzić 
do wniosku, Ŝe wierni Kościoła pozostają jednomyślni w swych orientacjach 
politycznych. Konkludując, badaczka stwierdziła, Ŝe upolitycznienie religii mo-
Ŝe zwrócić się nie tyle przeciw katolicyzmowi, co przeciw zaangaŜowanemu 
politycznie Kościołowi (Borowik 2000). Ten wniosek autorki zdają się potwier-
dzać wyniki sondaŜy opinii publicznej. JuŜ w latach 90. znaczna część respon-
dentów CBOS deklarowała, Ŝe Kościół katolicki w zbyt duŜym stopniu angaŜuje 
się w politykę37. Problem ten stał się punktem wyjścia dla rozwaŜań podjętych 
przez P. Załęckiego. W swych badaniach autor zwrócił się do duchownych oraz 
świeckiej inteligencji katolickiej z pytaniem, aby spróbowali wytłumaczyć silny 
spadek pozytywnych ocen formułowanych przez Polaków na temat wpływu 
Kościoła na Ŝycie i funkcjonowanie kraju. Uzyskane przez niego odpowiedzi 
okazały się ciekawe, formułowane opinie były przy tym znacznie zróŜnicowane. 

                                        
37 Jak wynika z badań przeprowadzanych przez CBOS większość Polaków uwaŜa, Ŝe wpływ 

Kościoła na Ŝycie w kraju jest duŜy bądź bardzo duŜy. Dla porównania, w 1988 r. stwierdziło tak 
40 proc. respondentów, w 1999 r. juŜ 68 proc., a w 2007 r. 62 proc. Interesujący jest takŜe poziom 
wskazań sugerujących mały bądź bardzo mały wpływ Kościoła na Ŝycie kraju. W 1988 r. katego-
rie te wskazało ogółem 14 proc. respondentów, w 1999 r. 6 proc. i tak samo w 2007 r. (6 proc.). 
W badaniach zostało postawione równieŜ następujące pytanie: Czy Pana(i) zdaniem, Kościół 
powinien mieć większy niŜ dotychczas czy mniejszy wpływ na Ŝycie w kraju? Kategorie „więk-
szy” oraz „zdecydowanie większy” wskazało w 1988 r. ogółem 30 proc. respondentów, w 1999 r. 
natomiast juŜ 5 proc., a w 2007 r. – 10 proc. Interesujący jest takŜe rozkład odpowiedzi, w których 
badani opowiadają się za mniejszym bądź zdecydowanie mniejszym wpływem Kościoła na Ŝycie 
w kraju. W 1988 r. kategorie te wskazało ogółem 14 proc. badanych, w 1999 r. – 61 proc., 
a w 2007 r. – 50 proc. Jak stwierdzono w Komunikacie CBOS: Generalnie za zmniejszeniem 
wpływu Kościoła na Ŝycie w kraju częściej opowiadają się mieszkańcy miast niŜ wsi, częściej teŜ 
ludzie młodzi (szczególnie mający od 25 do 34 lat – 66%) i w średnim wieku niŜ starsi (28% powy-
Ŝej 65 roku Ŝycia). Zmniejszenia roli Kościoła w Ŝyciu publicznym stosunkowo często Ŝyczyłyby 
sobie osoby ze średnim wykształceniem (60%), względnie rzadko badani z podstawowym wykształ-
ceniem (33%). W grupach społeczno-zawodowych ograniczenie wpływu Kościoła na Ŝycie w kraju 
najczęściej postulują pracownicy umysłowi niŜszego szczebla (68%) oraz robotnicy wykwalifiko-
wani (69%), najrzadziej natomiast rolnicy (33%) (Roguska 2007:5). Interesujących danych do-
starczyły takŜe badania przeprowadzone przez Instytut Statystyki Kościoła Katolickiego. Przed-
miotem analizy stały się m. in. opinie respondentów odnośnie społecznego zaangaŜowania oma-
wianej instytucji religijnej. Z badań zrealizowanych w 1997 r. wynikało, Ŝe Polacy z akceptacją 
podchodzą do konkordatu. Połowa z nich stwierdziła, Ŝe umowa pomiędzy państwem a Stolicą 
Apostolską „jest w interesie wszystkich Polaków”. Prawie co czwarty respondent (23 proc.) wska-
zał, Ŝe konkordat słuŜy tylko hierarchii kościelnej i duchownym. Zaskakujący był natomiast 
znaczny odsetek badanych (25 proc.), którzy nie mieli zdania na ten temat. Respondenci proszeni 
byli równieŜ o odpowiedź na następujące pytanie: Czy katolik moŜe głosować na kandydata nie-
wierzącego? W tym przypadku, odpowiedź twierdzącą wskazała ponad połowa respondentów 
(58 proc.), negatywną zaś prawie co czwarty (23 proc.). Badani zostali takŜe zapytani o to, czy 
Kościół miesza się ich zdaniem polityki. Dwie trzecie (66 proc.) odpowiedziało twierdząco na to 
pytanie, przecząco zaś – tylko 14 proc. (Adamczuk 2001).  



 195

Niektórzy zwracali uwagę, Ŝe komunizm powaŜnie zaciąŜył na religii i jej roli 
w Ŝyciu publicznym. Obecnie dominuje zatem przekonanie, Ŝe wiara jest jedynie 
sprawą prywatną. Inni wskazywali, Ŝe Kościół stracił funkcję konsolidowania 
społeczeństwa. Nie ma juŜ bowiem potrzeby mobilizowania ludzi do oporu wo-
bec komunizmu. Duchowni tracąc tak waŜną społecznie rolę rozczarowują się 
nową rzeczywistością. Część z nich nie moŜe pogodzić się z utratą wpływów. 
Respondenci P. Załęckiego wskazywali równieŜ, Ŝe początki transformacji 
ustrojowej wiązały się z wieloma dotkliwymi dla społeczeństwa reformami. 
W tym czasie Kościół pozostał milczący, nie stanął w obronie ludzi. Inni badani 
podkreślali, Ŝe spadek tych pozytywnych ocen związany jest z zachowaniem 
samych księŜy, których często cechuje paternalizm względem wiernych, sięga-
nie przez nich po język polityki, chęć wpływania na władzę, itd. (Załęcki 1999, 
2001).   

Nie wszyscy podzielają jednak pogląd, zgodnie z którym wraz z upadkiem 
komunizmu Kościół katolicki zaczął wykazywać zainteresowanie władzą poli-
tyczną. Zdaniem T. Szawiela, instytucja ta jako jedyna posiadała w skali maso-
wej nie skompromitowaną symbolikę oraz odpowiednie wzory zachowań. Dzię-
ki temu w okresie przełomu demokratycznego mogła wkomponować się w ide-
ową, społeczną i instytucjonalną próŜnię pozostawioną przez komunizm (Sza-
wiel 1991). R. Jusiak stwierdził natomiast, Ŝe wszelkie głosy sugerujące, aby 
Kościół wycofał się z oddziaływania na instytucję państwa, społeczeństwo poli-
tyczne oraz Ŝycie publiczne są nieprawomocne i szkodliwe. Zdaniem badacza, 
daje się bowiem zaobserwować pozytywną zaleŜność między religijnością 
a postawami obywatelskimi. R. Jusiak zgodził się przy tym, Ŝe obecność Ko-
ścioła katolickiego w okresie transformacji pozostawała widoczna. Związane to 
było jednak przede wszystkim z (…) siłą tradycji religijnych i narodowych, 
z organiczną więzią wartości religijnych z obywatelskimi i patriotycznymi oraz 
z integrującą rolą kultu religijnego i wzorem Polaka–katolika jako dobrego 
obywatela (Jusiak 2009:74). Skąd zatem bierze się przeświadczenie o angaŜo-
waniu się Kościoła w Ŝycie polityczne? R. Jusiak zwrócił uwagę, Ŝe w nowej 
rzeczywistości wielu z tych, którzy identyfikowali się z opozycją antykomuni-
styczną i podkreślali swą wiarę, wykorzystało autorytet wskazanej instytucji do 
swych własnych celów politycznych. Badacz podkreślił ponadto, Ŝe takŜe po 
1989 r. są osoby zainteresowane osłabieniem Kościoła. Ich działalność koncen-
truje się na wmawianiu społeczeństwu, Ŝe duchowni dysponują władzą politycz-
ną (Jusiak 2009). P. Mazurkiewicz wskazał natomiast, Ŝe poszukiwanie przez 
Kościół katolicki swojego miejsca w powojennej Polsce wywołuje wiele emocji. 
Niejednokrotnie oskarŜa się tę instytucję o chęć odbudowania swego stanu po-
siadania sprzed II wojny światowej czy próbę stworzenia państwa wyznaniowe-
go. W opinii autora u źródeł tego rodzaju oskarŜeń leŜą dwojakiego rodzaju 
nieporozumienia. Po pierwsze: (…) nieznajomość zróŜnicowanych standardów 
europejskich, co spowodowało, Ŝe rozwiązania znane z okresu komunizmu uzna-



 196

no za normę obecności Kościoła w Ŝyciu publicznym, a próby naruszenia status 
quo za klerykalizację państwa (Mazurkiewicz 2001:288)38. Zdaniem badacza, 
jedyne rozwiązania, które odbiegają od standardów europejskich dotyczą wpisa-
nia obowiązku respektowania chrześcijańskiego systemu wartości do ustawy 
oświatowej oraz ustawy regulującej działalność radia i telewizji. Napięcia, które 
miały wówczas miejsce na linii Kościół–państwo dotyczyły pewnych niezręcz-
ności, jakie zaistniały w doborze drogi legislacyjnej. Zarzuty takie pojawiły się 
takŜe w trakcie wprowadzenia katechizacji do szkół oraz momentu podpisania 
konkordatu. Jak zauwaŜył autor: (…) w obu (…) przypadkach odpowiedzialność 
za to ponoszą nie przedstawiciele hierarchii kościelnej, ale urzędnicy państwo-
wi, być moŜe, zbyt wobec niej ulegli (Ibidem: 288). Drugi rodzaj nieporozumie-
nia leŜący u podstaw oskarŜeń kierowanych pod adresem Kościoła wynika 
z manewru strategicznego dokonanego przez środowiska postkomunistyczne. 
Manewr ten spowodował tzw. błąd podstawienia. W okresie Polski Ludowej 
Ŝyciem ludzi rządziła potęŜna partia. Zdaniem autora, w interesie środowisk 
postkomunistycznych było, aby zwolnione po niej miejsce zostało w świadomo-
ści społecznej jak najszybciej zapełnione. Pojawiła się teza, Ŝe czarna dyktatura 
zastąpiła czerwoną. Badacz wysunął z tego wniosek, Ŝe postkomunistyczne for-
macje (…) mogły dzięki temu opuścić niewygodną pozycję spadkobiercy partii 
rządzącej z obcego nadania i zająć miejsce rzekomego obrońcy praw człowieka 
(Ibidem: 288–289).  

Deprywatyzacja religii nie ogranicza się jednak do publicznego zaangaŜo-
wania Kościoła. Jej przejawem pozostaje takŜe powstanie katolickiego ruchu 
religijno-politycznego, który ukonstytuował się przy Radiu Maryja.  Pierwszy 
nadajnik tej rozgłośni udało się uruchomić o. T. Rydzykowi w 1991 r. Trzy lata 
później, po największej w dziejach Polski akcji lobbingowej, Radio otrzymało 
koncesję na nadawanie programu ogólnopolskiego (Gmyz 2000). Od początku 
wokół rozgłośni powstawały kolejne inicjatywy. W 1995 r. została utworzona 
Fundacja „Nasza Przyszłość”, która zajmuje się przede wszystkim prowadze-
niem działalności wydawniczej. Istotne znaczenie miał rok 1998. To wówczas 
powstała w Lublinie Fundacja Servire Veritati – Instytut Edukacji Narodowej, 
której celem jest prowadzenie działalności edukacyjnej, w tym przygotowywa-
nie seminariów, odczytów, sympozjów oraz sesji naukowych. W jej ramach 
zostały utworzone takie instytucje jak: a) Studium Edukacji Narodowej, zajmu-
jące się organizowaniem kursów dokształcających dla nauczycieli; b) Akademia 
Etyczno-Pedagogiczna oraz c) Akademia Umiejętności Społecznych. Przy Fun-
dacji powstało takŜe wydawnictwo Instytut Edukacji Narodowej, wydające 
m. in. kwartalnik „Cywilizacja”. DuŜe znaczenie wśród inicjatyw funkcjonują-

                                        
38 Zdaniem P. Mazurkiewicza za przejawy klerykalizacji uznaje się w Polsce takie działania, 

jak: wprowadzenie katechizacji do szkół na zasadzie fakultatywnej, zorganizowanie duszpaster-
stwa wojskowego, zmianę ustawy aborcyjnej, zabieganie o włączenie invocatio Dei do projektu 
konstytucji oraz oparcie relacji państwo–Kościół na soborowej zasadzie autonomii i współpracy. 



 197

cych wokół toruńskiej rozgłośni ma Fundacja Lux Veritatis załoŜona takŜe 
w 1998 r. we Wrocławiu. Początkowo jej działalność koncentrowała się na pro-
dukowaniu filmów dokumentalnych i rocznicowych. W 2001 r. Fundacja uru-
chomiła WyŜszą Szkołę Kultury Medialnej w Toruniu, powstałą na bazie istnie-
jącego wcześniej Studium Dziennikarstwa im. Św. Maksymiliana Kolbego. 
W 2003 r. otrzymała natomiast koncesję na nadawanie satelitarnego programu 
telewizyjnego. Na jej podstawie Fundacja uruchomiła Telewizję Trwam. Z Ra-
diem Maryja związany jest takŜe „Nasz Dziennik” wydawany od 1998 r. Głów-
na siedziba redakcji znajduje się w Rembertowie w klasztorze sióstr Loretanek. 
„Nasz Dziennik” łączy z rozgłośnią nie tylko osoba załoŜyciela, ale równieŜ 
silne więzi personalne oraz podobnie rozumiana misja publiczna. Wielość tych 
podmiotów działających wokół Radia Maryja skłoniła niektórych badaczy do 
określania rozgłośni mianem konglomeratu medialnego (Migas 2005). Związek 
z Radiem mają takŜe inne przedsięwzięcia, powstające na terenie całego kraju 
i za granicą. Były one tworzone z inicjatywy samych słuchaczy. Przy parafiach 
załoŜono Biura Radia Maryja oraz Koła Przyjaciół Radia Maryja (a takŜe Mło-
dzieŜowe Koła Przyjaciół Radia Maryja). Organizują one spotkania Rodziny, 
wspierają rozgłośnię modlitwą i datkami finansowymi, kolportują wydawnictwa. 
Struktury te są słabo sformalizowane. Zakłada się, Ŝe w 2005 r. istniało 1,5 ty-
siąca Biur i Kół Przyjaciół Radia Maryja. W drugiej połowie lat 90. powstały 
Podwórkowe Koła RóŜańcowe Dzieci. Według informacji zawartych w mie-
sięczniku „Rodzina Radia Maryja” w roku 2007 ruch ten, zainicjowany przez 
niepełnosprawną M. Buczek, liczył 135 200 członków w 31 krajach (90 tys. 
członków – w opinii P. Migasa, 2005). Od połowy lat 90. funkcjonuje Zespół 
Wspierania Radia Maryja, w ramach którego działają: R. Bender, J. R. Nowak, 
A. Raźny oraz J. Zimny. Rozgłośnia mobilizuje takŜe swoich słuchaczy do 
uczestniczenia w pielgrzymkach. Istotną rolę odgrywają w tym przypadku co-
roczne spotkania Rodziny Radia Maryja na Jasnej Górze, liczące nawet do 
200 tys. osób. Osobno organizowane są pielgrzymki dzieci i młodzieŜy (Piel-
grzymki Młodych Słuchaczy Radia Maryja na Jasną Górę).  

Rozgłośnia budzi pewne kontrowersje głównie ze względu na fakt, Ŝe jej 
audycje są politycznie zaangaŜowane. Radio lobbuje za określonymi rozwiąza-
niami legislacyjnymi. W ruchu, który uformował się wokół rozgłośni aktywnie 
biorą udział politycy prawicy. Jak dotąd, nieliczne badania koncentrowały się na 
dyskursie kształtowanym przez Radio i związane z nim podmioty medialne. 
Pewnych informacji w tym względzie dostarczyła praca E. Bobrowskiej. Autor-
ka przeprowadziła analizę tekstów publikowanych w „Naszym Dzienniku” 
w 2005 r. Poszukiwała w nich stereotypowych definicji sytuacji, przez które 
rozumiała utrwalone w świadomości zbiorowej schematy ujmowania sytuacji 
społecznych (Bobrowska 2007:19). Pierwsza z nich dotyczyła konfliktów za-
chodzących pomiędzy pracodawcami a pracownikami. Sam spór przedstawiany 
był w określony sposób. Odpowiedzialność za konflikt ponosili pracodawcy 



 198

podejmując niekorzystne dla pracowników decyzje. W artykułach podkreślano 
złą sytuację materialną tych drugich. Kolejna ze zidentyfikowanych stereotypo-
wych definicji sytuacji dotyczyła słuŜby zdrowia. Stan tego sektora przedsta-
wiano w katastroficznych barwach. Budowano dychotomiczny obraz systemu, 
w którym po jednej stronie są pacjenci i pracownicy, a po drugiej rządzący. 
Trzecia zidentyfikowana stereotypowa definicja sytuacji pokazywała społeczeń-
stwo znajdujące się w sporze z władzą. Akcent został połoŜony na debaty toczą-
ce się w sejmie oraz na rozwiązania uwzględniane przez rządzących. Obraz ten 
konfrontowano z oporem, z jakim przyjęte przez polityków uzgodnienia spoty-
kają się w społeczeństwie. Konkluzje sugerowały, Ŝe władza ignoruje potrzeby 
zwykłych ludzi. Wiele miejsca na gruncie analizowanego przez E. Bobrowską 
dyskursu poświęcano zagroŜeniom czyhającym na Polskę głównie ze strony 
Niemiec oraz Unii Europejskiej. Innym waŜnym zagadnieniem, wyodrębnionym 
za pomocą przyjętej przez badaczkę metodologii, okazała się problematyka bez-
radności pokrzywdzonych. W artykułach wskazywano, Ŝe głównymi beneficjen-
tami zmian następujących po 1989 r. są przedstawiciele dawnego reŜimu, pod-
czas gdy ich ofiary nie otrzymały dotąd Ŝadnego zadośćuczynienia za poniesione 
krzywdy. Na gruncie jednej ze zidentyfikowanych stereotypowych definicji 
sytuacji podstawowe znaczenie odgrywała walka o wartości chrześcijańskie. 
Przedmiotem krytyki był w tym przypadku permisywizm kulturowy, a takŜe 
antykoncepcja, aborcja oraz elity liberalne. Autorce udało się takŜe wyodrębnić 
stereotypową definicję sytuacji w tekstach, które skupiały się na problematyce 
tradycji niepodległościowych. Wspominano w nich o waŜnych wydarzeniach 
z historii Polski, przy czym w ich interpretacji wyraźnie akcentowano pozytyw-
ną rolę Kościoła (Bobrowska 2007). Dyskurs wytwarzany przez środowisko 
związane z rozgłośnią stał się takŜe przedmiotem zainteresowania I. Krzemiń-
skiego i jego zespołu. Tym razem jednak analiza dotyczyła audycji emitowanych 
w sierpniu 2007 r. w Radiu Maryja w ramach programu „Rozmowy niedokoń-
czone”. Mimo, Ŝe badacze zakładali podobieństwo między dyskursem endeckim 
a tym właściwym dla rozgłośni, to uzyskane wyniki okazały się zaskakujące 
w tym względzie. Wypowiedzi formułowane w trakcie audycji zawierały bo-
wiem wątki mesjanistyczno-romantyczne, dalekie skądinąd mieszczańskiemu 
nacjonalizmowi rozwijanemu przez R. Dmowskiego. I. Krzemiński zwrócił po-
nadto uwagę na interesujące strategie dyskursywne, którymi posługiwali się 
rozmówcy Radia. W ich wypowiedziach Polska uzyskiwała szczególny status, 
ulegała personalizacji. Nacisk kładziono na krzywdy, jakich doznawała od in-
nych i na niezrozumienie, z jakim spotykały się jej doświadczenia. Uczestnicy 
rozmów sięgali ponadto po tzw. aktualizacje historyczne. Obecne sytuacje utoŜ-
samiali z tymi właściwymi dla przeszłości. Wskazywali na paralele między Ro-
sją bolszewicką a Rosją współczesną. W obu przypadkach państwo to miało być 
zainteresowane podporządkowaniem bądź likwidacją Polski. Rozmówcy stoso-
wali takŜe mowę aluzyjną. Niektórych opinii nie formułowali wprost. W swym 



 199

badaniu I. Krzemiński skoncentrował się równieŜ na religijności Radia Maryja. 
Wbrew oczekiwaniom, okazało się, Ŝe jest ona stosunkowo otwarta w sensie 
rytualnym i nie ma aŜ tak powierzchownego charakteru. W analizowanych au-
dycjach dało się jednak zaobserwować wątki ukierunkowane na wykluczanie 
obcych (Krzemiński 2009). Wyniki obu przedstawionych badań nie potwierdziły 
natomiast zarzutów o antysemityzm formułowanych pod adresem rozgłośni. 
Moim zdaniem, nie świadczy to jednak o tym, Ŝe uwagi krytyczne pod adresem 
Radia w tym względzie są całkowicie bezzasadne. M. Reisigl oraz R. Wodak, 
przedstawiciele tzw. szkoły wiedeńskiej w ramach krytycznej analizy dyskursu, 
zwrócili uwagę, Ŝe współcześnie antysemityzm wyraŜany jest w sposób mniej 
bezpośredni, bardziej subtelny (Reisigl, Wodak 2001). Moja własna analiza 
sugerowała, Ŝe treści tego typu incydentalnie pojawiają się w dyskursie Radia 
Maryja. Przykładem są wypowiedzi ludzi związanych z rozgłośnią na temat 
zatrudniania w Ministerstwie Spraw Zagranicznych osób pochodzenia Ŝydow-
skiego czy powstania w Polsce organizacji B’nai B’rith.  

Badacze próbując zdefiniować zjawisko Radio Maryja odwoływali się 
przede wszystkim do trzech, powiązanych zresztą ze sobą terminów: integry-
zmu, fundamentalizmu religijnego oraz prawicy religijnej39. Pierwszego z nich 
uŜył J. Tischner. WyróŜnił on integryzm refleksyjny, reprezentowany przez 
francuskiego biskupa M. Lefebvre’a, oraz naiwny, sarmacki, który pozostaje 
charakterystyczny dla Radia Maryja. Mimo wielu róŜnic, dotyczących kwestii 
teologicznych czy politycznych, łączą je ataki na liberalizm, szermowanie poję-
ciem „prawdy” oraz przypisywanie wolnomularstwu znaczącej siły sprawczej 
w Ŝyciu publicznym (Tischner 1998). Zdaniem J. Gowina natomiast, Radio Ma-
ryja to odprysk światowej fali fundamentalizmu, którą widać w niemal wszyst-
kich wielkich religiach światowych (Gowin 2006). Podobne stanowisko sformu-
łował M. Rybicki. Autor ten stwierdził, Ŝe środowisko związane z toruńską roz-
głośnią reprezentuje model fundamentalistyczny, który opiera się na dwóch za-
sadniczych elementach. Po pierwsze, na religijności ludowej cechującej się rytu-
alizmem, podkreślającej wspólnotę Polaków–katolików. Po drugie, na radykali-
zmie politycznym, nastawionym antyeuropejsko, antyliberalnie oraz ksenofo-
bicznie. Zdaniem M. Rybickiego, w przypadku Radia Maryja naleŜy mówić 
o fundamentalizmie tradycjonalistycznym, który nie opiera się ani na głębszej 
refleksji natury teologicznej, ani na Ŝadnym konkretnym programie politycznym 
(Rybicki 2007). M. Grabowska określiła natomiast wskazane środowisko mia-
nem prawicy religijnej. Wskazała przy tym na podobne zjawisko w Stanach 
Zjednoczonych. W obu przypadkach ruchy religijne mają znaczący wpływ na 
decyzje wyborcze swych zwolenników. Ich bazę społeczną stanowią przedsta-
wiciele podobnych środowisk, głównie ludzie uboŜsi oraz słabiej wykształceni 
(Grabowska 2008). Termin religijnej prawicy w odniesieniu do Radia Maryja 
                                        

39 Termin religijna prawica uŜywany jest w odniesieniu do protestanckich ugrupowań religij-
nych, w których istotną rolę odgrywają ruchy fundamentalistyczne.  



 200

znalazł takŜe zastosowanie w rozwaŜaniach E. Nowak oraz R. Riedla. Jak 
stwierdzili autorzy, rozgłośnia wypracowała własną kulturę polityczną obejmu-
jącą (…) obywateli oraz działaczy religijnych i świeckich, których łączą specy-
ficzne narodowo-katolickie, fundamentalne, ultrakonserwatywne i silnie nace-
chowane negatywnymi emocjami wobec prawdziwych i wykreowanych (często 
wyimaginowanych) wrogów podejście do problemów państwa i polityki (Nowak, 
Riedel 2009:28).  

Nie wszyscy jednak podzielają pogląd, Ŝe do opisu środowiska skupionego 
wokół toruńskiej rozgłośni naleŜy uŜywać pojęć mających skądinąd pejoratywny 
wydźwięk. S. Burdziej zaproponował, aby Radio Maryja rozpatrywać w per-
spektywie civil society. Jak zauwaŜył: Słuchacze Radia Maryja traktowani by-
wają jako armia niewykształconych staruszek lub innych „odpadów transforma-
cji” – a tacy ludzie niejako z definicji nie mogą stworzyć społeczeństwa obywa-
telskiego (Burdziej 2008:17). Jego zdaniem, jest to jednak błędne stanowisko. 
W nim teŜ leŜy przyczyna niedostrzegania zarówno sukcesów toruńskiej rozgło-
śni, jak teŜ i jej atrakcyjności. W swojej koncepcji S. Burdziej połoŜył nacisk na 
samo Radio i tworzone wokół niego struktury. Zdaniem autora, rozgłośnia pełni 
rolę generatora kapitału społecznego, dostarczyciela zasobów kulturowych, któ-
re dla niektórych grup społecznych pozostają niedostępne (bądź trudno dostęp-
ne), głównie z powodów ekonomicznych. Obywatelskie działania inicjowane 
przez Radio mogą przyczynić się zatem do przezwycięŜenia ich marginalizacji. 
Jak wskazał autor: (…) struktury „rodziny” Radia Maryja są miejscem, w któ-
rym mniej uprzywilejowani członkowie społeczeństwa podtrzymują społeczne 
więzi i wytwarzają sieci społecznych interakcji poza bezpośrednim wpływem 
państwa (Ibidem: 28). Ta mobilizacja powoduje jednak pozytywne następstwa 
wówczas, gdy celem nie staje się władza polityczna. Zdaniem S. Burdzieja, to 
stanowi pewien problem dla toruńskiej rozgłośni. Nie ogranicza się ona bowiem 
do rozpowszechniania określonych poglądów polegając na sile swego moralne-
go oddziaływania, ale takŜe angaŜuje się w Ŝycie polityczne tworząc (w sposób 
pośredni) partie polityczne czy asystując przy powstawaniu koalicji rządowych 
(Burdziej 2008).  

Według mnie, Radio Maryja stanowi przykład religijnego populizmu. Sam 
ten termin pojawił się juŜ wcześniej w odniesieniu do zjawisk religijnych (Bu-
zalka 2005, 2008; Reilly 1986; Stavrakakis 2002, 2005). Przez populizm rozu-
miem strategię polityczną przejawiającą się w postaci praktyk dyskursywnych. 
Charakteryzuje się ona przede wszystkim antysystemowością, antyelitaryzmem 
oraz gloryfikacją narodu/ludu. Strategia ta pozostaje atrakcyjna przede wszyst-
kim dla tych segmentów społeczeństwa, które czują się wykluczone politycznie 
lub/i ekonomicznie. To poczucie niesprawiedliwości wydaje się zaś charaktery-
styczne dla zwolenników rozgłośni. Przemawiają za tym niektóre analizy śro-
dowiska związanego z Radiem Maryja. Zdaniem T. P. Terlikowskiego, źródeł 
popularności rozgłośni naleŜy szukać w patologiach ustroju demokratycznego 



 201

charakterystycznego dla III RP. Z dyskursu wykluczono bowiem część antylibe-
ralnej opinii publicznej (Terlikowski 2007). W. Eichelberger wskazał natomiast, 
Ŝe istotną rolę w polskiej rzeczywistości odgrywa kwestia upokorzenia, czyli 
wielopokoleniowego procesu kumulowania się rozczarowania i frustracji, sta-
nowiącego konsekwencję trudnych doświadczeń historycznych oraz zawirowań 
gospodarczych. Rządy demokratyczne nie dość, Ŝe nie poradziły sobie z tym 
problemem, to jeszcze go wzmocniły dopuszczając do polityki i administracji 
byłych komunistów oraz rezygnując z budowy społeczeństwa opiekuńczego. 
Koszty transformacji spadły na grupy najsłabsze, które swoich obrońców zaczę-
ły widzieć w charyzmatycznych i antyelitarnych przywódcach, takich m. in. jak 
o. T. Rydzyk (Eichelberger 2006). Obaj autorzy podkreślali w swych rozwaŜa-
niach kwestię wykluczenia politycznego i ekonomicznego, stanowiącą bodziec 
dla rozwoju ruchów populistycznych. W przypadku Radia Maryja populizm 
przybrał po prostu religijną formę.   

 
Podsumowanie 

 
RozwaŜania nad deprywatyzacją religii mają określone reperkusje teore-

tyczne oraz metodologiczne. Na wstępie skoncentruję się na tych pierwszych. 
NaleŜy się zastanowić, na ile proces deprywatyzacji religii stanowi zaprzeczenie 
załoŜeń ukształtowanych w ramach paradygmatu sekularyzacyjnego. Jak wska-
załem w rozdziale, na proces ten składa się wiele róŜnych fenomenów. Poza 
nielicznymi wyjątkami nie odnoszą się one jednak do poziomu makrostruktural-
nego. Nie kwestionują zatem konsekwencji dyferencjacji strukturalnej, czyli 
istnienia niezaleŜnych obszarów funkcjonalnych w ramach społeczeństwa. Po-
jawiają się pewne reakcje fundamentalistyczne. Moim zdaniem, są one jednak 
skazane na poraŜkę z co najmniej dwóch powodów. Po pierwsze, załoŜenia fun-
damentalistów są utopijne. Oferowany przez nich projekt polityczny opiera się 
na literalnym odwołaniu do tekstu religijnego, powstałego najczęściej w odległej 
przeszłości, oraz na historycznych świadectwach opisujących funkcjonowanie 
pierwotnej dla danego wyznania wspólnoty religijnej. Powstaje przepaść między 
dogmatyczną wizją polityki a rzeczywistością społeczną. Konsekwencją funda-
mentalizmu staje się niekończący wysiłek. Jego celem jest wyeliminowanie bądź 
pomniejszenie powstałych róŜnic. Działania w tym względzie stają się trudniej-
sze wraz ze wzrostem złoŜoności społeczeństwa. Prowadzi to do określonych 
problemów. Dochodzi bowiem do wstrzymania rozwoju, stagnacji społecznej 
bądź do pragmatyzmu, braku spójności między głoszonymi wartościami a ich 
realizacją w Ŝyciu publicznym. Po drugie, rezultatem fundamentalizmu jest izo-
lacjonizm. ZagroŜenie postrzega się w dyfuzji kulturowej. Strategia ta moŜliwa 
jest do zastosowania w małych społecznościach. Funkcjonują one jako autar-
kiczne wspólnoty, minimalizujące swój kontakt ze światem zewnętrznym. 



 202

W przypadku złoŜonych społeczeństw strategia ta wydaje się mało realistyczna. 
Pociąga za sobą ogromne koszta związane z ochroną wyizolowanego systemu 
społecznego.  

Większą szansę na adaptację we współczesnych społeczeństwach mają inne 
formy publicznego funkcjonowania religii. Dylemat ten warto rozwaŜyć na 
określonych przypadkach. W niektórych społeczeństwach muzułmańskich ugru-
powania polityczne odwołują się do religii jako pewnego zasobu kulturowego, 
gwarantującego spójność społeczną, umoŜliwiającego mobilizację. Za przykład 
moŜe posłuŜyć w tym względzie Malezja czy Turcja. W pierwszym ze wskaza-
nych krajów nacjonalistyczne partie polityczne juŜ kilka dekad temu podkreślały 
kwestie religijne. Zakładano, Ŝe wraz z uzyskaniem niepodległości powinien 
następować wzrost świadomości narodowej wśród Malezyjczyków. Budowano 
ją w opozycji do toŜsamości innych grup etnicznych zamieszkujących kraj, 
w tym głównie Chińczyków. Źródłem odmienności stała się religia. Islam posłu-
Ŝył takŜe jako pewien rezerwuar norm i wartości religijnych. Kolejne rządy ma-
lezyjskie akcentowały przede wszystkim te, które pozostawały komplementarne 
z rozwojem gospodarczym społeczeństwa. Zwracano zatem uwagę, Ŝe dobry 
muzułmanin powinien przykładać się do swojej pracy, wykonywać ją z entuzja-
zmem, stale rozwijać swe umiejętności. Podobną ekonomizację islamu dało się 
zaobserwować w Turcji. Zjawisko to odpowiada za sukcesy polityczne umiar-
kowanych partii muzułmańskich w tym kraju. W jego uboŜszych, wschodnich 
regionach zaczęto kłaść nacisk na te wartości i normy islamskie, które pozostają 
zgodne z rozwojem społeczeństwa kapitalistycznego. Niemieccy badacze anali-
zujący ten fenomen określili go mianem islamskiego kalwinizmu (esiweb.org). 
Zjawisko to nie odnosi się wyłącznie do społeczeństw muzułmańskich. W kra-
jach latynoamerykańskich daje się zaobserwować swego rodzaju triumf neo-
ewangelikalizmu. W katolickich społeczeństwach kontynentu coraz większą rolę 
zaczynają odgrywać protestanckie zbory, prowadzone głównie przez Kościoły 
zielonoświątkowe. W tym samym czasie, następuje niespotykany wzrost gospo-
darczy tych państw. Trudno jednoznacznie stwierdzić, czy ekspansja protestan-
tyzmu – zgodnie z weberowską tezą – ma istotny wpływ na to zjawisko. Być 
moŜe bowiem, to nie protestancki etos odpowiada ze sukces gospodarczy tych 
krajów, a rodząca się w nich klasa średnia szuka jedynie środowisk, których 
system wartości korespondowałby z jej podejściem do Ŝycia i pracy. Nie ulega 
jednak wątpliwości, Ŝe Kościoły neoewangelikalne odgrywają coraz większy 
wpływ na kraje latynoamerykańskie, zwłaszcza zaś na Brazylię. Te końcowe 
refleksje prowadzą mnie zatem do konkluzji, Ŝe to nie fundamentalistyczne re-
akcje powinny być przedmiotem zainteresowania badaczy, lecz właśnie te 
umiarkowane organizacje religijne, które poszukują pomostów między wiarą 
a nowoczesnością. MoŜna domniemywać zatem, Ŝe w najbliŜszych latach nastą-
pi pewien zwrot w dyskusji nad publiczną rolą religii.  



 203

Koncentracja na wskazanej problematyce ma równieŜ określone reperkusje 
metodologiczne. Po pierwsze, konieczne wydaje się wyjście poza uniwersali-
styczne załoŜenia cechujące teorie socjologiczne. Paradygmat sekularyzacyjny 
jest tutaj dobrym przykładem europocentryzmu, metodologicznego nacjonali-
zmu. Sądzę, Ŝe istnieją dwa rozwiązania tego problemu. Jedno z nich moŜna 
określić mianem minimalistycznego. Przedmiotem zainteresowania teorii socjo-
logicznej stają się wówczas zagadnienia ograniczone do określonego kontekstu 
kulturowego. Drugie ma charakter maksymalistyczny. Analizą objęte są dane, 
procesy oraz zjawiska globalne, przejawiające się w róŜnych kontekstach kultu-
rowych. To podejście pozostaje znacznie trudniejsze do zrealizowania. N. Luh-
mann zakładał, Ŝe socjolog religii musi być obeznany z co najmniej dwoma tra-
dycjami religijnymi. Konsekwencją podejścia maksymalistycznego jest zaś sy-
tuacja, w której badacz powinien dysponować wiedzą na temat wielu róŜnych 
systemów wierzeń i kultur. Wskazana przeze mnie koncentracja na publicznej 
roli religii powoduje ponadto jeszcze inny skutek o metodologicznym charakte-
rze. Wydaje się bowiem, Ŝe dotychczasowa dominacja podejścia ilościowego 
jest juŜ niewystarczająca. Jeśli współczesne organizacje religijne kładą nacisk 
nie tyle na funkcję religii, co na działanie, to istotną rolę w tym odgrywa proces 
mobilizacji. MoŜna go prześledzić wykorzystując do tego m. in. jakościowo 
zorientowane analizy dyskursu.  

 
 



 
 
 
 
 
 

ZAKO ŃCZENIE 
 
 
 

Na koniec swych rozwaŜań chciałbym przedstawić pewne ograniczenia cha-
rakterystyczne dla podejść teoretycznych opisanych przeze mnie w niniejszej 
pracy oraz zaprezentować własne stanowisko na temat przemian religijności we 
współczesnym świecie. Najpierw skupię się na pierwszej ze wskazanych kwe-
stii. W rozdziale I przedmiotem zainteresowania uczyniłem paradygmat sekula-
ryzacyjny. Punktem wyjścia dla jego przedstawicieli była sytuacja charaktery-
styczna dla Europy. W centrum dyskusji znalazły się zatem Kościoły historycz-
ne i związany z nimi typ religijności. Sami badacze koncentrowali się na wymia-
rze makrostrukturalnym. Zaobserwowali, iŜ w wyniku dyferencjacji struktural-
nej następuje proces uwalniania się poszczególnych obszarów funkcjonalnych 
społeczeństwa spod kontroli religii. Tradycyjne Kościoły traciły na znaczeniu. 
Pełnione przez nie dotychczas funkcje przejmowały inne podsystemy. W ramach 
społeczeństwa rosła rola tych obszarów, które odwoływały się nie tyle do nor-
matywnych, co kognitywnych wyjaśnień. Religia zaczęła być wykluczana 
z Ŝycia publicznego. Następowała ponadto marginalizacja wiary na poziomie 
świadomości jednostki. Obraz przemian skonstruowany przez przedstawicieli 
paradygmatu pasował do sytuacji typowej dla społeczeństw europejskich na 
określonym poziomie ich rozwoju. Uniwersalistyczne ambicje tych badaczy nie 
mogły jednak zostać zrealizowane. Jak zauwaŜyła K. Zielińska, istniał swego 
rodzaju dysonans między makrostrukturalnymi wnioskami formułowanymi 
przez przedstawicieli paradygmatu sekularyzacyjnego, a ich koncentracją 
w sferze empirycznej na wymiarze indywidualnych praktyk religijnych. Analiza 
tych jednostkowych zachowań okazała się przy tym ograniczona. Znaczna cześć 
badań brała pod uwagę religijność kościelną, ignorując wszelkie przejawy po-
boŜności pozainstytucjonalnej czy tej właściwej dla sekt. Podzielano pogląd, 
zgodnie z którym proces modernizacji społeczeństwa prowadzi do utraty zna-
czenia Kościołów. śywotność wiary właściwą dla sekt rozpatrywano w kontek-
ście anomalii. Stanowiły one konserwatywną reakcję na zachodzące przemiany 
społeczne. W dłuŜszym okresie nie miały jednak szans na przetrwanie, powinny 
były zaniknąć. Teza sekularyzacyjna formułowana przez badaczy związanych 
z paradygmatem pozostawała zatem ściśle powiązana z refleksją na temat mo-



 205

dernizacji. Budowano ją w oparciu o makrostrukturalnym rozwaŜania, które 
następnie rozszerzano na inne wymiary Ŝycia społecznego. Europa jako najbar-
dziej zmodernizowany kontynent miała stanowić horyzont dla reszty świata. 
W opozycji do tych teoretycznych załoŜeń paradygmatu pozostawały Stany 
Zjednoczone. Kraj ten cechował się wysokim poziomem rozwoju społecznego 
i gospodarczego, jak i znaczną religijnością społeczeństwa. Przypadek ten takŜe 
interpretowano w kategoriach anomalii. Wskazywano przy tym, Ŝe społeczeń-
stwo amerykańskie prędzej czy później podąŜy drogą wyznaczoną przez stary 
kontynent. 

Z czasem okazało się, Ŝe koncepcje teoretyczne powstające w ramach oma-
wianego paradygmatu coraz bardziej nie przystają do rzeczywistości społecznej. 
W latach 60. i 70. XX w. nastąpił dynamiczny rozwój nowych ruchów religij-
nych. W zachodnich społeczeństwach wzrosło zainteresowanie wierzeniami 
orientalnymi. Dało się równieŜ zaobserwować powrót do politycznej roli religii. 
Moim zdaniem, to wówczas uwydatniły się ograniczenia paradygmatu sekulary-
zacyjnego. Tworzone na jego gruncie podejścia teoretyczne w większości ce-
chował: makrostrukturalny redukcjonizm, uniwersalizm oraz metodologiczny 
nacjonalizm. RozwaŜania wyabstrahowane były z kontekstu kulturowego. Para-
dygmat cechował takŜe swego rodzaju dogmatyzm teoretyczny. Z czasem zaczę-
ło się pojawiać coraz więcej wątpliwości odnoszących się do samej tezy sekula-
ryzacyjnej. Wraz z włączaniem do dyskusji przypadków peryferyjnych, okazało 
się, Ŝe modernizacja nie przyczyniła się do spadku znaczenia religijności w nie-
których krajach katolickich, w tym w Irlandii, na Malcie czy w Portugalii. Uni-
wersalistyczne ambicje wskazanego nurtu ograniczone zostały zatem do sytuacji 
właściwej dla tych społeczeństw europejskich, w których dominowała kultura 
protestancka. Moja krytyka nie powinna jednak przekreślać pewnych dokonań 
właściwych dla teorii powstających na gruncie paradygmatu. Po pierwsze, wnio-
ski dotyczące wymiaru makrostrukturalnego wydają się niepodwaŜalne. Wraz ze 
wzrostem złoŜoności społeczeństwa, następuje proces dyferencjacji struktural-
nej, który z kolei nieuchronnie prowadzi do uniezaleŜnienia się poszczególnych 
podsystemów społecznych spod kontroli religii. Jak dotąd, próby powstrzymania 
tego zjawiska kończyły się niepowodzeniem. Po drugie, badacze związani ze 
wskazanym paradygmatem zwrócili uwagę na formowanie się w nowoczesnych 
społeczeństwach sytuacji pluralistycznej. Osłabła rola rodziny i Kościoła w pro-
cesie socjalizacji religijnej. Wiara zaczęła być przedmiotem wolnego wyboru. 
Mimo, Ŝe obecnie wskazany paradygmat stracił swą dominującą pozycję, to 
dalej pojawiają się badacze, którzy podzielają pogląd, Ŝe religia traci na znacze-
niu we współczesnym świecie. Następuje takŜe dekonstrukcja załoŜeń konstytu-
ujących tezę sekularyzacyjną. Podkreśla się, Ŝe wiara pojawia się w sytuacji 
niepewności egzystencjalnej, ta zaś pozostaje charakterystyczna dla społe-
czeństw znajdujących się na wcześniejszych, preindustrialnych i industrialnych 
etapach rozwoju. 



 206

Odpowiedzią na ograniczenia paradygmatu sekularyzacyjnego miał być nurt 
badawczy powstały w Stanach Zjednoczonych. Punktem wyjścia dla refleksji 
związanych z nim badaczy stała się sytuacja pluralistyczna charakterystyczna 
dla tego kraju. Na gruncie omawianego podejścia podkreśla się racjonalny cha-
rakter religijnych zachowań jednostek. Wskazuje się na istnienie rynków religij-
nych, róŜniących się między sobą otwartością oraz samą strukturą. Monopole 
i quasi-monopole religijne, na których koncentrowała się refleksja badaczy 
związanych z paradygmatem sekularyzacyjnym, cechują się skrajną nieefektyw-
nością. Poziom religijności pozostaje na nich niski, gdyŜ konsumenci religijni 
nie mogą zaspokoić swych potrzeb względem wiary. Na rynku funkcjonuje je-
den dominujący podmiot, korzystający zazwyczaj z protekcji państwa, który nie 
jest zainteresowany dostosowywaniem swojej oferty do wskazanych oczekiwań. 
Sytuacja zatem, z której teorie sekularyzacyjne uczyniły centrum swych zainte-
resowanych, jest sytuacją wyjątkową. Na podstawie jej analizy nie naleŜy wy-
znaczać Ŝadnych norm czy praw, które miałyby odnosić się do innych struktur 
rynkowych. Odmienna sytuacja ma miejsce w Stanach Zjednoczonych. W tym 
przypadku, funkcjonuje wolny rynek wiar, na którym konkurują ze sobą róŜne 
Kościoły i związki wyznaniowe. W wyniku tej rywalizacji, podmioty religijne 
stale muszą dokonywać przekształceń, dzięki którym zdolne są do generowania 
odpowiedniego poziomu satysfakcji religijnej. Mimo, Ŝe teorie formowane 
w ramach paradygmatu ekonomicznego wydają się klarowne, to samo podejście 
nie jest pozbawione ograniczeń. Moim zdaniem, zwolennicy tego podejścia pa-
radoksalnie popełniają te same błędy, co badacze związani z tezą sekularyzacyj-
ną. Po pierwsze, paradygmat ekonomiczny cechuje metodologiczny nacjona-
lizm. Koncepcje teoretyczne rozwijane są w oparciu o doświadczenia amerykań-
skie. Wnioski  pochodzące z tych refleksji rozszerzane są na inne społeczeństwa. 
To rodzi pewne problemy. W państwach europejskich trudno jest dziś mówić 
o istnieniu monopoli w dosłownym tego słowa rozumieniu. Rynki religijne są 
stosunkowo otwarte, a mimo to rozwój nowych podmiotów dokonuje się na 
peryferiach społeczeństwa. Nie daje się zaobserwować m. in. tak wyraźnego 
sukcesu wspólnot neoewangelikalnych, jak ma to miejsce w krajach latynoame-
rykańskich. Tłumacząc to zjawisko badacze związani z paradygmatem ekono-
micznym wskazują, Ŝe czasami potrzeba lat, aby dany rynek z quasi-
-monopolistycznego przekształcił się w stricte konkurencyjny. Uwaga ta wydaje 
się zasadna przy porównywaniu ze sobą krajów latynoamerykańskich oraz euro-
pejskich. W końcu w tych pierwszych religia nie straciła aŜ tak na znaczeniu, jak 
na starym kontynencie. Problem pojawia się wtedy, gdy róŜnice pojawiają się 
między społeczeństwami europejskimi. Przykładem są dwa katolickie kraje, 
Hiszpania oraz Włochy. W drugim z nich poziom religijności, mierzony udzia-
łem w praktykach religijnych, utrzymuje się na stabilnym poziomie. W Hiszpa-
nii natomiast spada. Tłumacząc to zjawisko, zwolennicy paradygmatu zasuge-
rowali, Ŝe we Włoszech nastąpił proces demonopolizacji. Ten argument wydaje 



 207

się jednak wątpliwy. W Hiszpanii takŜe ograniczono rolę Kościoła. Dlaczego 
zatem obserwujemy dwie róŜne tendencje? Po drugie, paradygmat ekonomiczny  
proponuje wyabstrahowaną perspektywę teoretyczną. Dobrze widać to na po-
wyŜszym przykładzie. Jeśli przypadek Hiszpanii nie odpowiada przyjętemu 
modelowi teoretycznemu, to naleŜy przyjąć, iŜ proces demonopolizacji nie za-
szedł w tym społeczeństwie zbyt daleko. Badacze związani z tym podejściem 
nie próbują wniknąć głębiej w daną sytuację. Ignorują tym samym inne czynni-
ki, które mogą być odpowiedzialne za niski poziom religijności na rynkach pod-
legających demonopolizacji. Po trzecie, pewnym ograniczeniem podejść teore-
tycznych funkcjonujących na gruncie wskazanego paradygmatu jest koncentra-
cja na określonych wskaźnikach wiary. W większości odnoszą się one do reli-
gijności zinstytucjonalizowanej. Podstawowe znaczenie odgrywają kwestie 
związane z uczestnictwem w naboŜeństwach, praktykowaniem modlitw czy 
angaŜowaniem się w Ŝycie parafii, kongregacji. Pomija się te dane, które odno-
szą się do religijności pozakościelnej. Są one natomiast warte uwzględnienia, 
zwłaszcza w przypadku rynków quasi-monopolistycznych.   

Mimo, iŜ omawiany nurt badawczy cechują pewne ograniczenia, to naleŜy 
wskazać takŜe na jego mocne strony. Na uwagę zasługuje koncentracja na za-
gadnieniach związanych z funkcjonowaniem instytucji religijnych. Problematy-
ka ta dotyczy dwóch kwestii. Po pierwsze, przedmiotem zainteresowania jest 
proces zwiększania bądź utrzymywania wysokiego poziomu zaangaŜowania 
wiernych. Zwraca się uwagę m. in. na efekt gapowicza. Analiza obejmuje rów-
nieŜ proces wytwarzania satysfakcji religijnej oraz dostosowywania oferty do 
potrzeb i oczekiwań konsumentów religijnych. Po drugie, przedmiotem zaintere-
sowania jest proces funkcjonowania „przedsiębiorstwa religijnego” na rynku. 
ObniŜając napięcie z otoczeniem moŜe ono zainteresować swoją ofertą większą 
liczbę wiernych. Daleko idąca liberalizacja sprawia natomiast, Ŝe dany Kościół 
czy związek wyznaniowy traci wyznawców. To operowanie poziomem napięcia 
oznacza de facto transformację systemu wierzeń, praktyk religijnych, itd. Na 
uwagę zasługuje równieŜ ekonomiczna teoria zachowań powstająca na gruncie 
wskazanego paradygmatu. Moim zdaniem, interesująca wydaje się tutaj koncep-
cja cykli koniunkturalnych religijności. Na takie zjawisko zwrócono uwagę ana-
lizując wahania poziomu uczestnictwa w naboŜeństwach w ciągu jednego roku. 
Odnoszę wraŜenie, Ŝe podobne zjawisko powinno mieć miejsce w odniesieniu 
do cykli długookresowych. Mamy do czynienia w tym przypadku z okresami, 
kiedy oferta instytucji religijnych działających na danym rynku wydaje się kon-
sumentom atrakcyjna. Taki stan nie trwa jednak wiecznie. Zachodzące w społe-
czeństwie zmiany prowadzą do transformacji oczekiwań. Nie od razu pojawiają 
się jednak instytucje, które są w stanie tym potrzebom sprostać. Indywidualne 
zmiany zachodzą szybko. Instytucjonalne znacznie wolniej, wymagają bowiem 
odpowiedniego zaplecza finansowego, infrastrukturalnego, itd. Sytuacja ta po-
winna prowadzić do spadku poziomu religijności zinstytucjonalizowanej (oraz 



 208

wzrostu religijności pozakościelnej). Ekonomiczne teorie zachowań religijnych 
wydają się równieŜ atrakcyjne w odniesieniu do analizy tych zjawisk, które do-
tychczas postrzegano przez pryzmat ich irracjonalności. Interesującym przykła-
dem w tym względzie pozostają restrykcyjne kulty czy religijne organizacji eks-
tremistyczne i terrorystyczne. Teorie powstające na gruncie wskazanego para-
dygmatu koncentrują się na pewnych prawidłowościach występujących w przy-
padku tych fenomenów. Pokazują przy tym, Ŝe na samą kwestię racjonalności 
powinniśmy spojrzeć z róŜnych punktów widzenia. Obecnie pojawiają się takŜe 
pewne propozycje teoretyczne, które próbują zweryfikować paradygmat ekono-
miczny. Uwzględnia się w nich m. in. kwestie związane z zabezpieczeniem spo-
łecznym. Stanowią one swego rodzaju teorie pomostowe, funkcjonujące na po-
graniczu paradygmatu sekularyzacyjnego oraz ekonomicznego (por. Gill, 
Lundsgaarde 2004). 

Na gruncie socjologii europejskiej popularnością cieszą się rozwaŜania kon-
centrujące się na religijności pozakościelnej, duchowości alternatywnej. Na 
wstępie naleŜy zadać pytanie, czy zjawiska te w rzeczywistości podwaŜają zało-
Ŝenia paradygmatu sekularyzacyjnego? Jeśli przyjmiemy, iŜ powstające na jego 
gruncie koncepcje teoretyczne zakładały osłabienie się religii, jej prywatyzację, 
a nie całkowity zanik, to religijność pozakościelna nie kwestionuje swym istnie-
niem podstawowych załoŜeń tezy o zeświecczeniu. Trudno się jednak w pełni 
zgodzić z tym rozumowaniem. Odnoszę  wraŜenie, Ŝe współczesna refleksja, 
formująca nowy paradygmat, wyłoniła się niejako z zakwestionowania ograni-
czeń cechujących teorie sekularyzacyjne. Badacze koncentrujący się na religij-
ności pozakościelnej przyznają, Ŝe tradycyjne Kościoły słabną, tracą na znacze-
niu. Z drugiej jednak strony, wskazują na ogromny obszar, w ramach którego 
następuje ekspresja duchowych poszukiwań współczesnego człowieka. To 
sprawia, Ŝe nieco inaczej naleŜy spojrzeć na proces sekularyzacji. Zeświecczenie 
nie spycha na margines świadomości duchowych potrzeb człowieka. Nadal oka-
zują się one waŜne, choć ich społeczne manifestacje nie mają juŜ związku z hi-
storycznymi systemami wierzeń, przekazywanymi na drodze socjalizacji religij-
nej. We współczesnych poszukiwaniach duchowych fundamentalną rolę odgry-
wają indywidualne narracje wiary. Mają one synkretyczny, skrajnie subiektywny 
charakter. Moim zdaniem, posługując się takimi terminami jak religijność poza-
kościelna czy duchowość alternatywna nie jesteśmy w stanie oddać zróŜnicowa-
nia religijnego właściwego dla współczesnej Europy. Te formy wiary stanowią 
niewątpliwie rezultat przekształceń zachodzących w dzisiejszych społeczeń-
stwach. Nie są jednak jedyną ich konsekwencją. Wydaje się bowiem, Ŝe część 
instytucji religijnych potrafi dopasować się do oczekiwań dzisiejszych jedno-
stek. MoŜemy zatem mówić o religijności postkościelnej. Rozwija się ona na 
gruncie tych instytucji, które koncentrują się w swych działaniach na doświad-
czaniu duchowości, poczuciu wspólnotowości oraz ekspresji emocji. Wierni 
funkcjonują w nich w pewien określony sposób. Nie narzuca się im w autoryta-



 209

tywny sposób zbioru prawd i norm. Tradycja stanowi swego rodzaju rezerwuar 
sensów i praktyk, z których moŜna korzystać na swej duchowej drodze. Podsta-
wowe znaczenie ma jednak proces doznawania wiary, interpretowania jej przez 
pryzmat swego codziennego Ŝycia. We współczesnym świecie oprócz religijno-
ści pozakościelnej i postkościelnej mamy do czynienia takŜe z reakcją funda-
mentalistyczną. W moim odczuciu, rozwaŜania w tym względzie pozostają 
komplementarne wobec refleksji skupiającej się na ponowoczesnych aspektach 
wiary. Kształtujący się paradygmat powinien mieć zatem zróŜnicowany charak-
ter, obejmować procesy i zjawiska zachodzące, pojawiające się w zglobalizowa-
nym świecie.   

Na koniec chciałbym przedstawić swoje rozwaŜania nad współczesnymi 
przemianami religijności. Skupiłem się na sytuacji społeczeństw europejskich. 
Nie znam na tyle dobrze innych kontekstów kulturowych, aby swobodnie wy-
powiadać się na ich temat. W swej refleksji odwołałem się do dwóch poziomów, 
uwzględnionych przeze mnie w końcowych fragmentach rozdziału I. Chodzi 
zatem o wymiar instytucjonalny oraz świadomościowy. Religia pozostaje dla 
mnie systemem wierzeń i praktyk. Spełnia przy tym dwie istotne funkcje. 
W perspektywie makrostrukturalnej religia jest jednym z gwarantów spójności 
społecznej. Na poziomie jednostki dostarcza poczucia sensu. Obie funkcje pozo-
stają wyraźne w społeczeństwach przednowoczesnych. Realizowane są poprzez 
instytucję Kościoła, zapewniającą jednolitość oraz trwałość systemu wierzeń 
i praktyk w czasie. PowaŜnym wyzwaniem dla tych funkcji jest proces róŜnico-
wania się społeczeństwa. Dyferencjacja strukturalna sprawia, Ŝe poszczególne 
podsystemy społeczne zyskują niezaleŜność. Pojawia się przepaść między dąŜ-
nością Kościołów do zapewnienia spójności według dotychczasowego wzorca, 
a tendencją emancypujących się obszarów funkcjonalnych do ukonstytuowania 
własnych rozwiązań. Ta sama sytuacja ma miejsce na poziomie jednostkowym. 
Kościoły dalej próbują utrzymać monopol na dostarczanie sensu członkom spo-
łeczeństwa. Realizacją tej funkcji w coraz większym  stopniu zainteresowane są 
jednak podsystemy społeczne zyskujące niezaleŜność spod kontroli religii. Te 
napięcia  prowadzą w końcu do kryzysu. Jego symboliczną manifestacją staje się 
rewolucja francuska. Następuje upadek modelu, w którym Kościół dysponował 
strukturalną dominacją w ramach społeczeństwa. Obszary funkcjonalne uzysku-
jące znaczącą pozycje w ramach systemu społecznego wyznaczają nowe wzorce 
realizacji spójności społecznej i gwarantowania poczucia sensu. Strukturalna 
dominacja przypadła polityce, w mniejszym stopniu zaś gospodarce oraz nauce. 
Kształtują się nowe systemy „wierzeń i praktyk” odpowiedzialne za obie wska-
zane przeze mnie funkcje. Określiłem je mianem quasi-religijnych. Status taki 
mają m. in. ideologie polityczne. Przykładem tego pozostaje nacjonalizm, które-
go róŜne postacie formowały się przez całe XIX stulecie. Ideologia ta ustanawia 
nowy wzór spójności społecznej. Istnieją róŜne odmiany nacjonalizmu. Niektóre 
z nich odwołują się do mitycznej wspólnoty połączonej wiązami krwi, której 



 210

współczesną manifestacją jest naród. Inne podkreślają rolę określonych ideałów, 
na gruncie których powstaje dane społeczeństwo polityczne. Wskazują przy tym 
na konkretną misję, którą naród ma do zrealizowania w dziejach świata. Ideolo-
gia nacjonalistyczna pozostaje ponadto pewnym gwarantem poczucia sensu. 
Stanowi pomost pomiędzy skończonym Ŝyciem jednostkowym a „nieskończo-
nym” trwaniem wspólnoty. Praca na rzecz narodu ma swój transcendentny sens. 
Stanowi wkład jednostki w realizację misji wspólnoty. Mimo zatem, Ŝe jednost-
kowe Ŝycie kończy się w pewnym momencie, to naród, ten twór, któremu jed-
nostka poświęciła się całkowicie, trwa dalej. Podobny charakter ma ideologia 
socjalistyczna. Dostarcza ona swego rodzaju wzorca gwarantującego pewną 
spójność normatywną społeczeństwa. Kształtuje takŜe nadzieje, które formują 
poczucie sensu. śycie jednostki ma być w tym przypadku podporządkowane 
sprawie rewolucji (później reformom socjalistycznym), prowadzącej do prze-
kształcenia społeczeństwa we wspólnotę realizującą ideały wolności, równości 
i sprawiedliwości społecznej w praktyce. Quasi-religijny charakter ma teŜ na-
uka. Buduje przeświadczenie, Ŝe dzięki niej wszelkie egzystencjalne problemy 
człowieka zostaną w przyszłości rozwiązane. Ma przyczynić się do bardziej 
racjonalnego uporządkowania społeczeństwa. Na poziomie jednostkowym dąŜy 
natomiast do wyeliminowania przygodności ludzkiego Ŝycia, na makrostruktu-
ralnym zaś przypadkowości rozwoju społecznego. Kościół, utraciwszy swą do-
minującą pozycję, musi podporządkować się tym wzorcom, kształtowanym 
przez znaczące systemowo obszary funkcjonalne. Religia ulega symbolicznej 
marginalizacji. Zostaje zaadaptowana przez niektóre quasi-religijne ideologie 
polityczne (głównie nacjonalistyczne). Legitymuje ich aspiracje do gwaranto-
wania spójności społecznej. Wzmacnia takŜe budowane na gruncie ideologii 
politycznych narracje, dające jednostkom poczucie sensu. Na poziomie społecz-
nym staje się zatem jednym z wielu podsystemów społecznych, podporządko-
wanym dominującym strukturalnie obszarom. W świadomości jednostki jej 
stricte religijna rola ogranicza się do sfery pytań, na które nie potrafią odpowie-
dzieć ideologie polityczne i nauka (bądź ich odpowiedzi okazują się nie satys-
fakcjonujące). Okres ten moŜna nazwać okresem marginalizacji wiary. 

Wraz z rozwojem społecznym i dalszym róŜnicowaniem się społeczeństwa 
coraz bardziej dyskusyjna staje się realizacja wskazanych funkcji przez dominu-
jące strukturalnie obszary funkcjonalne. Podobnie jak w okresie przednowocze-
snym stopniowo zaczynają narastać sprzeczności między wzorcami spójności 
i narracjami gwarantującymi poczucie sensu a rzeczywistością społeczną. Sym-
bolicznym momentem przełomowym okazują się lata 60. XX w. To wówczas 
daje się zaobserwować wyraźny kryzys narracji kształtowanych na gruncie ide-
ologii politycznych i nauki, dostarczających jednostkom poczucie sensu. Reali-
zacja projektów nacjonalistycznych kończy się tragedią pierwszej i drugiej woj-
ny światowej. Nie udaje się takŜe wprowadzić w Ŝycie załoŜeń socjalistycznych. 
W wymiarze politycznym zaczyna dominować pragmatyzm. Ostatnią konwulsją 



 211

tego procesu jest rewolta studencka. Nie wykształciła ona jednak nowych narra-
cji, które system społeczny byłby w stanie całkowicie zaadaptować. Podobna 
sytuacja ma miejsce w przypadku nauki. Okazuje się, Ŝe nie tylko nie jest 
w stanie zrealizować formowanych na jej gruncie nadziei, ale równieŜ tworzy 
nowe zagroŜenia. Przekształcenia odciskają takŜe swe piętno na mechanizmach 
spójności społecznej. Wzrastająca złoŜoność społeczeństwa przyczynia się do 
coraz większej indywidualizacji norm rządzących zachowaniem. Osobnym wy-
zwaniem staje się proces globalizacji. W przestrzeni społecznej pojawiają się 
odmienne od dotychczasowych systemy normatywne. Następuje kryzys poczu-
cia wyjątkowości gwarantowanego przez quasi-religijne ideologie polityczne. 
Wskazane perturbacje okazują się znacznie bardziej głębokie aniŜeli przemiany 
następujące w XVIII stuleciu. Dlaczego? Narracje (gwarantujące poczucie sen-
su) i modele spójności społecznej wypracowywane w ramach strukturalnie do-
minujących obszarów funkcjonalnych tracą swą uŜyteczność. Miejsca tego nie 
mogą zająć tradycyjne Kościoły. W okresie marginalizacji religii zostały one 
podporządkowane strukturalnie dominującym podsystemom. Upodobniły się do 
nich. Dość dobrze widać to na poziomie funkcjonowania Kościołów. Stały się 
zbiurokratyzowanymi instytucjami. Chcąc teraz realizować obie, wskazane 
przeze mnie funkcje (spójności i sensu), odwołują się do doświadczeń właści-
wych dla tego poprzedniego okresu. Nie mogą zapełnić zatem próŜni powstałej 
w wyniku kryzysu.  

Moim zdaniem, znajdujemy się obecnie w epoce przejściowej, którą charak-
teryzuje bifurkacja. Odciska ona swe piętno na socjologii religii. Odzwierciedle-
niem tego zjawiska pozostaje wieloparadygmatyczność charakterystyczna dla tej 
dyscypliny. Moim zdaniem zatem, pojawiają się dwa trendy: sekularyzacji oraz 
desekularyzacji. Na wstępie omówię pierwszy z nich. Na trend składają się dwie 
tendencje: sekularyzacji jako marginalizacji oraz sekularyzacji jako transforma-
cji. Pierwsza ze wskazanych tendencji oznacza kontynuację dotychczasowych 
procesów i zjawisk. Funkcjonalna rola religii nie ulegnie w tym przypadku 
zmianie. Kościoły dalej będą podporządkowywać się strukturalnie dominującym 
obszarom funkcjonalnym. Obecnie obszary te znajdują się w sytuacji kryzyso-
wej, moŜna jednak domniemywać, Ŝe w przyszłości ulegną rekonstrukcji, by 
zapewnić społeczeństwu spójność i poczucie sensu. Scenariusz ten oznacza za-
tem powrót do wielkich narracji gwarantowanych przez ideologie polityczne. 
Nie muszą one jednak mieć juŜ charakteru narodowego. Mogą pozostawać ideo-
logiami globalnymi. Na poziomie świadomości natomiast religia dalej będzie 
zajmowała rolę marginalną. Interesujący jest drugi scenariusz, w którym nastę-
puje sekularyzacja, choć rozumiana w odmienny sposób. Zeświecczenie nie 
oznacza w tym przypadku marginalizację systemu wierzeń i praktyk, lecz jego 
transformację. W scenariuszu tym religia (czy szerzej duchowość) stanowi swe-
go rodzaju „parasol” dostarczający spójności oraz poczucia sensu, a zarazem nie 
kwestionujący dyferencjacji strukturalnej systemu społecznego. W wymiarze 



 212

makrostrukturalnym naleŜałoby spodziewać się zatem większej aktywności in-
stytucji religijnych oraz podmiotów quasi-religijnych (m. in. centrów związa-
nych z duchowością alternatywną) na poziomie społeczeństwa obywatelskiego, 
które w wyniku interakcji ze sobą oraz z innymi obszarami funkcjonalnymi 
kształtowałyby pewne ramy normatywne dla funkcjonowania systemu. Na po-
ziomie jednostkowym religia (czy duchowość) spajałaby wyjaśnienia pochodzą-
ce z róŜnych źródeł (w tym przede wszystkim z nauki i polityki) i nie kwestionu-
jąc ich zasadności nadawałaby im transcendentny sens. NaleŜy przy tym wska-
zać, Ŝe scenariusz ten moŜe być realizowany połowicznie. Zmiany następujące 
w wymiarze jednostkowym nie muszą bowiem pociągać za sobą przekształceń 
na poziomie makrostrukturalnym. Taka sytuacja będzie miała miejsce w przy-
padku upowszechnienia się religijności/duchowości pozainstytucjonalnej. W ta-
kim przypadku moŜna spodziewać się, Ŝe na poziomie makrostrukturalnym zo-
staną wypracowane inne niŜ religijne mechanizmy gwarantujące spójność spo-
łeczną. Najmniej prawdopodobny wydaje mi się trzeci scenariusz. Pojawia się 
tutaj de facto propozycja zanegowania nowoczesności (okresu marginalizacji 
religii) jako nieudanego eksperymentu i powrotu do wzorców właściwych dla 
społeczeństwa przednowoczesnego. Scenariusz ten odpowiada reakcji funda-
mentalistycznej na współczesne przemiany. Religia znów staje się jedynym źró-
dłem spójności społecznej i poczucia sensu. W tej sytuacji konieczne okazałoby 
się ustanowienie instytucji gwarantującej stabilność systemu wierzeń i praktyk, 
jego klarowność. Koszty związane z realizacją takiego scenariusza byłyby nie-
zwykle wysokie. W moim odczuciu teŜ, taka konstrukcja systemu społecznego 
nie utrzymałaby się w dłuŜszym okresie.  
 

 



 
 
 
 
 
 

BIBLIOGRAFIA 
 
 
 
Abe J. M., Bassey D. A., Dempsey P. E. (1998), Business Ecology: Giving Your Organization the 

Natural Edge, Butterworth Heinemann, Woburn.  
Abma J. C., Martinez G. M., Mosher W. D., Dawson B. S. (2004), Teenagers in the United States: 

Sexual Activity, Contraceptive Use, and Childbearing, [w:] „National Center for Health Sta-
tistic”, Vol. 23(24). 

Adamczuk L. (2001), Kościół w świadomości społecznej Polaków, [w:] W. Zdaniewicz (red.), 
Religijność Polaków 1991–1998, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa.  

Adamski F. (2006), Katolicyzm polski i jego uwarunkowania, [w:] „Przegląd Socjologiczny”, 
nr 55/1. 

Almond G. A., Appleby R. S., Sivan E. (2003), Strong Religion. The Rise of Fundamentalism 
around the World, University of Chicago Press, Chicago. 

Altemeyer B. (1988), Right-Wing Authoritarianism, University of Manitoba Press, Winnipeg. 
Altemeyer B., Hunsberger B. (1992), Authoritarism, Religious Fundamentalism, Quest, and 

Prejudice, [w:] „International Journal for the Psychology of Religion”, No. 2. 
Ammerman N., Roof W. C. (1995), Old Patterns, New Trends, Fragile Experiments, [w:] 

N. Ammerman, W. C. Roof (red.), Work, Family and Religion in Contemporary Society, 
Routledge, New York. 

Ammerman N., Roof W. C. (red.) (1995), Work, Family and Religion in Contemporary Society, 
Routledge, New York. 

Ammerman N. T. (1987), Bible Believers. Fundamentalists in the Modern World, Rutgers Univer-
sity Press, New Brunswick. 

Andrews A. (1994), Muslim Women in a Western European Society: Gujarati Muslim Women in 
Leicester, [w:] J. Fulton, P. Gee (red.), Religion in Contemporary Europe, Edwin Mellen, 
Lampeter. 

Antoun R. T. (2001), Fundamentalism: Christian, Islamic and Jewish Movements, AltaMira Press, 
Walnut Creek. 

Armstrong K. (2005), Fundamentalizm w judaizmie, chrześcijaństwie i islamie, Wydawnictwo 
W.A.B., Warszawa. 

Azzi C., Ehrenberg R. G. (1975), Household Allocation of Time and Church Attendance, [w:] 
„The Journal of Political Economy”, Vol. 1(83). 

Baerveldt C. (1996), New Age-religiositeit als individueel constructieproces, [w:] M. Moerland 
(red.), De kool en de geit in de nieuwe tijd: Wetenschappelijke reflecties op New Age, Jan 
van Arkel, Utrecht. 

Bainbridge W. S. (1995), Neural Network Models of Religious Belief,  [w:] „Sociological Perspec-
tives”, Vol. 4(38). 

Bainbridge W. S. (1997), The Sociology of Religious Movements, Routledge, New York. 
Bainbridge W. S. (2006), God from the Machine: Artificial Intelligence Models of Religious Cog-

nition, AltaMira Press, Oxford. 



 214

Baniak J. (2007), Desakralizacja kultu religijnego i świąt religijnych w Polsce. Studium socjolo-
giczne, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Barker E. (1997a), But Who’s Going to Win? National and Minority Religions in Post-Communist 
Society, [w:] I. Borowik, G. Babiński (red.), New Religious Phenomena in Central and East-
ern Europe, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków.  

Barker E. (1997b), Nowe ruchy religijne, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków.  
Bauman Z. (2000), Globalizacja. I co z tego dla ludzi wynika, PIW, Warszawa. 
Becker G. (1968), Crime and Punishment: An Economic Approach, [w:] „The Journal of Political 

Economy”, Vol. 2(76). 
Becker G. (1976), The Economic Approach to Human Behavior, The University of Chicago Press, 

Chicago–London. 
Beckford J. (1992), Religion, Modernity and Post-Modernity, [w:] B. Wilson (red.), Religion: 

Contemporary Issues, Bellow Publishing, London. 
Beckford J. (2006), Teoria społeczna a religia, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 
Bell D. (1973), The Coming of Post-Industrial Society. A Venture in Social Forecasting, Basic 

Books, New York. 
Bell D. (1977), The Return of the Sacred? The Argument on the Future of Religion, [w:] „British 

Journal of Sociology”, Vol. 1(64). 
Bellah R. ([1964] 2003), Ewolucja religijna, [w:] W. Piwowarski (red.), Socjologia religii. Anto-

logia tekstów, Zakład Wydawniczy „Nomos”,  Kraków. 
Bellah R., Madsen R., Sullivan W. M., Swidler A., Tipton S. M. (1985), Habits of the Heart. 

Individualism and Commitment in American Life, University of California Press, Berkeley. 
Bellah R. N. (1967), Civil Religion in America, [w:] „Journal of the American Academy of Arts 

and Sciences”, Vol. 1(96). 
Bellah R. N. (1970), Beyond Belief: Essays on Religion in a Post-Traditionalist World, University 

of California Press, Berkeley. 
Bellah R. N. (1975), The Broken Covenant: American Civil Religion in Time of Trial, The Univer-

sity of Chicago Press, Chicago. 
Benmelech E., Berrabi C. (2007), Human Capital and the Productivity of Suicide Bombers, [w:] 

„Journal of Economic Perspectives”, Vol. 3(21). 
Benner D. (2002), Sacred Companions: The Gift of Spiritual Friendship and Direction, Intervarsi-

ty Press, Downers Grove. 
Berger P. ([1967] 2005), Święty baldachim. Elementy socjologicznej teorii religii, Zakład Wydaw-

niczy „Nomos”, Kraków. 
Berger P. (1970), A Rumor of Angels: Modern Society and the Rediscovery of the Supernatural, 

Doubleday, Garden City.  
Berger P. (1971), La religion dans la conscience modern. Essai d’analysa culturelle, Centurion, 

Paris. 
Berger P. (1999), The Desecularization of the World: A Global Overview, [w:] P. Berger (red.), 

The Desecularization of the World. Resurgent Religion and World Politics, Ethics and Public 
Policy Center, Washington. 

Berger P. (red.) (1999), The Desecularization of the World. Resurgent Religion and World Poli-
tics, Ethics and Public Policy Center, Washington. 

Berman E. (1998), Sect, Subsidy and Sacrifice: An Economist’s View of Ultra-Orthodox Jews, [w:] 
„The Quarterly Journal of Economics”, Vol. 3(115). 

Berman E. (2004), Hamas, Taliban and the Jewish Underground: An Economist’s View of Radical 
Religious Militias, [w:] „National Bureau of Economic Research”, Working Paper 
No. 10004. 

Berman E., Laitin D. D. (2005), Hard Targets: Theory and Evidence on Suicide Attacks, [w:] 
„National Bureau of Economic Research”, Working Paper No. 11740. 



 215

Berrabi C. (2003), Evidence about the Link between Education, Poverty and Terrorism among 
Palestinians, [w:] „Princeton University Industrial Relations Section”, Working Paper 
No. 477. 

Berrabi C., Etaban F. K. (2006), On Terrorism and Electoral Outcomes: Theory and Evidence 
form the Israeli-Palestinian Conflict, [w:] „Journal of Conflict Resolution”, Vol. 6(50). 

Beyer P. (1999), Privatisation and Politicisations of Religion in Global Society. Implications for 
Church-state Relations in Central and Eastern Europe, [w:] I. Borowik (red.), Church-State 
Relations in Central and Eastern Europe, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Beyer P. (2005), Religia i globalizacja, Zakład Wydawniczy, Zakład Wydawniczy „Nomos”, 
Kraków. 

Bobrowska E. (2007), Obrazowanie społeczeństwa w mediach. Analiza radiomaryjnego dyskursu, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków. 

Boguszewski R. (2007), „Polak–katolik” – casus polskiej religijności w warunkach globalizacji 
na podstawie badań empirycznych CBOS, [w:] M. Libiszowska-Źółtkowska (red.), Religia 
i religijność w warunkach globalizacji, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków.  

Boguszewski R. (2009a), Moralność Polaków po dwudziestu latach przemian, Komunikat CBOS 
nr BS/40/2009, Warszawa. 

Boguszewski R. (2009b), Wiara i religijność Polaków dwadzieścia lat po rozpoczęciu przemian 
ustrojowych, Komunikat CBOS nr BS/34/2009, Warszawa. 

Boguszewski R. (2011), Polacy wobec niektórych poglądów z kręgu New Age, Komunikat CBOS 
nr BS/135/2011, Warszawa. 

Bohleber W. (2010), Destructiveness, Intersubjectivity and Trauma: The Identity Crisis of Modern 
Psychoanalysis (Chapter VIII: Identity and Destructiveness: Towards a Psychodynamics of 
Fundamentalist Terrorist Violence), Karnac Books Ltd, London. 

Borowik I. (2000), Odbudowywanie pamięci. Przemiany religijne w Środkowo-Wschodniej Euro-
pie po upadku komunizmu, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Borowik I. (2001a), Religijność – autoidentyfikacja, przynaleŜność religijna, [w:] I. Borowik, 
T. Doktór, Pluralizm religijny i moralny w Polsce, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Borowik I. (2001b), Religijność – wymiar ideologiczny, [w:] I. Borowik, T. Doktór, Pluralizm 
religijny i moralny w Polsce, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Borowik I. (2001c), Religijność – wymiar rytualny, [w:] I. Borowik, T. Doktór, Pluralizm religijny 
i moralny w Polsce, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Borowik I. (2007), Rolanda Robertsona wizja przemian religii i społeczeństwa w warunkach 
globalizacji, [w:] M. Libiszowska-śółtkowska (red.), Religia i religijność w warunkach glo-
balizacji,  Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Borowik I. (2009), Religia jako element toŜsamości w warunkach transformacji w Europie Środ-
kowo-Wschodniej. Perspektywa socjologiczna, [w:] M. Mróz, T. Dębowski (red.), Państwo – 
społeczeństwo – religia we współczesnej Europie, Wydawnictwo „Adam Marszałek”, Toruń.  

Borowik I. (red.) (1999), Church-state Relations in Central and Eastern Europe, Zakład 
Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Borowik I. (red.) (2006), Religions Churches and Religiosity in Post-Communist Europe, Zakład 
Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Borowik I., Babiński G. (red.) (1997), New Religious Phenomena in Central and Eastern Europe, 
Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków.  

Borowik I., Doktór T. (2001), Pluralizm religijny i moralny w Polsce, Zakład Wydawniczy „No-
mos”, Kraków. 

Borowik I., Libiszowska-śółtkowska M., Doktór J. (red.) (2008), Oblicza religii i religijności, 
Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Bromley D. G., Shupe A. (red.) (1984), New Christian Politics, Mercer, Macon.  
Bruce S. (1992), Religion and Modernization, Clarendon, Oxford. 
Bruce S. (2002), God is Dead: Secularization in the West, Blackwell, Oxford.  



 216

Bruce S. (2006), Fundamentalizm, Wydawnictwo „Sic!”, Warszawa. 
Bukraba-Rylska I. (2008), Religijność ludowa i jej niemuzykalni krytycy, [w:] „Znak”, nr 3(634). 
Bulka R. P. (1983), Dimensions of Orthodox Judaism, KTAV Publishing, New York. 
Burdziej S. (2008), Pielgrzymi świata losu – pielgrzymi świata wyboru. Duchowość New Age 

a pielgrzymki do Częstochowy i Santiago de Compostela, [w:] K. Leszczyńska, Z. Pasek 
(red.), Nowa duchowość w społeczeństwach monokulturowych i pluralistycznych, Zakład 
Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Burdziej S. (2008), Radio Maryja a społeczeństwo obywatelskie, [w:] „Znak”, nr 9(640). 
Burkhardt M. A., Nagai-Jacobson M. G. (1994), Reawakening Spirit in Clinical Practice, [w:] 

„Journal of Holistic Nursing”, Vol. 1(12). 
Buzalka J. (2005), Religious Populism? Some Reflection on Politics in Post-Socialist South East 

Poland, [w:] „Slovak Foreign Policy Affairs”, Vol. 1(6). 
Buzalka J. (2008), Nation and Religion. The Politics of Commemorations in South-East Poland, 

Lit Verlag, Berlin. 
Canetti D., Halperin E., Hobfoll S. E., Shapira O. (2008), Authoritarianism, Perceived Threat and 

Exclusionism on the Eve of the Disengagement: Evidence Form Gaza, [w:] „International 
Journal of Intercultural Relations”, Vol. 33. 

Caplan L. (red.) (1992), Fundamentalism in Comparative Perspective, University of Massachu-
setts Press, Amherst.  

Carpenter J. A. (1997), Revive Us Again. The Reawakening of American Fundamentalism, Oxford 
University Press, Oxford–New York.  

Casanova J. (2003a), Deprywatyzacja religii, [w:] W. Piwowarski (red.), Socjologia religii. 
Antologia tekstów, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Casanova J. (2003b), What Is a Public Religion?, [w:] H. Heclo, W. M. McClay (red.), Religion 
Returns to the Public Square. Faith and Policy in America, The Johns Hopkins University 
Press, Baltimore.  

Casanova J. (2005), Religie publiczne w nowoczesnym świecie, Zakład Wydawniczy „Nomos”, 
Kraków. 

Casanova J. (2008), Katolicki to naprawdę znaczy globalny, wywiad przeprowadzony przez 
W. Bonowicza oraz Ł. Tischnera, [w:] „Znak”, nr 9(640). 

Castells M. (2009), Siła toŜsamości, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa.  
Cesareo V. (1995), Introduzione, [w:] V. Cesareo, R. Cipriani, F. Garelli, C. Lanzetti, G. Rovati, 

La religiosità in Italia, Mondadori, Milano. 
Chambers P. (2007), Contentious Headscarves: Spirituality and the State in the Twenty-First 

Century, [w:] K. Flanagan, P. C. Jupp (red.), A Sociology of Spirituality, Ashgate, Farnham. 
Chaves M. A. (1994), Secularization as Declining Religious Authority, [w:] „Social Forces”, 

Vol. 3(72). 
Chaves M. A. (1998), In Appreciation  of Karel Dobbelaere on Secularization, [w:] R. Laermans, 

B. R. Wilson, J. Billiet (red.), Secularization and Social Integration, Leuven University 
Press, Leuven.   

Chaves M. A., Cann D. E. (1992), Religion, Pluralism and Religious Market Structure, [w:] „Ra-
tionality and Society”, Vol. 4. 

Chesnut R. A. (1997), Born Again in Brazil, Rutgers University Press, New Brunswick. 
Chesnut R. A. (2003a), Competitive Spirits: Latin America’s New Religious Economy, Oxford 

University Press, Oxford. 
Chesnut R. A. (2003b), A Preferential Option for the Spirit: The Catholic Charismatic Renewal in 

Latin America’s New Religious Economy, [w:] „Latin America Politics and Society”, 
Vol. 45. 

Cipriani R. (2011), Diffused Religion and Prayer, [w:] „Religions”, Vol. 2(2). 
Ciupak E. (1973), Katolicyzm ludowy w Polsce, Wydawnictwo „Wiedza Powszechna”, Warszawa. 
Condorcet J. ([1795) 1957) Szkic obrazu postępu ducha ludzkiego poprzez dzieje, PWN, Warszawa. 



 217

Corm G. (2007), Religia i polityka w XXI wieku, Wydawnictwo Akademickie „Dialog”, Warszawa. 
Cortright R. (1977), Psychotherapy and Spirit: Theory and Practice in Transpersonal Therapy, 

State University of New York Press, Albany. 
Cox H. (1965), The Secular City. Secularization and Urbanization in Theological Perspective, 

Macmillan, New York. 
Culliford L. (2011), Psychology of Spirituality, Jessica Kingsley Publishers, London. 
Davidson A. B. (1995), The Medieval Monastery as Franchise Monopolist, [w:] „Journal of Eco-

nomic Behavior and Organization”, Vol. 27. 
Davidson A. B., Ekelund R. B. Jr. (1997), The Medieval Church and Rents from Marriage Market 

Regulations, [w:] „Journal of Economic Behavior and Organization”, Vol. 32. 
Davie G. (1994), Religion in Britain since 1945. Believing Without Belonging, Wiley-Blackwell, 

Oxford. 
Davie G. (2006), Is Europe an Exceptional Case?, [w:] „The Hedgehog Review”, Vol. 1(8). 
Davie G. (2010), Socjologia  religii, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 
Davies W. (1991), Fundamentalism in Japan: Religious and Political, [w:] M. E. Marty, R. S. 

Appleby (red.), Fundamentalisms Observed, University of Chicago Press, Chicago. 
Dembowski B. (1998), Wiatr wieje tam, gdzie chce. Z doświadczeń Odnowy w Duchu Świętym, 

Wydawnictwo „M”, Kraków. 
Demerath N. J. (1995), Rational Paradigms, A-Rational Religion, and the Debate over Seculariza-

tion, [w:] „Journal for the Scientific Study of Religion”, Vol. 1(34). 
Diderot D. ([1746] 1953), Myśli filozoficzne, [w:] D. Diderot, Wybór pism filozoficznych, Pań-

stwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa. 
Diderot D. ([1747] 1953), O wystarczalności religii naturalnej, [w:] D. Diderot, Wybór pism 

filozoficznych, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa. 
Diderot D. ([1747] 1953), Przechadzka sceptyka, [w:] D. Diderot, Wybór pism filozoficznych, 

Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa. 
Diderot D. (1953), Wybór pism filozoficznych, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa. 
Dinges W. D., Hitchcock J. (1991), Roman Catholic Traditionalism and Activist Conservatism in 

the United States, [w:] M. E. Marty, R. S. Appleby (red.), Fundamentalisms Observed, Uni-
versity of Chicago Press, Chicago. 

Dobbelaere K. ([1974] 2003), Socjologiczna analiza definicji religii, [w:] W. Piwowarski (red.), 
Socjologia religii. Antologia tekstów, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Dobbelaere K. (1987), Some Trends in European Sociology of Religion: The Secularization De-
bate; [w:] „Sociological Analysis”, Vol. 2(48). 

Dobbelaere K. (2008), Sekularyzacja. Trzy poziomy analizy, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kra-
ków. 

Doktór Ł., Doktór M. (2008), Przesłanki i skutki rejestracji wspólnot religijnych w Polsce i Repu-
blice Federalnej Niemiec – próba porównania, [w:] I. Borowik, M. Libiszowska-
-śółtkowska, J. Doktór (red.), Oblicza religii i religijności, Zakład Wydawniczy „Nomos”, 
Kraków. 

Doktór T. (1993), Religious Movements in Poland and Stark and Bainbridge Theory of Religion, 
[w:] „Temenos”, Vol. 29. 

Doktór T. (1994), Pluralizm a polska religijność w ujęciu rynkowej koncepcji religii, [w:] „Prze-
gląd Religioznawczy”, nr 4. 

Doktór T. (1996), Światopogląd New Age, [w:] T. Doktór (red.), Ruchy pogranicza religii i nauki 
jako zjawisko socjopsychologiczne, t. 5, Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego, War-
szawa. 

Doktór T. (1999), Nowe ruchy religijne i parareligijne. Mały Słownik, Wydawnictwo „Verbinum”, 
Warszawa. 

Doktór T. (2000), Innowacje religijne: ruchy, uczestnicy, reakcje społeczne, Wydawnictwo „Man-
tis”, Olsztyn.  



 218

Doktór T. (2001), New Age i fundamentalizm, [w:] I. Borowik, T. Doktór, Pluralizm religijny 
i moralny w Polsce, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Doomernik J. (2003), Integration Policies toward Immigrants and their Descendants in the Neth-
erlands, [w:] F. Heckmann, D. Schnapper (red.), The Integration of Immigrants in European 
Societies. National Differences and trends of Convergence, Lucius and Lucius, Stuttgart. 

Dowd E. T., Nielsen S. L. (red.) (2006), The Psychologies in Religion. Working with the Religious 
Client, Springer Publishing Company, New York.  

Draguła A. (2010), Ocalić Boga. Szkice z teologii sekularyzacji, Biblioteka „Więzi”, Warszawa. 
Durkheim E. ([1912] 1990), Elementarne formy Ŝycia religijnego: system totemiczny w Australii, 

PWN, Warszawa. 
Dzidek M. (2007), Miejsce i rola polskiego kościoła katolickiego w Ŝyciu publicznym. Zarys rela-

cji między państwem, kościołem i społeczeństwem, Wydawnictwo „Adam Marszałek”, Toruń. 
Ehrenberg R. G. (1977), Household Allocation of Time and Religiosity: Replication and Extension, 

[w:] „The Journal of Political Economy”, Vol. 2(85). 
Eichelberger W. (2006), Rewolta upokorzonych, [w:] „Gazeta Wyborcza” z dnia 20.10.2006 r.  
Eisenstadt S. ([1987] 2011), Porównawcza analiza cywilizacji, Oficyna Naukowa, Warszawa. 
Ekelund R. B. Jr. (1996), Sacred Trust: The Medieval Church as an Economic Firm, Oxford Uni-

versity Press, New York. 
Ekelund R. B. Jr., Hébert R. F., Tollison R. D. (1989), An Economic Model of the Medieval 

Church: Usury as a Form of Rent Seeking, [w:] „Journal of Law and Organization”, 
Vol. 2(5). 

Enquist D. E., Short-DeGraff H., Gliner J., Oltjenbruns K. (1994), Occupational Therapists: Be-
liefs and Practices with regard to Spirituality and Therapy, [w:] „American Journal of Occu-
pational Therapy”, Vol. 3(51). 

Fenn R. K. (1978), Toward a Theory of Secularization, Society for the Scientific Study of Reli-
gion, Storrs.  

Feuerbach L. ([1841] 1959), O istocie chrześcijaństwa, PWN, Warszawa. 
Filoramo G. (1990), A History of Gnosticism, Blackwell, Oxford. 
Finke R. (1989), Demographics of Religious Participation: An Ecological Approach, 1850–1980, 

[w:] „Journal of the Scientific Study of Religion”, Vol. 1(28). 
Finke R. (1990), Religious Deregulation: Origins and Consequences, [w:] „Journal of Church and 

State”, Vol. 3(32).  
Finke R. (1992), An Unsecular America, [w:] S. Bruce (red.), Religion and Modernization, Cla-

rendon Press, Oxford. 
Finke R. (2003), Spiritual Capital: Definitions, Applications, and New Frontiers, artykuł obecny 

na stronie www.spiritualcapitalresearchprogram.com. 
Finke R., Stark R. (1988), Religious Economies and Sacred Canopies: Religious Mobilization in 

American Cities, 1906, [w:] „American Sociological Review”, Vol. 53. 
Finke R., Stark R. (1989), How the Upstart Sects Won America: 1776–1850, [w:] „Journal for the 

Scientific Study of Religion”, Vol. 1(28). 
Finke R., Stark R. (1992), The Churching of America, 1776–1990: Winners and Losers in Our 

Religious Economy, Rutgers University Press, New Brunswick. 
Finke R., Stark R. (2001), The New Holy Clubs: Testing Church-to-Sect Propositions, [w:] „Socio-

logy of Religion”, Vol. 2(62). 
Firlit E. (2008), Upolitycznienie przestrzeni parafialnej, [w:] I. Borowik, M. Libiszowska-

-śółtkowska, J. Doktór, Oblicza religii i religijności, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kra-
ków. 

Flanagan K., Jupp P. C. (red.) (2007), A Sociology of Spirituality, Ashgate, Farnham.  
Flis A. (1999), The Church and Democracy in Modern Europe, [w:] I. Borowik (red.), Church- 

-state Relations in Central and Eastern Europe, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 



 219

Flory W. R., Miller D. E. (2007), The Embodied Spirituality of the Post-Boomer Generations, [w:] 
K. Flanagan, P. C. Jupp (red.), A Sociology of Spirituality, Ashgate, Farnham. 

Freud Z. ([1907] 1996), Charakter a erotyka. Dzieła, t. II, Wydawnictwo KR, Warszawa. 
Freud Z. ([1907] 1996), Czynności natrętne a praktyki religijne, [w:] Z. Freud, Charakter a eroty-

ka. Dzieła, t. II, Wydawnictwo KR, Warszawa. 
Freud Z. ([1913] 1998), Totem i tabu, Wydawnictwo KR, Warszawa. 
Froese P. (2004a), After Atheism: An Analysis of Religious Monopolies in the Post-Communist 

World, [w:] „Sociology of Religion”, Vol. 1(65). 
Froese P. (2004b), Forced Secularization in Soviet Russia: Why an Atheistic Monopoly Failed, 

[w:] „Journal for the Scientific Study of Religion”, Vol. 1(43). 
Froese P., Pfaff S. (2001), Replete and Desolate Markets: Poland, East Germany, and the New 

Religious Paradigm, [w:] „Social Forces”, Vol. 2(80). 
Fulton J., Gee P. (red.) (1994), Religion in Contemporary Europe, Edwin Mellen, Lampeter. 
Ganje-Fling M. A., McCarthy P. R. (1991), A Comparative Analysis of Spiritual Direction and 

Psychotherapy, [w:] „Journal of Psychology and Theology”, Vol. 1(19). 
Giacalone R. A., Jurkiewicz C. L. (2002), Handbook of Workplace Spirituality and Organizational 

Performance, M.E. Sharpe Inc., New York. 
Giddens A. (2001), Poza lewicą i prawicą, Wydawnictwo „Zysk i Spółka”, Poznań. 
Gill A. (1998), Rendering unto Caesar: The Catholic Church and the State in Latin America, 

University of Chicago Press, Chicago. 
Gill A., Lundsgaarde E. (2004), State Welfare Spending and Religiosity. A Cross-National Analy-

sis, [w:] „Rationality and Society”, Vol. 4(16).  
Giordan G. (2007), Spirituality: From a Religious Concept to a Sociological Theory, [w:] 

K. Flanagan, P. C. Jupp (red.), A Sociology of Spirituality, Ashgate, Farnham. 
Glenn N. D., Simmons J. L. (1967), Are Regional Cultural Differences Diminishing? [w:] „Public 

Opinion Quarterly”, Vol. 2(31). 
Glock C. Y., Hammond P. (1973), Beyond the Classics?: Essays in the Scientific Study of Reli-

gion, Harper & Row, New York.  
Glock C. Y., Stark R. (1965), Religion and Society in Tension, Rand McNally, Chicago. 
Gmyz C. (2000), Plus i Radio Maryja – radio po katolicku, [w:] „Wi ęź”, nr 5.  
Gorsuch R. L. (2002), Integrating Psychology and Spirituality, Praeger Publishers, Westport. 
Gowin J. (2006), PapieŜ przestrzega Kościół przed arogancją, wywiad przeprowadzony z J. Go-

winem przez M. Olejnik na antenie „Radia Zet”. 
Grabowska M. (2008), Radio Maryja – polska prawica religijna, [w:] „Znak”, nr 9(640). 
Grabowska M., Szawiel T. (red.) (2001), Budowanie demokracji. Podziały społeczne, partie poli-

tyczne i społeczeństwo obywatelskie w postkomunistycznej Polsce, PWN, Warszawa. 
Granovetter M. (1985), Economic Action and Social Structure: The problem of Embeddedness, 

[w:] „American Journal of Sociology”, Vol. 3(91). 
Grant D., O’Neil K., Stephens L. (2004), Spirituality in the Workplace: New Empirical Directions 

in the Study of the Sacred, [w:] „Sociology of Religion”, Vol. 3(65). 
Greeley A. (1989), Religious Change in America, Harvard University Press, Cambridge. 
Greeley A. (1994), A Religious Revival in Russia?, [w:] „Journal for the Scientific Study of Reli-

gion”, Vol. 3(33). 
Greeley A. M. (1972), Unsecular Man: the Persistence of Religion, Schocken Books, New York. 
Greeley A. M. (1995), Religion as Poetry, Transaction Publishers, New Brunswick. 
Gudaszewski G., Chmielewski M. (red.) (2010), Wyznania religijne. Stowarzyszenia narodowo-

ściowe i etniczne w Polsce 2006–2008, Główny Urząd Statystyczny, Warszawa. 
Gusfield J. (1963), Symbolic Crusade: Status Politics and the American Temperance Movement, 

University of Illinois, Urbana.  



 220

Haar ter G. (2003), Religious fundamentalism and social change: a comparative inquiry, [w:] 
G. ter Haar, J. J. Busuttil, The Freedom to Do God’s Will. Religious fundamentalism and so-
cial change, Routledge, Taylor and Francis Group, London. 

Haar ter G., Busuttil J. J. (red.) (2003), The Freedom to Do God’s Will. Religious Fundamentalism 
and Social Change, Routledge, Taylor and Francis Group, London. 

Habermas J. (2002), Teoria działania komunikacyjnego, t. II, PWN, Warszawa. 
Habermas J. (2002), Wierzyć i wiedzieć, [w:] Miesięcznik „Znak”, nr 568.  
Habermas J. (2009), Przestrzeń publiczna a religia, [w:] „Przegląd Powszechny”, nr 1(1049). 
Hadden J. (1987), Toward Desacralizing Secularization Theory, [w:] „Social Forces”, Vol. 3(65). 
Hall D. (2008), Duchowość uprzedmiotawiająca jako trzecia opcja? Spojrzenie z polskiej perspek-

tywy, [w:] K. Leszczyńska, Z. Pasek (red.), Nowa duchowość w społeczeństwach monokultu-
rowych i pluralistycznych, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Halvorson P. L., Newman W. N. (1994), Atlas of Religious Change in America, 1952–1990, 
Glenmary Research Center, Atlanta. 

Halvorson P. L., Newman W. N., Nielsen M. C. (1978), Atlas of Religious Change in America, 
1952–1971, Glenmary Research Center, Washington. 

Hamberg E. M. (1991), On Stability and Change in Religious Beliefs, Practices and Attitudes: 
A Swedish Panel Study, [w:] „Journal for the Scientific Study of Religion”, Vol. 1(30). 

Hamberg E. M., Pettersson T. (1994), The Religious Market: Denominational Competition and 
Religious Participation in Contemporary Sweden, [w:] „Journal for the Scientific Study of 
Religion”, Vol. 3(33). 

Hamilton M. (2000), An Analysis of the Festival for Mind-Body-Spirit, [w:] S. Sutcliffe, M. Bow-
man (red.), Beyond New Age: Exploring Alternative Spirituality, Edinburgh University Press, 
Edinburgh. 

Hammond P. E. (1983), Another Great Awakening?, [w:] R. C. Liebman, R. Wuthnow (red.), The 
New Christian Right: Mobilization and Legitimation, Aldine, New York.  

Hammond P. E. (1985), The Sacred in the Secular Age, The University of California Press, Berke-
ley. 

Hanegraaff W. J. (1996), New Age Religion and Western Culture: Esotericism in the Mirror of 
Secular Thought, Brill, Leiden. 

Heckmann F., Schnapper D. (red.) (2003), The Integration of Immigrants in European Societies. 
National Differences and trends of Convergence, Lucius and Lucius, Stuttgart. 

Heelas P. (1996), The New Age Movement. The Celebration of the Self and the Sacralization of 
Modernity, Blackwell, Oxford. 

Heelas P. (2006), Challenging Secularization Theory: The Growth of “New Age” Spiritualities of 
Life, [w:] „The Hedgehog Review”, Vol. 1(8). 

Heelas P. (2008), Spiritualities of Life: From the Romantics to Wellbeing Culture, Wiley-
-Blackwell, Oxford. 

Heelas P., Morris P. (red.) (1996), Detraditionalization, Blackwell, Oxford. 
Heelas P., Woodhead L. (i in.) (2005), The Spiritual Revolution. Why Religion is Giving Way to 

Spirituality, Blackwell, Oxford. 
Herberg W. (1960), Protestant, Catholic, Jew: An Essay in American Religious Sociology, Anchor 

Books, New York. 
Hervieu-Léger D. ([1993] 2007), Religia jako pamięć, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 
Hervieu-Léger D. (1989), Tradition, Innovation, Modernity: Research Note, [w:] „Social com-

pass”, Vol. 1(36). 
Hervieu-Léger D. (1990), Religion and Modernity in the French Context: For a New Approach to 

Secularization, [w:] „Sociological Analysis”, Vol. 51. 
Hervieu-Léger D. (1993), Present-day Emotional Renewals: The End of Secularization or the End 

of Religion, [w:] W. H. Swatos (red.), A Future for Religion? New Paradigms for Social 
Analysis, Sage, London. 



 221

Hervieu-Léger D. (2001), The Twofold Limit of the Notion of Secularization, [w:] L. Woodhead 
(red.), Peter Berger and the Study of Religion, Routledge, London. 

Hervieu-Léger D. (2006), In Search of Certainties: The Paradoxes of Religiosity in Societies of 
High Modernity, [w:] „The Hedgehog Review”, Vol. 1(8). 

Himmelfarb G. (2008), Jeden naród, dwie kultury, Wydawnictwo Akademickie i Profesjonalne, 
Warszawa. 

Hirschman A. O. (1964), The Paternity of an Index, [w:] „The American Economic Review”, 
Vol. 5(54). 

Hobbes T. ([1651] 2005), Lewiatan, Wydawnictwo „Aletheia”, Warszawa. 
Hochschild A. R. (2003), The Commercialization of Intimate Life: Notes form Home and Work, 

University of California Press, Berkeley. 
Hoge D. R. (1979), A Test of Denominational Growth and Decline, [w:] D. R. Hoge i D. A. Roozen 

(red.), Understanding Church Growth and Decline: 1950–1978, Pilgrim Press, New York. 
Hoge D. R., Roozen D. A. (1979), Technical Appendix to Understanding Church Growth and 

Decline: 1950–1978, Hartford Seminary Foundation, Hartford. 
Holmes P. R. (2007), Spirituality: Some Disciplinary Perspectives, [w:] K. Flanagan, P. C. Jupp 

(red.), A Sociology of Spirituality, Ashgate, Farnham. 
Hood R. W., Hill P. C., Williamson W. P. (2005), The Psychology of Religious Fundamentalism, 

The Guilford Press, New York. 
Hornsby-Smith M. P. (1997), The Catholic Church in Central and Eastern Europe: The View from 

Western Europe, [w:] I. Borowik, G. Babiński, New Religious Phenomena in Central and 
Eastern Europe, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Houtman D., Aupers S. (2007), The Spiritual Turn and the Decline of Tradition: The Spread  of 
Post-Christian Spirituality in 14 Western Countries, 1981–2000, [w:] „Journal for the Scien-
tific Study of Religion”, Vol. 3(46). 

Houtman D., Mascini P. (2002), Why do Churches Become Empty, while New Age grows? Secu-
larization and Religious Change in the Netherlands, [w:] „Journal for the Scientific Study of 
Religion”, Vol. 3(41). 

Hume D. ([1739–1740] 1963), Traktat o naturze ludzkiej, PWN, Warszawa. 
Hume D. ([1748] 1977), Badania dotyczące rozumu ludzkiego, PWN, Warszawa. 
Hume D. ([1779] 1962), Dialogi o religii naturalnej, PWN, Warszawa. 
Hunsberger B. (1995), Religion and Prejudice: The Role of Religious Fundamentalism, Quest, and 

Right-Wing Authoritarianism, [w:] „Journal of Social Issues”, Vol. 2(51). 
Hunsberger B. (1996), Religious Fundamentalism, Right-Wing Authoritarianism, and Hostility 

Toward Homosexuals in Non-Christian Religious Group, [w:] „International Journal for the 
Psychology of Religion”, Vol. 1(6). 

Hunt S. (2008), New Age, Nauka i Racjonalizm, [w:] K. Leszczyńska, Z. Pasek (red.), Nowa du-
chowość w społeczeństwach monokulturowych i pluralistycznych, Zakład Wydawniczy 
„Nomos”, Kraków. 

Hunter J. D. (1983), American Evangelicalism: Conservative Religion and the Quandary of Mo-
dernity, Rutgers University, New Brunswick. 

Hunter J. D. (1987), Evangelicalism: The Coming Generation, University of Chicago Press, 
Chicago.  

Huntington S. (2007), Zderzenie cywilizacji, Wydawnictwo „Muza”, Warszawa. 
Iannaccone L. (1988), A Formal Model of Church and Sect, [w:] „American Journal of Sociology” 

Vol. 94. 
Iannaccone L. (1990), Religious Practice: A Human Capital Approach, [w:] „Journal for the Sci-

entific Study of Religion”, Vol. 3(29). 
Iannaccone L. (1991), The Consequences of Religious Market Structure. Adam Smith and the 

Economics of Religion, [w:] „Rationality and Society”, Vol. 2(3). 



 222

Iannaccone L. (1992), Sacrifice and Stigma: Reducing Free-riding in Cults, Communes, and Other 
Collectives, [w:] „Journal of Political Economy”, Vol. 2(100). 

Iannaccone L. (1994a), Progress in the Economics of Religion, [w:] „Journal of Institutional and 
Theoretical Economics”, Vol. 4(150). 

Iannaccone L. (1994b), Why Strict Churches Are Strong, [w:] „American Journal of Sociology”, 
Vol. 5(99). 

Iannaccone L. (1995a), Household Production, Human Capital, and the Economics of Religion, 
[w:] M. Tommasi, K. Ierulli (red.), The New Economics of Human Behavior, Cambridge 
University Press, Cambridge–New York. 

Iannaccone L. (1995b), Risk,  Rationality, and Religious Portfolios, [w:] „Economic Inquiry”, 
Vol. 2(33). 

Iannaccone L. (1995c), Voodoo Economics? Defending the Rational Choice Approach to Religion, 
[w:] „Journal for the Scientific Study of Religion”, Vol. 34. 

Iannaccone L. (1997), Skewness Explained: A Rational Choice Model of Religious Giving, [w:] 
„Journal for the Scientific Study of Religion”, Vol. 2(36). 

Iannaccone L. (1998), Introduction to the Economics of Religion, [w:] „Journal of Economic Lit-
erature”, No. XXXVI. 

Iannaccone L.(2006), Market for Martyrs, [w:] „Interdisciplinary Journal of Research on Reli-
gion”, Vol. 2. 

Iannaccone L., Everton S. F. (2004), Never on Sunny Days: Lessons from Weekly Attendance 
Counts, [w:] „Journal for the Scientific Study of Religion”, Vol. 2(43). 

Iannaccone L., Finke R., Stark R. (1997), Deregulating Religion: The Economics of Church and 
State, [w:] „Economic Inquiry”, Vol. 15(35). 

Iannaccone L., Makowsky M. D. (2007), Accidental Atheists? Agent-Based Explanations for the 
Persistence of Religious Regionalism, [w:] „Journal for the Scientific Study of Religion”, 
Vol. 1(46).  

Iannaccone L., Olson D. V. A., Stark R. (1995), Religious Resources and Church Growth, [w:] 
„Social Forces”, Vol. 2(78). 

Inglehart R. (1977), The Silent Revolution, Changing Values and Political Styles among Western 
Publics, Princeton University Press, Princeton. 

Inglehart R., Norris P. (2006), Sacrum i profanum. Religia i polityka na świecie, Zakład Wydaw-
niczy „Nomos”, Kraków. 

Inglehart R., Norris P. (2007), Why Didn’t Religion Disappear? Re-examining the Secularization 
Thesis, [w:] H. Anheier, Y.R. Isar (red.), Conflicts and Tensions, SAGE Publications Ltd., 
London. 

Introvigne M., Stark R. (2005), Religious Competition and Revival in Italy: Exploring European 
Exceptionalism, [w:] „International Journal of Research on Religion”, Vol. 1. 

Jameson F. (1984), The Politics of Theory: Ideological Positions in the Postmodernism Debate, 
[w:] „New German Critique”, Vol. 33(33). 

Jarmoch E. (2001), Globalne postawy Polaków wobec religii, [w:] W. Zdaniewicz (red.), Religij-
ność Polaków 1991–1998, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa. 

Jaspers K. (1990), Człowiek, [w:] K. Jaspers, Filozofia egzystencji. Wybór pism, PIW, Warszawa.  
Jelen T. G. (2003), Some Priority Variables in the Study of Comparative Religious Politics, [w:] 

S. C. Saha (red.), Religious Fundamentalism in the Contemporary World. Critical Studies 
and Political Issues, Lexington Books, Lanham. 

Johnson B. (1963), On Church and Sect, [w:] „American Sociological Review”, Vol. 28. 
Jusiak R. (2009), Kościół katolicki wobec wybranych kwestii społecznych i religijnych w Polsce, 

Wydawnictwo KUL, Lublin. 
Kant I. ([1781] 1957), Krytyka czystego rozumu, PWN, Warszawa. 
Kant I. ([1788] 2002), Krytyka praktycznego rozumu, Wydawnictwo „Antyk”, Kęty. 
Kant I. ([1793] 2007), Religia w granicach samego rozumu, Wydawnictwo „Homini”, Kraków. 



 223

Kapłon P., Rokicka A., Warat M. (red.) (2007), Koniec sekularyzacji w Europie?, Wydawnictwo 
Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków. 

Karasu T. (1999), Spiritual Psychotherapy, Harper&Row, San  Francisco. 
Kaufmann F. X. ([1986] 2003), Religia i nowoczesność, [w:] W. Piwowarski (red.), Socjologia 

religii. Antologia tekstów, Zakład Wydawniczy „Nomos”,  Kraków. 
Kaufmann F. X. (2004), Czy chrześcijaństwo przetrwa?, Wydawnictwo WAM, Kraków. 
Kelley D. M. (1972), Why Conservative Churches Are Growing: A Study in the Sociology of Reli-

gion, Mercer University Press, Macon. 
Kepel G. (2010), Zemsta Boga, Wydawnictwo „Krytyki Politycznej”, Warszawa. 
Keyes Ch. F. (1993), Buddhist Economics and Buddhist Fundamentalism in Burma and Thailand, 

[w:] M. E. Marty, R. S. Appleby (red.), Fundamentalisms and the State: Remaking Polities, 
Economies and Militance, University of Chicago Press, Chicago. 

Knott K. (1994), Women and Religion in Post-War Britain, [w:] G. Parsons (red.), The Growth of 
Religious Diversity: Britain form 1945, t. II, Routledge, London. 

Knott K. (2005), The Location of Religion: A Spatial Analysis of the Left Hand, Equinox, London. 
Koseła K. (2008), W poszukiwaniu pokolenia JP2, [w:] T. Szawiel (red.), Pokolenie JP2. Prze-

szłość i przyszłość zjawiska religijnego, Wydawnictwo Naukowe „Scholar”, Warszawa. 
Krueger A. B., Malečkova J. (2003), Education, Poverty and Terrorism: Is There a Casual Con-

nection?, [w:] „Journal of Economic Perspectives”, Vol. 4(17). 
Krzemiński I. (2009), Radio Maryja i jego przekaz. Analiza treści wybranych audycji „Rozmowy 

niedokończone” z sierpnia 2007 roku, [w:] I. Krzemiński (red.) Czego nas uczy Radio Mary-
ja?, Wydawnictwo Akademickie i Profesjonalne, Warszawa.  

Krzemiński I. (red.) (2009), Czego nas uczy Radio Maryja?, Wydawnictwo Akademickie i Profe-
sjonalne, Warszawa. 

Kubiak A. E. (2005), Jednak New Age, Jacek Santorski & Co., Warszawa. 
Kulbat W. (2008), Sekularyzacja w perspektywie socjologii, tekst umieszczony na stronie interne-

towej www.wkulbat.pl 
Kydd A., Walter B. F. (2002), Sabotaging the Peace: The Politics of Extremist Violence, [w:] 

„International Organization”, Vol. 2(56). 
Lambert Y. (1986), Dieu change et Bretagne. La religion à Limerzel de 1900 à nos jours, CERF, 

Paris. 
Lambert Y. (1999), Religion in Modernity as a New Axial Age: Secularization or New Religion 

Form, [w:] „Sociology of Religion”, Vol. 3(60). 
Lamont S. (1989), Church and State: Uneasy Alliances, The Brodley Head, London. 
Land K., Dean G., Blau J. R. (1991), Religious Pluralism and Church Membership: A Spatial 

Diffusion Model, [w:] „American Sociological Review”, Vol. 56. 
Lang G., Wee V. (2003), Fundamentalist Ideology, Institutions, and the State: A Formal Analysis, 

[w:] S. C. Saha (red.), Religious Fundamentalism in the Contemporary World. Critical Stud-
ies and Political Issues, Lexington Books, Lanham. 

Lechner F. J. (1991), The Case Against Secularization: A Rebuttal, [w:] „Social Forces”, Vol. 
4(69) 

Lechner F. J. (2003), Global Fundamentalism, [w:] R. Robertson, K. E. White (red.), Globaliza-
tion. Critical Concepts in Sociology, Routledge, New York. 

Lenski G. (1961), The Religious Factor: A Sociological Study of Religion’s Impact on Politics, 
Economics, and Family Life, Doubleday, Garden City.  

Leszczyńska K., Pasek Z. (red.) (2008), Nowa duchowość w społeczeństwach monokulturowych 
i pluralistycznych, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Libiszowska-śółtkowska M. (2003), Nowe ruchy religijne w Polsce, [w:] „Ateneum Kapłańskie”, 
nr 2–3. 



 224

Libiszowska-śółtkowska M. (2007), Nowe ruchy religijne w globalnej przestrzeni, [w:] M. Libi-
szowska-śółtkowska (red.), Religia i religijność w warunkach globalizacji, Zakład Wydaw-
niczy „Nomos”, Kraków. 

Libiszowska-śółtkowska M. (red.) (2007), Religia i religijność w warunkach globalizacji, Zakład 
Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Liebman R. C., Wuthnow R. (red.) (1983), The New Christian Right: Mobilization and Legitima-
tion, Aldine, New York. 

Lilla M. (2009), Bezsilny Bóg. Religia, polityka i nowoczesny Zachód, Wydawnictwo W.A.B., 
Warszawa. 

Locke J. ([1689] 1963), Listy o tolerancji, PWN, Warszawa. 
Locke J. ([1690) 1992), Dwa traktaty o rządzie, PWN, Warszawa. 
Locke J. ([1690] 1955), RozwaŜania dotyczące rozumu ludzkiego, t. I/II, PWN, Warszawa. 
Lord Adlerice J. (2010), On the Psychology of Religious Fundamentalism, [w:] P. J. Verhagen, 

H. M. van Praag, J. J. Lòpez-Ibor Jr., J. L. Cox , D. Moussaoui (red.), Religion and Psychia-
try. Beyond Boundaries, John Wiley and Sons Ltd, West Sussex. 

Lu Y., Johnson B., Stark R. (2008), Deregulation and The Religious Market in Taiwan: A Re-
search Note, [w:] „The Sociological Quarterly”, Vol. 49. 

Luckmann T. ([1977] 2003), Teoria religii a zmiana społeczna, [w:] W. Piwowarski (red.), Socjo-
logia religii. Antologia tekstów, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Luckmann T. (1990), Shrinking Transcendence, Expanding Religion, [w:] „Sociology of Reli-
gion”, Vol. 2(51). 

Luckmann T. (1996), The Privatization of Religion and Morality, [w:] P. Heelas, P. Morris (red.), 
Detraditionalization, Blackwell, Oxford. 

Luckmann T. (1999), The Religious Situation in Europe: The Background to Contemporary Con-
versions, [w:] „Social Compass”, Vol. 3(46). 

Luckmann T. (2006), Niewidzialna religia. Problem religii we współczesnym społeczeństwie, 
Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Luhmann N. (2007a), Funkcja religii, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 
Luhmann N. (2007b), Systemy społeczne. Zarys ogólnej teorii, Zakład Wydawniczy „Nomos”, 

Kraków. 
Lyotard J. F. ([1979] 1997), Kondycja ponowoczesna, Wydawnictwo „Alatheia”, Warszawa. 
Mach Z. (1997), The Roman Catholic Church and the Transformation of Social Identity in Eastern 

and Central Europe, [w:] I. Borowik, G. Babiński (red.), New Religious Phenomena in Cen-
tral and Eastern Europe, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków.  

Marczewska-Rytko M. (2010), Religia i polityka w globalizującym się świecie, Wydawnictwo 
UMCS, Lublin. 

Mariański J. (1997), Religia i Kościół między tradycją i ponowoczesnością. Studium socjologiczne, 
Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Mariański J. (2001), Praktyki religijne o charakterze poboŜnościowym, [w:] W. Zdaniewicz (red.), 
Religijność Polaków 1991–1998, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa.  

Mariański J. (2004), Religijność społeczeństwa polskiego w perspektywie europejskiej, Zakład 
Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Mariański J. (2006), Sekularyzacja i desekularyzacja w nowoczesnym świecie, Wydawnictwo 
KUL, Lublin. 

Mariański J. (2006b), The Religiosity of Polish Society from the Perspective of Secularized Eu-
rope, [w:] I. Borowik (red.), Religions, Churches and Religiosity in Post-Communist Europe, 
Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków.  

Mariański J. (2008), ToŜsamości religijne w społeczeństwie polskim, [w:] I. Borowik, M. Libi-
szowska-śółtkowska, J. Doktór (red.), Oblicza religii i religijności, Zakład Wydawniczy 
„Nomos”, Kraków. 



 225

Mariański J. (2010), Religia w społeczeństwie ponowoczesnym, Wydawnictwo „Oficyna Nauko-
wa”, Warszawa. 

Martin D. A. (1965), Toward eliminating the concept of secularization, [w:] J. E. Gold (red.), 
Penguin survey of the social sciences, Penguin, Baltimore.  

Martin D. A. (1991), The Secularization Issue: Prospect and Retrospect, [w:] „British Journal of 
Sociology”, Vol. 3(42).  

Martin D. A. (2005), On Secularization. Towards a Revised General Theory, Ashgate Publishing 
Company, Burlington. 

Marty M. E, Appleby R. S. (red.) (1991), Fundamentalisms Observed, University of Chicago 
Press, Chicago. 

Marty M. E, Appleby R. S. (red.) (1993) Fundamentalisms and the State: Remaking Polities, 
Economies and Militance, University of Chicago Press, Chicago. 

Marty M. E. (1992), Fundamentals of Fundamentalism, [w:] L. Caplan (red.), Fundamentalism in 
Comparative Perspective, University of Massachusetts Press, Amherst.  

Mazurkiewicz P. (2001), Kościół i demokracja, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa. 
McBride M. (2007a), Club Mormon: Free-Riders, Monitoring and Exclusion in the LDS Church, 

[w:] „Rationality and Society”, Vol. 4(19). 
McBride M. (2007b), Why Churches Need Free-Riders: Religious Capital Formation and Reli-

gious Group Survival, Working Papers (060722), University of California, Department of 
Economics. 

McGuire M. (1982), Pantecostal Catholics, Temple, Philadelphia. 
Michel P. (1998), Transformacja w Europie Środkowo-Wschodniej, [w:] „Nomos. Kwartalnik 

Religioznawczy”, nr 22/23. 
Michel P. (2000), Polityka i religia. Wielka przemiana, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 
Migas P. (2005), Konglomerat medialny Radia Maryja, [w:] „Zeszyty Prasoznawcze”, nr 1–2. 
Misztal B., Shupe A. (1992), Making Sense of the Global Revival of Fundamentalism, [w:] 

B. Misztal, A. Shupe (red.), Religion and Politics in Comparative Perspective. Revival of Re-
ligious Fundamentalism in East and West, Praeger Publishers, Westport.  

Misztal B., Shupe A. (1998), Fundamentalism and Globalization: Fundamentalist Movements at 
the Twilight of the Twentieth Century, [w:] A. Shupe, B. Misztal (red.), Religion, Mobiliza-
tion, and Social Action, Praeger Publishers, Westport.  

Misztal B., Shupe A. (red.) (1992), Religion and Politics in Comparative Perspective. Revival of 
Religious Fundamentalism in East and West, Praeger Publishers, Westport. 

Moerland M. (red.) (1996), De kool en de geit in de nieuwe tijd: Wetenschappelijke reflecties op 
New Age, Jan van Arkel, Utrecht. 

Motak D. (2002), Nowoczesność i fundamentalizm. Ruchy antymodernistyczne w chrześcijaństwie, 
Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Mróz M., Dębowski T. (red.) (2009), Państwo – społeczeństwo – religia we współczesnej Europie, 
Wydawnictwo „Adam Marszałek”, Toruń.  

Nasr S. H. (2010), Istota islamu, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa.  
Neuman S. (1986), Religious Observance within a Human Capital Framework: Theory and Appli-

cation, [w:] „Applied Economics”, Vol. 11(18). 
Newman W. M., Halvorson P. L. (1984), Religion and Regional Culture: Patterns of Concentra-

tion and Change Among American Religious Denominations, 1952–1980, [w:] „Journal of 
the Scientific Study of Religion”, Vol. 3(23). 

Niebuhr H. R.(1929), The Social Sources of Denominationalism, Henry Holt, New York. 
Norris P., Inglehart R. (2006), Sellers or Buyers in Religious Markets? The Supply and Demand of 

Religion, [w:] „The Hedgehog Review”, Vol. 8. 
Nowak E., Riedel R. (2009), Radiomaryjna subkultura polityczna – media katolickie jako podmiot 

systemu politycznego w Polsce, [w:] „Studia Medioznawcze”, nr 2(37). 
O’Meara T. (1990), Fundamentalism: A Catholic Perspective, Paulist Press, New York.  



 226

O’Meara T. (1996), Fundamentalism and Catholicism: Some Cultural and Theological Reflec-
tions, [w:] „Chicago Studies”, Vol. 35.  

Olechnicki K. (2008), Kościół katolicki w Polsce wobec ruchu Nowej Ery: dynamika wyzwania 
(1989–2006), [w:] K. Leszczyńska, Z. Pasek (red.), Nowa duchowość w społeczeństwach 
monokulturowych i pluralistycznych, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Olson D. V. A. (1999), Religious Pluralism and US Church Membership: A Reassessment, [w:] 
„Sociology of Religion”, Vol. 2(60). 

Olson D. V. A., Perl P. (2005), Free and Cheap Riding in Strict, Conservative Churches, [w:] 
„Journal for the Scientific Study of Religion”, Vol. 2(44). 

Olson D. V. A., Perl P. (2001), Variations in Strictness and Religious Commitment Within and 
Among Five Denominations, [w:] „Journal for the Scientific Study of Religion”, Vol. 4(40). 

Pace E. (2008), Poza porządkiem. Duchowość i system wiary w New Age, [w:] K. Leszczyńska, 
Z. Pasek (red.), Nowa duchowość w społeczeństwach monokulturowych i pluralistycznych, 
Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Pace E., Stefani P. (2002), Współczesny fundamentalizm religijny, Wydawnictwo WAM, Kraków. 
Parsons G. (red.) (1994), The Growth of Religious Diversity: Britain form 1945, t. II, Routledge, 

London. 
Parsons T. (1960), Structure and Process in Modern Societies, The Free Press, Glencoe. 
Parsons T. (1966), Religion in a Modern Pluralistic Society, [w:] „Review of Religious Research”, 

Vol. 7. 
Pasek Z. (1992), Ruch zielonoświątkowy. Próba monografii, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kra-

ków. 
Pascal B. (1989), Myśli , w układzie J. Chevaliera, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa,  
Pava M. L., Primeaux P. (red.) (2004), Spiritual Intelligence at Work: Meaning, Metaphor, and 

Morals, Elsevier Ltd., Oxford. 
Pettersson T. (1988), Swedish Church Statistics: Unique Data for Sociological Research, [w:] 

„Social Compass”, Vol. 1(35).  
Pettersson T. (1990), Holy Bible in Secularized Sweden, [w:] G. Hansson (red.), Bible Reading in 

Sweden, Almqvist and Wiksell International, Stockholm. 
Piwowarski W. (red.) (2003), Socjologia religii. Antologia tekstów, Zakład Wydawniczy „No-

mos”, Kraków. 
Pollack D., Müller O. (2006), Religiousness in Central and Eastern Europe: Towards Individuali-

zation?, [w:] I. Borowik (red.), Religions Churches and Religiosity in Post-Communist Eu-
rope, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Possamai A. (2003), Alternative Spiritualities and the Cultural Logic of Late Capitalism, [w:] 
„Culture and Religion”, Vol. 4. 

Possenti V. (2005), Religia i Ŝycie publiczne. Chrześcijaństwo w dobie ponowoŜytnej, Instytut 
Wydawniczy PAX, Warszawa. 

Prasinos S. (1992), Spiritual Aspects of Psychotherapy, [w:] „Journal of Religion and Health”, 
Vol. 1(31). 

Propst L. R. (1996), Cognitive-Behavioral Therapy and the Religious Person, [w:] E. Shafranska 
(red.), Religion and the Clinical Practice of Psychology, American Psychological Associa-
tion, Washington. 

Reed J. S. (1972), The Enduring South: Subcultural Persistence in Mass Society, Lexington 
Books, Lexington. 

Reilly Ch. (1986), Latin America’s Religious Populism, [w:] D. Levine (red.), Religion and Politi-
cal Conflict in Latin America, University of North Carolina Press, Chapel Hill. 

Reimer S. (2011), Orthodoxy Niches: Diversity in Congregational Orthodoxy Among Three 
Protestant Denominations in the United States, [w:] „Journal of the Scientific Study of Reli-
gion”, Vol. 4(50). 



 227

Reisigl M., Wodak R. (2001), Discourse and Discrimination. Rhetorics of Racism and 
Antisemitism, Routledge, New York. 

Richards P., Bergin A. (1999), A Spirituals Strategy for Counseling and Psychotherapy, American 
Psychological Association, Washington.  

Ritter R. (1968), Von der Religionssoziologie zur Seelsorge, Einführung in die Pastoralsoziologie, 
Lahn-Verlag, Limburg. 

Robbins T., Dick A. (1990), In Gods We Trust: New Patterns of Religious Pluralism in America, 
Transaction Publishers, New Brunswick. 

Robertson R. (1970), The Sociological Interpretation of Religion, Schocken Books, New York. 
Robertson R., Chirico J. (1985), Humanity, Globalization and Worldwide Religious Resurgence: 

A Theoretical Exploration, [w:] „Sociological Analysis”, Vol. 3(46). 
Roguska B. (2007), Opinie o działalności Kościoła, Komunikat z badań BS/37/2007, CBOS, 

Warszawa. 
Roof W. C. (1993), A Generation of Seekers: The Spiritual Journeys of the Baby Boom Genera-

tions, HarperCollins, New York. 
Roof W. C. (1999), Spiritual Marketplace. Baby Boomers and the Remaking of the Baby Boom 

Generation, Princeton University Press, Princeton. 
Rousseau J. J. ([1762) 1966), Umowa społeczna, PWN, Warszawa. 
Rousseau J. J. ([1762] 1955), Emil, czyli o wychowaniu, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 

Wrocław. 
Rusecki M. (1989), Fundamentalizm, [w:] L. Bieńkowski, P. Hemperka, S. Kamiński (red.), Ency-

klopedia katolicka, t. V, Wydawnictwo KUL, Lublin. 
Ruszkowski J., Bieliński J., Fidel A. (2006), JP2 – pokolenie czy mozaika wartości?, Wydawnic-

two Zysk i S-ka, Poznań.  
Ruthven M. (2007), Fundamentalism. A Very Short Introduction. Oxford University Press, Ox-

ford–New York. 
Rybicki M. (2007), Fundamentalizm religijny w Polsce jako zjawisko desekularyzacyjne, [w:] 

P. Kapłon, A. Rokicka, M. Warat (red.), Koniec sekularyzacji w Europie?, Wydawnictwo 
Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków. 

Sageman M. (2004), Understanding Terror Networks, University of Pennsylvania Press, Philadel-
phia. 

Saha S. C. (red.) (2003), Religious Fundamentalism in the Contemporary World. Critical Studies 
and Political Issues, Lexington Books, Lanham. 

Savage S. (2006), Fundamentalism, [w:] E. T. Dowd, S. L. Nielsen (red.), The Psychologies in 
Religion. Working with the Religious Client, Springer Publishing Company, New York.  

Scheitle Ch. P. (2007), Organizational Niches and Religious Market: Uniting Two Literatures, 
[w:] „Interdisciplinary Journal of Research on Religion”, Vol. 3. 

Schelling T. S. (1969), Models of Segregation, [w:] „The American Economic Review”, Vol. 
2(59). 

Schelling T. S. (1971), Dynamic Models of Segregation, [w:] „Journal of Mathematical Sociolo-
gy”, Vol. 1(2). 

Schermer V. L. (2003), Spirit and Psyche: A New Paradigm for Psychology, Psychoanalysis and 
Psychotherapy, Jessica Kingsley Publishers, London. 

Schultz K. M. (2006), Secularization: A Bibliographic Essay, [w:] „The Hedgehog Review”, 
Vol. 8. 

Schütz A., Luckmann T. (1973), The Structures of the Life-World, t. I, Northwestern University 
Press, Evanston. 

Shafranska E. (red.) (1996), Religion and the Clinical Practice of Psychology, American Psycho-
logical Association, Washington. 

Shahak I., Mezvinsky N. (1999), Jewish Fundamentalism in Israel, Pluto Press, London. 



 228

Shiner L. (1967), The Concept of Secularization in Empirical Research, [w:] „Journal for the 
Scientific Study of Religion”, Vol. 2(6). 

Simpson J. H. (1991), Globalization and Religion: Themes and Prospects, [w:] W. Garret, 
R. Robertson (red.), Religion and Global Order, Paragon, New York. 

Sinha D. (2003), Religious Fundamentalism and Its “Others”: Snapshot View form the Global 
Information Order, [w:] S. C. Saha (red.), Religious Fundamentalism in the Contemporary 
World. Critical Studies and Political Issues, Lexington Books, Lanham. 

Sivan E. (2006), Radykalny islam, Wydawnictwo „Libron”, Kraków. 
Smith A. ([1776] 2011), Badania nad naturą i przyczynami bogactwa narodów, t. I oraz II, PWN, 

Warszawa. 
Smith Ch., Sikkink D., Bailey J. (1998), Devotion in Dixie and Beyond: A Test of the ‘Shibley 

Thesis’ on the Effects of Regional Origin and Migration on Individual Religiosity,  [w:] 
„Journal for the Scientific Study of Religion”, Vol. 3(37). 

Sperry L. (1998), Spiritual Counseling and the Process of Conversion, [w:] „Journal of Christian 
Healing”, Vol. 20. 

Sperry L. (2001), Spirituality in Clinical Practice: Incorporating the Spiritual Dimension in Psy-
chotherapy and Counseling, Routledge, New York. 

Sperry L. (2003), Integrating Spiritual Direction Function in the Practice of Psychotherapy, [w:] 
„Journal of Psychology and Theology”, Vol. 1(31). 

Spezzano C., Garguilo G. J. (red.) (1997), Soul on the Couch: Spirituality, Religion and Morality 
in Contemporary Psychoanalysis, The Analytic Press, Hillsdale.  

Stark R. (1996), The Rise of Christianity, Princeton University Press, Princeton. 
Stark R. (1998), Catholic Contexts: Competition, Commitment, and Innovation, [w:] „Review of 

Religious Research”, Vol. 39. 
Stark R. (1999), Secularization R.I.P., [w:] „Sociology of religion”, Vol. 3(60). 
Stark R. (2003), Upper Class Asceticism: Social Origins of Ascetic Movements and Medieval 

Saints, [w:] „Review of Religious Research”, Vol. 45. 
Stark R. (2006), Religious Competition and Roman Piety, [w:] „Interdisciplinary Journal of Re-

search on Religion”, Vol. 2. 
Stark R., Bainbridge W. S. ([1987] 2007), Teoria religii, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 
Stark R., Bainbridge W. S. (1985), The Future of Religion: Secularization, Revival, and Cult 

Formation, University of California Press, Berkeley. 
Stark R., Finke R. (1988), American Religion in 1776: A Statistical Portrait, [w:] „Sociological 

Analysis”, Vol. 1(49). 
Stark R., Finke R. (2000), Acts of Faith: Explaining the Human Side of Religion, University  of 

California Press, Berkeley. 
Stark R., Finke R. (2004), Religions in Context: The Response of Non-Mormon Faiths in Utah, 

[w:] „Review of Religious Research”, Vol. 3(45). 
Stark R., Iannaccone L. (1994), A Supple-Side Reinterpretation of the “Secularization” of Europe, 

[w:] „Journal for the Scientific Study of Religion”, Vol. 3(33). 
Stark R., Iannaccone L. (1995), Pluralism and Piety: England and Wales, 1851, [w:] „Journal for 

the Scientific Study of Religion”, Vol. 4(34). 
Stark R., Iannaccone L. (1996), Response to Lechner: Recent Religious Declines in Quebec, Po-

land and the Netherlands: A Theory Vindicated, [w:] „Journal of the Scientific Study of Re-
ligion”, Vol. 3(35). 

Stark R., Iannaccone L. (1997), Why the Jehovah’s Witness Grow so Rapidly: A Theoretical Ap-
plication, [w:] „Journal of Contemporary Religion”, Vol. 2(12). 

Stark R., McCann J. C. (1993), Market Forces and Catholic Commitment: Exploring the New 
Paradigm, [w:] „Journal for the Scientific Study of Religion”, Vol. 2(32). 

Stark R., Smith B. G. (2010), Conversion to Latin American Protestantism and the Case for Reli-
gious Motivation, [w:] „International Journal of Research on Religion”, Vol. 6. 



 229

Stavrakakis Y. (2002), Religion and Populism: Reflections on the ‘politicized’ discourse of Greek 
Church, [w:] „Discussion Paper”, Vol. 7 (May). 

Stavrakakis Y. (2005), Religion and Populism in Contemporary Greece, [w:] F. Panizza (red.), 
Populism and the Mirror of the Democracy, Verso, New York. 

Steere D. A. (1997), Spiritual Presence in Psychotherapy: A Guide for Caregivers, Brun-
ner/Mazel, New York. 

Stein A. (2001), Revenge of the Shamed: The Christian Right’s Emotional War, [w:] J. Goodwin, 
J. M. Jasper, F. Polletta, Passionate Politics. Emotions and Social Movements, The Universi-
ty of Chicago Press, Chicago. 

Strozier C. B. (2002), Apocalypse: On the Psychology of Fundamentalism in America, Wipf & 
Stock Publishers, New York.  

Strozier C. B., Terman D. M., Jones J. W., Boyd K. A. (2010), The Fundamentalist Mindset: 
Psychological Perspectives on Religion, Violence, and History, Oxford University Press, Ox-
ford.  

Stump R. (1984a), Regional Divergence in Religious Affiliation in the United States, [w:] „Socio-
logical Analysis”, Vol. 4(45). 

Stump R. (1984b), Regional Migration and Religious Commitment in the United States, [w:] 
„Journal of the Scientific Study of Religion”, Vol. 3(23). 

Sullivan D. H. (1985), Simultaneous Determination of Church Contributions and Church Attend-
ance, [w:] „Economic Inquiry”, Vol. 2(23). 

Sutcliffe S., Bowman M. (red.) (2000), Beyond New Age: Exploring Alternative Spirituality, Edin-
burgh University Press, Edinburgh. 

Swatos W. H. Jr. (1984), The Relevance of Religion: Iceland and Secularization Theory, [w:] 
„Journal for the Scientific Study of Religion”, Vol. 1(23). 

Swearer D. K. (1991), Fundamentalistic Movements in Theravada Buddhism, [w:] M. E. Marty, 
R. S. Appleby (red.), Fundamentalisms Observed, University of Chicago Press. 

Szacki J. (1983), Historia myśli socjologicznej, t. I, PWN, Warszawa. 
Szacki J. (2010), Historia myśli socjologicznej, (wydanie nowe), PWN, Warszawa. 
Szawiel T. (2001), Społeczeństwo obywatelskie, [w:] M. Grabowska, T. Szawiel (red.), Budowanie 

demokracji. Podziały społeczne, partie polityczne i społeczeństwo obywatelskie w postkomu-
nistycznej Polsce, PWN, Warszawa. 

Szawiel T. (2003), Wiara i Kościół w Europie, [w:] „Wi ęź”, nr 5(535). 
Szawiel T. (2008), Społeczne podstawy zjawiska religijnego „pokolenie JP2”, [w:] T. Szawiel 

(red.), Pokolenie JP2. Przeszłość i przyszłość zjawiska religijnego, Wydawnictwo Naukowe 
„Scholar”, Warszawa. 

Szawiel T. (red.) (2008), Pokolenie JP2. Przeszłość i przyszłość zjawiska religijnego, Wydawnic-
two Naukowe „Scholar”, Warszawa. 

Szumilas W. (2007), Postawy Polaków wobec religii w globalizującej się rzeczywistości – pokole-
nie Jana Pawła II, [w:] M. Libiszowska-śółtkowska (red.), Religia i religijność w warun-
kach globalizacji, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Szyszlak T. (2009), Bogowie i prorocy postradzieckiego New Age’u, [w:] M. Mróz, T. Dębowski 
(red.), Państwo – społeczeństwo – religia we współczesnej Europie, Wydawnictwo „Adam 
Marszałek”, Toruń.  

Tambiah S. J. (1993), Buddhism, Politics, and Violence in Sri Lanka, [w:] M. E. Marty, R. S. 
Appleby (red.), Fundamentalisms and the State: Remaking Polities, Economies and Mili-
tance, University of Chicago Press, Chicago. 

Terlikowski T. P. (2007), Radio Maryja silne słabością innych, [w:] „Rzeczpospolita” z dnia 
31.07.2007. 

Tétreault M. A, Denemark R. A. (red.) (2004), Gods, Guns & Globalization. Religious Radicalism 
& International Political Economy, Lynne Rienner Publishers, London.  



 230

Tétreault M. A. (2004), Contending Fundamentalisms: Religious Revivalism and the Modern 
World, [w:] M. A. Tétreault, R. A. Denemark (red.), Gods, Guns & Globalization. Religious 
Radicalism & International Political Economy, Lynne Rienner Publishers, London.  

Thomas S. (2005), The Global Resurgence of Religion and the Transformation of International 
Relations. The Struggle for the Soul of the Twenty-First Century, Palgrave Macmillan, Lon-
don. 

Tibi B. (1997), Fundamentalizm religijny, PIW, Warszawa. 
Tibi B. (2002), The Challenge of Fundamentalism. Political Islam and the New World Disorder, 

University of California Press, Berkeley. 
Tischner J. (1998), Sarmacki wkład do integryzmu, [w:] „Gazeta Wyborcza” z dnia 14–

15.03.1998.  
Tomka M. (1999), Religion, Church, State and Civil Society in East-Central Europe, [w:] 

I. Borowik (red.), Church-State Relations in Central and Eastern Europe, Zakład 
Wydawniczy „Nomos” Kraków. 

Tomka M., Zulehner P. M. (1999), Religion in den Reformländern Ost(Mittel)Europas, Schwa-
benverlag, Wien.  

Touraine A. (1971), The Post-Industrial Society. Tomorrow’s Social History: Classes, Conflicts 
and Culture in Programmed Society, Random House, New York. 

Troeltsch E. (1912), Die Soziallehren der Christlichen Kirchen und Gruppen, Mohr, Tübingen. 
Tschannen O. (1991), The Secularization Paradigm: A Systematization, [w:] „Journal for the 

Scientific Study of Religion”, Vol. 4(30). 
Turner B. S. (2005), Talcott’s Parsons’s Sociology of Religion and the Expressive Revolution, [w:] 

„Journal of Classical Sociology”, Vol. 3(5). 
Ulbrich H., Wallace M. (1983), Church Attendance, Age and Belief in the Afterlife: Some Addi-

tional Evidence, [w:] „Atlantic Economic Journal”, Vol. 2(11). 
Ulbrich H., Wallace M. (1984), Women’s Work Force Status and Church Attendance, [w:] „Jour-

nal of the Scientific Study of Religion”, Vol. 4(23). 
Versteeg P. (2007), Spirituality on the Margin of the Church: Christian Spiritual Centers in the 

Netherlands, [w:] K. Flanagan, P. C. Jupp (red.), A Sociology of Spirituality, Ashgate, Farn-
ham. 

Voas D., Bruce S. (2007), The Spiritual Revolution: Another False Down for the Sacred, [w:] 
K. Flanagan, P. C. Jupp (red.), A Sociology of Spirituality, Ashgate, Farnham. 

Wallace R. (1985), Religion, Privatization and Maladaptation: A Comment on Niklas Luhmann, 
[w:] „Sociological Analysis”, Vol. 1(46). 

Wallis R. (1986), The Caplow de Tocqueville Account of Contrasts in European and American 
Religion: Confounding Considerations, [w:] „Sociological Analysis “, Vol. 1(47). 

Wallis R., Bruce S. (1984), The Stark-Bainbridge Theory of Religion: A Critical Analysis and 
Counter Proposals, [w:] „Sociological Analysis”, Vol. 45. 

Warner R. S. (1993), Work in Progress toward a New Paradigm for the Sociological Study of 
Religion in the United States, [w:] „American Journal of Sociology”, Vol. 5(93). 

Warner R. S. (1996), Convergence Toward the New Paradigm, [w:] L. Young (red.), Rational 
Choice Theories of Religion, Routledge, London. 

Weber M. (1984), Szkice z socjologii religii, Wydawnictwo „KsiąŜka i Wiedza”, Warszawa. 
Weber M. (2006), Socjologia religii. Dzieła zebrane. Etyka gospodarcza religii światowych,  

Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 
Wilson B. R. ([1966] 2003), Religia w zsekularyzowanym społeczeństwie, [w:] W. Piwowarski 

(red.), Socjologia religii. Antologia tekstów, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 
Wilson B. R. (1966), Religion in Secular Society: A Sociological Comment, Morrison & Gibb, 

Edinburgh.  
Wilson B. R. (1982), Religion in sociological perspective, Oxford University Press, Oxford. 
Wilson B. R. (red.) (1992), Religion: Contemporary Issues, Bellow Publishing, London. 



 231

Wiślicz T. (2001), Zarobić na duszy zbawienie. Religijność chłopów małopolskich od połowy 
XI do końca XVIII wieku, Wydawnictwo „Neriton”, Warszawa. 

Wnuk-Lipiński E. (2004), Świat międzyepoki. Globalizacja – demokracja – państwo narodowe, 
Wydawnictwo „Znak”, Kraków.  

Wójtowicz J. (2007), Prywatyzacja religii a pokolenie JPII, [w:] P. Kapłon, A. Rokicka, M. Warat 
(red.), Koniec sekularyzacji w Europie?, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kra-
ków. 

Woodhead L. (2007), Why so Many Women in Holistic Spirituality? A Puzzle Revisited, [w:] 
K. Flanagan, P. C. Jupp (red.), A Sociology of Spirituality, Ashgate, Farnham. 

Woodhead L. (2009), Old, New, and Emerging Paradigms in the Sociological Study of Religion, 
[w:] „Nordic Journal of Religion and Society”, Vol. 2(22). 

Woodhead L. (red.) (2001), Peter Berger and the Study of Religion, Routledge, London. 
Wuthnow R. (2003), All in Sync: How Music and Art are Revitalizing American Religion, Univer-

sity of California Press, Berkeley. 
Yamane D. (1997), Secularization on Trial: In Defense of a Neosecularization Paradigm, [w:] 

„Journal for the Scientific Study of Religion”, Vol. 1(36). 
Yinger J. M. (1957), Religion, Society, and the Individual, The MacMillan Company, New York. 
York M. (1995), Emerging Network. A Sociology of the New Age and Neo-Pagan Movements, 

Rowman & Littlefield, Boston-London. 
Załęcki P. (2001), Między triumfalizmem a poczuciem zagroŜenia. Kościół rzymskokatolicki 

w Polsce współczesnej w oczach swych przedstawicieli, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kra-
ków. 

Zdaniewicz W. (2001), Zachowania religijno-moralne, [w:] W. Zdaniewicz (red.), Religijność 
Polaków 1991–1998, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa. 

Zdaniewicz W. (red.) (2001), Religijność Polaków 1991–1998, Instytut Wydawniczy PAX, War-
szawa. 

Zduniak A. (2006), Franza-Xavera Kaufmanna socjologia religii, Zakład Wydawniczy „Nomos”, 
Kraków. 

Zielińska K. (2008), Paradygmat sekularyzacyjny – od dominacji do współistnienia, [w:] I. Boro-
wik, M. Libiszowska-śółtkowska, J. Doktór (red.), Oblicza religii i religijności, Zakład Wy-
dawniczy „Nomos”, Kraków. 

Zielińska K. (2009), Spory wokół teorii sekularyzacji, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 
Zieliński A. (2004), Na straŜy prawdziwej wiary: zjawiska cudowne w polskim katolicyzmie ludo-

wym, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków.  
Zieliński A. (2008), Młode wino w starych bukłakach. Nowe ruchy religijne w polskim Kościele 

rzymskokatolickim, [w:] K. Leszczyńska, Z. Pasek (red.), Nowa duchowość w społeczeń-
stwach monokulturowych i pluralistycznych, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 

Zieliński A. (2009), W okolice schizmy, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 
Zohar D., Marshall I. (2001), Inteligencja duchowa, Wydawnictwo „Rebis”, Poznań. 
Zohar D., Marshall I. (2004), Spiritual Capital. Wealth We Can Live By, Berrett-Koehler Publish-

ers, San Francisco.  
Zsolnai L. (2004), Spirituality and Ethics in Management, Kluwer Academic Publishers, Dor-

drecht–Boston–London. 
Zulehner P. M. ([1974] 2003), Religia z wyboru jako dominująca forma społeczna, W. Piwowarski 

(red.), Socjologia religii. Antologia tekstów, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków. 
Zurcher L., Kirkpatrick G. (1976), Citizens for Decency. Anti-Pornography Crusades as Status 

Defense, University of Texas Press, Austin.  
 
 


