Ewa Kobylecka-Piwonska:

La primera pregunta formal es: ;estas de acuerdo con que grabemos la entrevista?

Elsa Drucaroff:

Estoy de acuerdo.
Ewa Kobylecka-Piwonska:

La entrevista la hacemos en el marco de un proyecto de investigacion sobre la memoria
judia, del Holocausto, en posible didlogo con las historias de violencia poscoloniales.

Comenzamos con preguntas generales y luego vemos como se desarrolla.

Diego Niemetz:

Nuestra idea es tratar de posicionar a los autores, entender cudl es su perspectiva y
vinculacion, particularmente, con la memoria judia. Organizamos algunas preguntas que
estan relacionadas con tres ejes generales, pero la idea es que sea una charla y que nos
puedas contar algunos aspectos en los que se vincula tu identidad judia con tu

produccion literaria.

Ewa Kobylecka-Piwonska:

Empecemos con eso, con tu identidad judia. ;Cual es la relevancia de lo judio en tu obra?

Elsa Drucaroff:
Primero tendria que hablar de la relevancia de lo judio en mi vida. Soy una judia de la
diaspora, muy mezclada. Mi madre no era judia, venia de una familia argentina criolla de
inmigrantes espafoles mezclada con gente de pueblos originarios. Mi padre viene de una

familia judia, de un shtetl del norte de Odessa, que llegaron en 1913.

Mi relacién con los judios es muy fuerte, ya que esos abuelos, que vivian a 800 metros
de mi casa, tuvieron una participacion muy fuerte en mi vida y en la colectividad judia de
izquierda de la época. Recibi de modo muy poderoso la alegria de ser judia, los intereses,

los libros y el lado “letrado” de la tradicion.

Mi abuelo era de origen muy humilde. Lleg6 a los 13 afios, hizo la primaria argentina en
pocos afos porque era muy brillante y termin6 siendo odontologo, pagandose la carrera

mientras trabajaba como ayudante de carnicero en un puesto de un mercado.



Mi abuela materna también era de origen humilde, del mismo shtetl en que se conocieron.
Venian de estos judios que se instalaron con las tierras del barén Hirsch en los campos
cerca de Bahia Blanca. Ella se acuerda que, con 3 afios, pisaba bosta con barro para hacer
adobe y construir su casa. Era gente muy pobre, pero letrada y admiradora de la cultura.
Me inculcaron la escritura, la cultura, y lo tengo muy enredado con ser judia. Es una parte

muy fuerte, mas que del otro lado de la familia, que era menos culta y menos lectora.

Ewa Kobylecka-Piwonska:

LEn la casa de tus abuelos se hablaba idish?

Elsa Drucaroff:

Se hablaba idish.

Ewa Kobylecka-Piwonska:

(Vos entendés algo? ;Te quedo alguna palabra?
Elsa Drucaroff:

Entiendo bastante y es muy gracioso, porque ellos hablaban idish para que yo no
entendiera. Cuando hablaban de sexo, hablaban en idish. Empezaban a contarse algun
chisme y decian: "Eh, fulana estd peleada con mengano porque parece que.." y

empezaban a hablar en idish.

Lo cierto es que si, entiendo bastante. No sé si es porque estudi¢ aleman cuando era
adolescente o por escucharlos a ellos, o porque la lengua materna de mi pareja es el idish

y lo hablaba con sus padres siempre.

Y, en relacion con lo judio en mi obra, podria hablar de El Infierno prometido. Yo elegi
escribir esa novela y tengo recuerdos de mi zeide hablando de la Zwi Migdal en idish para
que yo no entendiera, pero dandome cuenta de que estaba hablando de algo oscuro. Me
acuerdo de mi zeide y mi babe, mientras ibamos en el auto por calle Las Heras, sefialando
un departamento lujoso y diciendo que era de la Zwi Migdal. Ese tema era como una
sensacion de secreto familiar y yo tengo una necesidad muy fuerte de poner los secretos

en palabras, sacar los trapitos al sol.

No creo que mi familia haya tenido ningiin contacto con la Zwi Migdal, del estilo de

haber sido cafishios o prostitutas, pero si eran cosas que latian dentro de la colectividad.



No diria que es solamente esa mi influencia, mas alla de que esté tematizada y que a veces
aparezca la situacion de alguien que pertenece a la colectividad o un yo que habla del
asunto. En El pasadizo secreto, el ultimo libro que escribi, hay una situacion de

discriminacion que suftri yo personalmente en una escuela religiosa.

Son escenas autobiograficas, pero es un libro fragmentario, ya que tiene escenas
autobiograficas que giran alrededor de otro eje. La ultima parte tiene que ver con mi
decision de tratar de emigrar a Europa cuando tenia 24 afios, en el ultimo afio de la

dictadura.

Tuvo mucho que ver con un episodio de antisemitismo que sufri, en plena dictadura, en
una escuela religiosa. En el libro estd contado eso, por ejemplo, porque es parte de mi

vida, porque el judaismo es algo que me acompaiia, aunque no soy religiosa.

Esa sensacion cuando decis que una escuela religiosa... era una escuela... una escuela

catodlica.

Diego Niemetz:

(Vos ibas a una escuela catolica?

Elsa Drucaroff:
Ensenaba ahi. Mi primera experiencia docente fue en un bachillerato catdlico, de altisimo
nivel, humanista, relacionado con la teologia de la liberacion y dirigido por gente muy
hermosa e idealista. La escuela de enfrente era el Sagrado Corazén de Castelar, donde
ensenaban Leonie Duquet y Alice Domon, monjas francesas que desaparecieron durante

la dictadura. Y ellas tenian relacion con Inmaculada.

Cuando entro a trabajar ahi soy muy feliz porque, en medio de la dictadura, tenia una isla
de libertad hermosa para trabajar. Los milicos, por alguna extrafia razén, no se habian
metido en la escuela, aunque tiene jovenes desaparecidos. En el 82, el colegio sufre una
serie de denuncias de algunos padres del Opus Dei, y yo soy una de las denunciadas por
judia. Inventaron que yo no queria nombrar a Cristo. Fuimos varios los denunciados, uno

por homosexual, otra por divorciada y yo por judia.

Cuento esa historia porque fue una lucha dentro de la escuela que termind mal y es una
de las razones por las cuales decidi irme. Lo cuento por eso, pero no porque me propongo
hablar del tema judio. Lo que quiero transmitirles... pero entiendo lo que decias y estoy

de acuerdo con... con la... con la alternativa.



Creo que lo judio en mi es esa sensacion de mirada alternativa. En la escuela primaria,
escuchaba las cosas que se daban por supuestas y eran contrarias a lo que se decia en casa.
Yo no tenia pensamiento propio, hacia mia las opiniones de mis padres, que eran siempre

distintas.
Diego Niemetz:

De tu literatura, lo mas explicitamente judio, por lo menos en un nivel tematico, es
2 2 2
claramente E! infierno prometido. Y esa produccion, vinculada tematicamente con el
judaismo, a la vez es una mirada incémoda o alternativa hacia el interior de la colectividad
judia. ;Coémo te sentiste cuando publicaste la novela? Porque quedas en una doble
posicion “alternativa”. La novela explicita estos temas en un doble movimiento. Por un
lado, para el afuera del judaismo, y por otro, una mirada incémoda, alternativa o justiciera

hacia dentro del mundo judio.

Elsa Drucaroff:
Coincido. Hay algo justiciero en esta pulsion que tengo de hablar de lo que es incomodo.

Al mismo tiempo, esta ese chiste tan gracioso del naufrago judio.

Un judio que naufraga y, agarrado a un madero, logra sobrevivir y llegar a una isla
desierta. Es muy habilidoso y termina haciéndose una casa, un templo para decir sus
oraciones y otro templo mds. Un dia, un capitan lo encuentra y le pregunta cémo
sobrevivio. El judio le cuenta todo lo que hizo y le muestra las dos sinagogas. El capitan
le pregunta: ";Para qué necesita dos sinagogas?", y el judio responde: “esta es la sinagoga

donde hago mis oraciones y respeto las normas. Esta no la piso nunca en mi vida”.

No es muy original de mi parte sentir que quiero plantar discusiones y decir cosas
incomodas. De todas formas, creo que cuando se hablé de la Zwi Migdal hubo cierto

alivio. Senti algunos ataques, pero pocos.

Diego Niemetz:

(Recibiste cuestionamientos por haber hablado de ese tema?



Elsa Drucaroff:
Algunos si, que me acusaron ridiculamente de dar nombres, cuando en realidad los

nombres son todos ficcionales, sacados de una lista que esta en el libro de Alsogaray.
Diego Niemetz:
(Por qué no podrias dar nombres?

Elsa Drucaroff:
Bueno, por estigmatizar, ese tipo de cosas. Molesté mucho que yo no aceptara la version
de que todas las chicas hubieran venido pobres, inocentes, que no sabian a qué venian y
acd las mancillaron. No lo acepto. Me parece denigrante para las mujeres: ;qué somos?
(idiotas? Me parece una falta de respeto a la inteligencia y una cosa de una moralina

repugnante.

Donna Gay, en su libro sobre la prostitucion en Argentina, explicaba cémo no habia
proyecto de inmigracion posible para una mujer (salvo para una tutelada) y que tampoco
habia un mercado laboral esperandolas aca. Y si lo habia, era denigrante, muy mal pago

y suponia abusos sexuales.

Yo traté de no victimizar sin perder de vista que, en una red de trata, una mujer es una

victima. Una cosa es que sea una victima y otra cosa es victimizarla.

Y eso molestd, pero no tuve grandes episodios en ese sentido. La verdad tuve mas
episodios con el ultimo caso de Rodolfo Walsh, por ejemplo, donde fui acusada de

reaccionaria y de mancillar la figura de un héroe.

Diego Niemetz:

(Recibiste criticas desde la izquierda?

Elsa Drucaroff:

Si, desde ahi. No muchas, pero algunas si.

Ewa Kobylecka-Piwonska:
Mencionaste el caso de antisemitismo que sufriste en la escuela. ;Eso te ha ocurrido otras
veces?

Elsa Drucaroff:

Sutilmente. El antisemitismo es un sentimiento vergonzante en este momento y queda

muy mal serlo, pero sutilmente los he percibido mas de una vez. Los sigo percibiendo, a



veces de modos muy raros, de la persona que menos te lo esperas. Comentarios que son
descolocantes, que si lo hacen ante nosotros, que tenemos un apellido que nos “delata”,

no me imagino las cosas que se diran cuando no estamos presentes.

Te estoy hablando de gente progresista, que no parece tener ningun tipo de prejuicio.

Casos como ese profesor de la Facultad de Filosofia y Letras de la carrera de Artes...

Mi posicion frente al conflicto de Gaza no es ni mucho menos pro israeli, pero ese posteo,

ese odio racial, visceral, es escalofriante.

Y esto dicho “desde la izquierda”, por ejemplo. Igual, tengo entendido, que es una persona

que “le faltan algunos jugadores”.

Diego Niemetz:
Esa forma de antisemitismo silencioso, que no se dice, no se expresa y termina resultando
lacerante. Es doloroso para nosotros, que siempre nos identificamos con un otro
progresista. ;Coémo has sentido que ha sido tu insercion como escritora judia en el campo
literario argentino? ;Has sentido o has percibido, quizas mas alrededor de E! infierno

prometido, de encasillamiento o alguna especie de compromiso de algiin lugar?

Cuando escribiste de Rodolfo Walsh, ;lo escribiste con algiin compromiso ideoldgico

politico?
,Un tipo de funcidn judaica especifica?.

Elsa Drucaroff:
Si, lo senti en todo lo que escribi, aunque a veces con causas diferentes. Particularmente
con El infierno prometido, que era un homenaje a mis abuelos, trabajé con esas memorias.
Fue una novela, ademas, que hice cerca de mi padre, que era el que quedaba vivo. El fue
leyendo todos los capitulos, aport6 frases en idish, criticaba. Trabajamos de un modo muy

estrecho, pero no era solo lo afectivo, queria hablar de la inmigracion y de la diaspora.

Diego Niemetz:
Me parece muy interesante el concepto de la cultura diaspérica como un eje, como dijiste

antes, en relacion a tu identidad judia.

Elsa Drucaroff:

La cultura diaspdrica supone esa incomodidad, ese sesgo, ese lugar diferente del que



hablabamos. Nos hemos lanzado al mundo y hemos aportado un montén de cosas sin

dejar de ser y tampoco renunciar a nuestra diferencia. Y ese didlogo me conmueve mucho.

También siento mucho ese compromiso como critica literaria. Cuando trabajo una

escritora o un escritor que es judio, encuentro esa diferencia, esta.

Trabajé mucho con la literatura de Fina Warschaver, y encontré mucho de esa posicion
de incomodidad y de no terminar de tener un lugar claro en el entorno. No solo porque es

mujer, sino porque ademas es judia.

Dentro de mi propia obra literaria, hay un libro del que fui la “ghost writer” de alguien
que acaba de morir, Francisco Witcher, el tnico sobreviviente de la Lista de Schindler
que vino a Buenos Aires. Escribimos juntos el libro de sus memorias, que se publico a

finales de los 90 en una editorial que tenia Alejandro Horowicz.

El me traia hojitas escritas con letra diminuta, ¢l hablaba, yo escribia. Armé asi E/ 11°
mandamiento, para mi uno de los mejores libros que escribi, aunque no es mio, son sus
memorias. Ese libro es parte de mi compromiso. Fue un trabajo durisimo, una historia

tremenda y de una crueldad espantosa.

Creo que ese trabajo no lo hubiese hecho del mismo modo si no fuera judia. Habia una
deuda, un compromiso. Son cosas de un nivel tan doloroso, escuchar sus historias

contando como perdié absolutamente a todos en ese deambular, incluida a su hermana.

Ewa Kobylecka-Piwonska:

Me imagino que tu familia, la familia de tus abuelos, también se quedé ahi, ;no?.

Elsa Drucaroff:
No, la familia de mis abuelos mas cercana emigro antes. Tengo la teoria de que eso arma

otro tipo de de judio. Una teoria sociologia berreta, si quieren.

Yo vengo de una familia judia de izquierda antisionista, mi zeide y mi babe pertenecieron
al Partido Comunista Argentino toda su vida. Y tenian una mirada totalmente pegada a
las ordenes del Comité Central del Partido Comunista de la Union Soviética, como todos

los partidos comunistas en América Latina y Europa hasta los 60°.

Su politica pasaba por una especie de obediencia total. Con lo cual, su posicion frente a

la Guerra de los Seis Dias y frente a los conflictos en Medio Oriente, estuvo siempre



signada por eso del modo mas acritico. Mi zeide era un lider importante de la colectividad

judia de izquierda, fundador del Icuf, de los shules de Buenos Aires, de Mendoza.

Cuando sucede la guerra de los Seis Dias, se produce un cisma terrible en la colectividad
judia. Al dia siguiente del estallido, recuerdo que estaba en la casa de mi zeide y de mi

babe, que parecia un comité politico.

Yo tenia una especie de estupor, porque me habian dicho que en la guerra, nosotros
estabamos con los arabes. Mi abuelo cristiano, el papa de mi mama, un radical que habia
sido anarquista, profundamente pro semita, me habia mostrado un mapa y me habia dicho:
"Todos estos paises estan contra este pais chiquitito que esta luchando heroicamente". Y

dos horas después, estaba en la casa de mi zeide y mi babe que decian todo lo contrario.

Una parte del problema, no tiene que ver con haber vivido o no la Sho4, sino con que la
especie humana encuentra “papés”, figuras paternales, se aferra y admite cualquier cosa

para no quedarse fuera de esos rebaios.

Por otra parte, creo que mi zeide pudo tener una posicion tan liviana respecto de la
existencia del Estado de Israel porque no habia vivido la Europa de la Shoa. Su
experiencia de adolescente fue en un pais que le abri6 los brazos, donde pudo tener tierras,
ir a la universidad, hacer todas las cosas que alla no se podian. Sufria por lo que habia

pasado, tenia parientes, pero no eran muy cercanos.

Hay una diferencia entre ser critico al gobierno de Israel o estar en contra de un genocidio,
que es lo que esta haciendo el gobierno de Israel, y otra es sostener que no debe haber
Estado de Israel. Son posiciones muy distintas y ellos se deslizaban con una facilidad que

quien vivio la Shod en carne viva no puede.

Conozco gente critica que no tiene esa posicion frente a Israel o no podria estar sentada
en un movimiento que apoya a los palestinos por ser los débiles, pero que junto con eso

defiende el exterminio de Israel.

Me parece que, en nombre del miedo de los que heredan y sienten en carne viva el trauma

de la Sho4, se le admite cualquier cosa a Israel.

La colectividad judia argentina, en su corrimiento mayoritario a la derecha y a la
ultraderecha, muestra que puede tener una aceptacion total que mas alla de que haya
sentimientos antisemitas, nadie nos va a matar si existe o no existe Israel. No es por eso

que quiero que exista Israel, no es ese el problema.



Diego Niemetz:
Los judios que emigraron a la Argentina antes de la Shod, venian escapando de
persecuciones, matanzas, asesinatos y, particularmente en el mundo de los judios de
izquierda de tus abuelos, veian en la revolucion bolchevique la redencién de todo lo que

los persiguid.

Elsa Drucaroff:
Si, solo que era un amor no correspondido. Tuvieron que cerrar los 0jos y no ver lo que
estaba pasando con los judios soviéticos. Era la fantasia, no importa ni tu raza, ni tu

religion, trans proletarios del mundo.

Ewa Kobylecka-Piwonska:
En Polonia, sucede algo parecido. Los judios que sobrevivieron la guerra en la Union se
alinearon con el partido comunista. “Judeocomunistas”. Esa nocion es parte del discurso

antisemita, por supuesto.

Elsa Drucaroff:
Acé la “sinarquia”, la mezcla de judios y comunistas. El discurso de la ultraderecha de la

década del 70 hablaba de la sinarquia que habia que exterminar.
Ewa Kobylecka-Piwonska:

Cambiando un poco el tema, queria preguntarte, porque me llamo la atencién que contaste
que tu familia paterna es judia y la familia materna no. ;Tus abuelos maternos venian de

pueblos originarios?

Elsa Drucaroff:
Si, me hice un analisis genético, asi que puedo hablar con exactitud cientifica
perfectamente. Tengo 14% de sangre de pueblos originarios de la zona de Cuyo, que

pueden ser comechingones o huarpes.

Mi abuelo es hijo de inmigrantes espafioles que llegaron a Argentina a finales del siglo
XIX, desde Galicia y Andalucia. Mi abuela era marrén, de raza criolla. Ahora hay mucho

racismo anti marron. Y el analisis genético me da 50% de sangre judia.

Ewa Kobylecka-Piwonska:

Mencionas el racismo, ¢lo percibis en la sociedad argentina?



Elsa Drucaroff:
Si, muchisimo. Yo percibo un racismo explicito, abierto y cada vez menos vergonzante
hacia los/as marrones. Diria que es el fundante, el méas poderoso y que se ve todo el

tiempo. Los negros son los marrones. Son los que antes llamaban cabecitas negras.

Gente con cara indigena que, generalmente, es mezcla de pueblo aborigen con espafiol,

pueblo aborigen con pueblo africano, migrantes de paises limitrofes.

Es un pais muy racista. Y el antisemitismo sobrevuela de otro modo. No es explicito.

Alguno puede hacerlo alguna vez explicito, pero le cuesta muy caro.

Ewa Kobylecka-Piwonska:

El racismo contra los marrones, como decis, estd publicamente permitido.
Diego Niemetz:

Tiene una licencia social. Se manifiesta mucho en el futbol, en las canchas, en los cantos.
Es dificil escuchar a una hinchada cantando cosas antisemitas, pero cantan cantos racistas

que, en realidad, los involucran a ellos mismos.

Elsa Drucaroff:
Y la policia, que est4 llena de gente marrdn, es de lo mas racista. Son los primeros en

hablar de los negros.

Diego Niemetz:
Desde tu punto de vista, entonces, ves distinto cuanto se castiga el discurso de odio racista

frente al discurso antisemita.

Elsa Drucaroff:
Creo que se castiga mas el discurso antisemita, es bastante mas caro pronunciarlo. Lo que
mas me impresiona es cuando lo veo en gente que sé que me quiere y que sé€ que a mi no

me discrimina.

Diego Niemetz:
Ahi entran en juego las alineaciones inmediatas, automaticas, en la politica también se
ve. Pero volviendo a tu identidad judeo argentina, estas ideas sobre coémo podian algunos
manifestar sus posicionamientos politicos porque no habian estado en la Shoa y como eso

limitaba la mirada de otros: ;Podria pensarse que, después de esa experiencia, en la



generacion siguiente, o quizas dos generaciones mas adelante, hay un relato unificado,

sin esa diferencia de los judios que pueden hablar porque no estuvieron en la Shoa?.
Elsa Drucaroff:

Creo que hay grados diferentes de la herencia del trauma. No es lo mismo ser el bisnieto
de Francisco Witcher, que acaba de morir a los 99 afios, que ser la nieta de Sanson
Drucaroft. Yo creo que los traumas y el dolor se transmiten, se heredan. Muchas veces se

traspasan en secreto, porque la gente que pasd por esas situaciones no habla.

Witcher no habia hablado nunca, por ejemplo. El hijo se enter6 de cosas leyendo el libro.
No se debe vivir igual si sos bisnieto de un sobreviviente, que si sos bisnieto de uno que

llegd en 1890, fue médico y tuvo hijos universitarios.
Ewa Kobylecka-Piwonska:

Hablabas antes como la Shoa permanece como discurso modelo de genocidio, que es una

especie relato oficial del Estado israeli usado para unos fines muy precisos.

(Crees que hay rivalidad entre la memoria de la Shod y otras memorias de genocidios

menores?

Elsa Drucaroff:
Rivalidad no. Si creo que no hay zona de la historia que no sangre y que hay muchos otros

pueblos que han sido victimas.

Diego Niemetz:
(Podrias profundizar en cudl seria esa diferencia entre el bisnieto del sobreviviente y el
bisnieto del no sobreviviente? Encuentro que hay una preeminencia de la Shoa como una
especie de legado judio al mundo, ;no? Enzo Traverso habla de coémo la Shoa se convirtio
en una religion civil global y que la memoria de los traumas esta premoldeada en funcion

de lo que podemos decir de la Shoa.

Entonces, en ese sentido, entiendo tu apreciacion sobre ser el bisnieto de un sobreviviente

a ser el nieto de una persona que emigré antes.

(Como ves vos esa triangulacion entre judaismo, Shod y memoria? ;Como te sentis frente

a esa realidad y como la experimentas frente a otras situaciones de genocidios?



Elsa Drucaroff:
Es una pregunta muy dificil la que me haces. Te puedo decir que a mi las religiones no
me interesan, ni civiles, ni sobrenaturales. Creo que las cosas mas atroces que nos pasan

como humanidad no deberian volverse un “preseteo” para moldear otras atrocidades.

Yo no lei esta idea de Traverso, pero me parece que puede derivar muy facilmente a que
esa memoria se vuelva como un modelo predigerido. Termina no siendo ningun aporte al
articular otros actos atroces, les quita especificidad, empieza a ser hasta un problema

cuantitativo, "nosotros 6 millones y vos 4 millones".

Somos lo que logramos hacer con lo que el mundo hace de nosotros. Me parece que la
gente y generaciones judias, deberian tratar de producir y construir, también, con el dolor
de nuestra memoria. Pero no armar de eso una religion civil que permite, ademas, una

victimizacion que nos da derecho a todo.

Paso aca algo parecido, con los desaparecidos, derechos humanos, etcétera. Asi como se
cerraron los ojos frente al antisemitismo de D’Elia, cerramos los ojos frente a Pablo
Schoklender, frente al antisemitismo de Hebe de Bonafini, frente a la corrupcion de ese

sector de madres de Plaza de Mayo.

Son todas cosas que no se pueden pronunciar en nombre de esa micro religion civil
argentina que se volvio la causa de los derechos humanos, en la cual se escudo
Emerenciano Cena, por ejemplo. No es ese mi judaismo, no es ese el modo en el que yo
tomo existencialmente lo que me toca de la experiencia de la Shod, que abarca desde la
memoria transmitida de mis abuelos hasta ser compafera de Alejandro desde hace 39
afos. La cantidad de marcas que le veo heredadas. Tenemos un hijo juntos que no tuvo

ninguna educacion religiosa, que tiene dos apellidos judios y no esta circuncidado.

Ewa Kobylecka-Piwonska:
Concuerdo con lo que vos decis, esa rivalidad existe, pero no deberia. En algunos lados

estd, en otros menos. Creo que en Latinoamérica es un lugar donde menos la percibo.

Les quiero contar lo que lei en un libro de historia de Europa de Tony Judt, judio britanico,
donde ¢l escribié que cuando se agrandé la Unidon Europea en 2005, la admision de los
crimenes del Holocausto era un “ticket de entrada” de estos nuevos paises del Este:
Polonia, Lituania, Letonia. Habia que reconocer de algin modo la participacion de los

nativos. Alinearse al discurso de Holocausto como una condicién de entrada. El



presidente de aquel entonces fue Jedwabne. Luego acontecieron otras historias y este

discurso se volvio a anular en Polonia.

Veo que aca hay mas sensibilidad hacia estos otros discursos de vulnerabilidad, y mucho

mas en escritores latinoamericanos.

Elsa Drucaroff:
Cuando escribo historias de vulnerables y de gente que no encaja, siempre hay algo de mi
judaismo ahi. Tenemos facilidad para identificarnos con los que sufren, los marginados,

despreciados, los que no tienen lugar.
Ewa Kobylecka-Piwonska:
(Eso significa ser de izquierda?

Elsa Drucaroff:

Para mi si. Yo recibi eso de mis abuelos, con todos sus errores, pero lo recibi.

Diego Niemetz:

Creo que eso también podria significar ser judio.

Elsa Drucaroff:

Si, el problema es que el rabino que consulta Milei también es judio.

Diego Niemetz:
D’Elia también se considera de izquierda. Tiene vinculos con la colectividad islamica, lo
cual me parece perfecto, pero realiza esa identificacion expresando posiciones

antisemitas.

Elsa Drucaroff:
Quiero agregar una cosa. Yo creo que en mi pulsion, como critica, por leer el texto y
realizar un analisis puramente textual, hay algo también muy judio. Esa emocion de ver
connotaciones, darle vueltas al texto y a las significaciones posibles. Tiene que ver con el
Talmud, la lectura de la Tor4, la linea del amor por las significaciones y por darle vuelta

a las palabras. La critica es talmudica, ;jno?



